

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

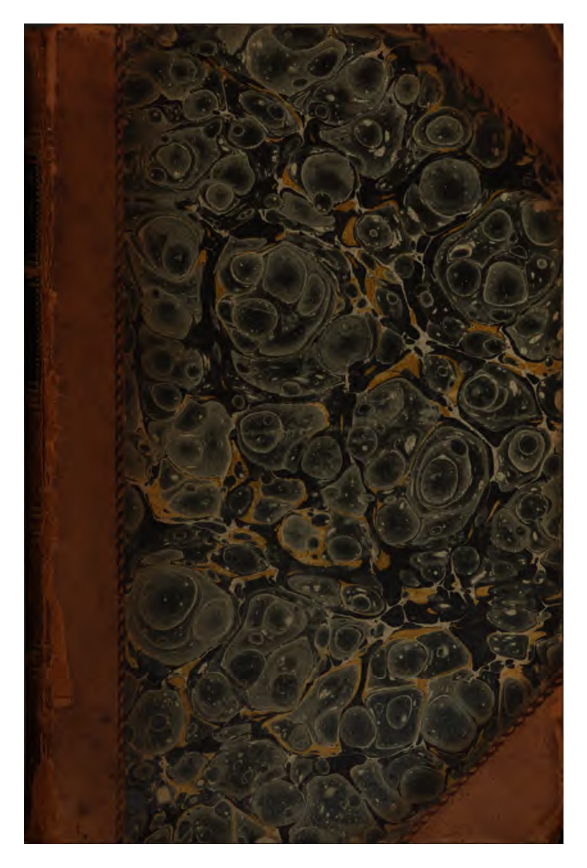
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

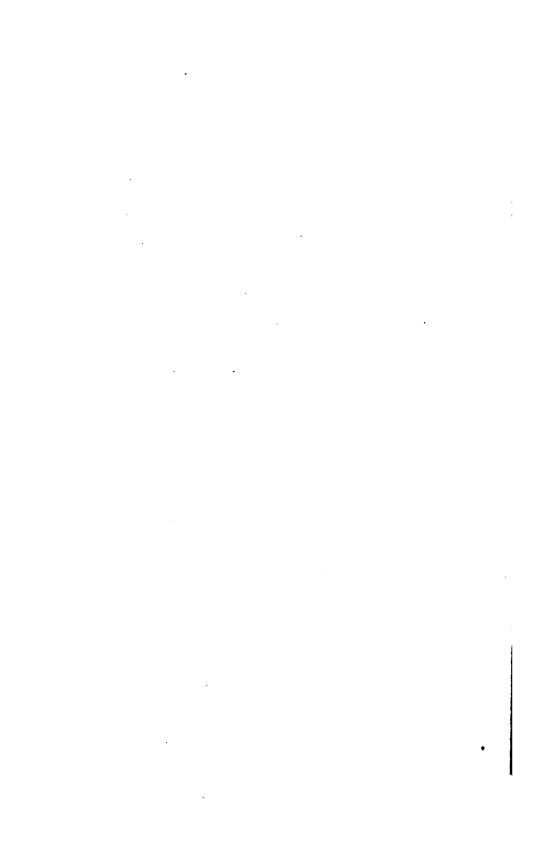


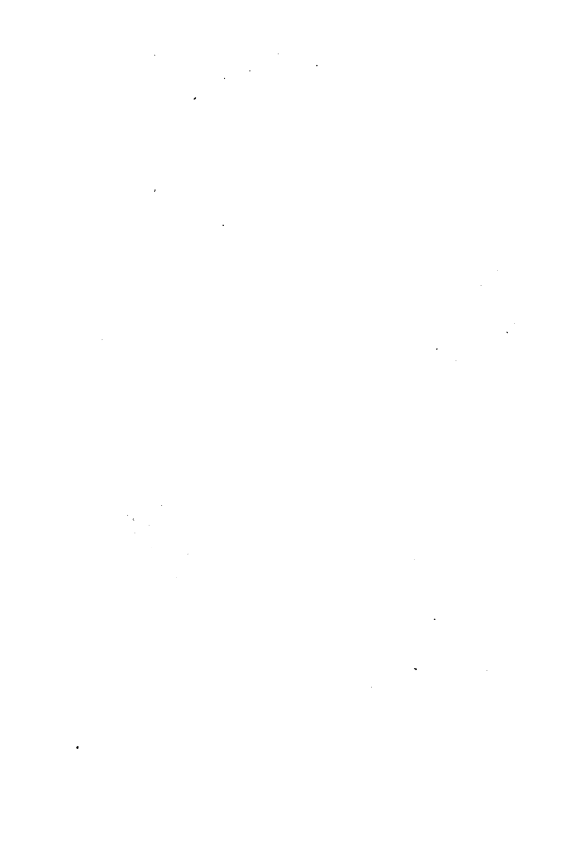


Per. 26784e. 156 48-9

· · • . 

• · . 





## Zeitschrift

für

# Philosophie und philosophische Rritik,

im Bereine mit mehreren Gelehrten

herausgegeben

von

Dr. J. H. v. Sichte, o. d. Professor der Philosophie a. D. in Stuttgart,

Dr. Hermann Ulrici,
o. d. Professor ber Philosophie an ber Universität Salle

und

Dr. J. U. Wirth, evangel. Pfarrer ju Binnenben.



Reue Folge.

Acht und vierzigster Sand.

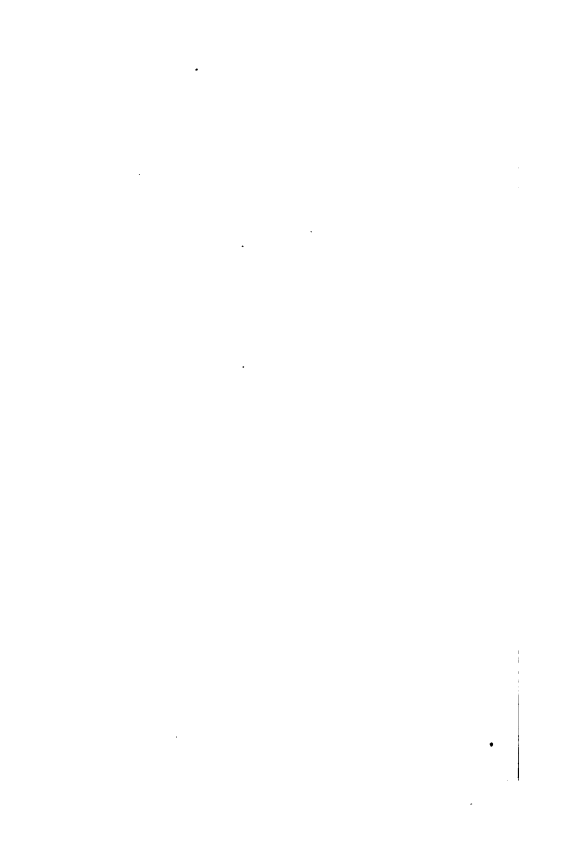
&alle, C. E. M. Pfeffer. 1866.



Per. 26784e. 156 48-9

. . • . 

• . · 7



, . -.

## Zeitschrift

### Philosophie und philosophische Aritif,

im Bereine mit mehreren Belehrten

herausgegeben

von

Dr. I. H. v. Kichte, o. d. Profeffor ber Philosophie a. D. in Stuttgart,

Dr. Hermann Ulrici,

o. B. Profeffor der Philosophie an ber Univerfitat Salle

Dr. J. U. Wirth. evangel. Pfarrer ju Binnenben.



Reue Folge.

Acht und vierzigfter Band.

Balle, C. G. DR. Bfeffer. 1866.

• • • . . ,

### Inhalt.

| Rritit der Theorie Gerbarts über Zeit und Raum. Bon Dr. S. Locher.                                                       | Seite. |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| Erste Sälste.                                                                                                            | 1      |
| Die Selbstwiderlegung des Materialismus, nachgewiesen an dem Buche:                                                      |        |
| Die Grundzuge ber Beltordnung, von Dr. Chriftian Biener,                                                                 |        |
| Professor ac. Leipzig, Binter, 1863. Bon Dr. S. Sowarg.                                                                  |        |
| Bweite Balfte                                                                                                            | 31     |
| Recensionen.                                                                                                             |        |
| Encyflopabie ber philosophifden Biffenfdaften bon Dr. Seinrich                                                           |        |
| Ritter. Göttingen 1862. Bon Sengler                                                                                      | 65     |
| Die philosophisch - tritischen Grundzüge ber Selbstvoraussehung,                                                         |        |
| ober die Religionsphilosophie. Bon G. Debring. Stuttgart.                                                                |        |
| Belfer'sche Buchhandl. 1864. Von Birth                                                                                   | 79     |
| Borfchule ber Aefthetit. 3wanzig Bortrage von Ludwig Edarbt.                                                             |        |
| Rarisruhe. Bielefelds hofbuchhandlung. 1863. Bon Birth.                                                                  | 84     |
| Programm bes R. Symnaftums ju Bromberg: Ueber die Bernunft-                                                              |        |
| grunde für die Unfterblichfeit der menschlichen Seele. Bon Dr.                                                           |        |
| 3. S. Deinhardt, Director bes Gymnafiums. Bromberg                                                                       | ••     |
| 1863. Buchbr. Fischer. Bon Birth                                                                                         | 90     |
| Johannes Scotus Erigena. Ein Beitrag jur Geschichte ber                                                                  |        |
| Bhilosophie und Theologie im Mittelalter von Dr. Johannes<br>huber, Prof. d. Philos. a. d. Universität München. München, |        |
| Lentner (Stast) 1861. Bon Fr. hoffmann                                                                                   | 95     |
| Die drei Motive und Grunde des Glaubens, von Gu fav Theo-                                                                | 90     |
| dor Fechner. Leipzig, Drud und Berlag von Breitfopf und                                                                  |        |
| Sartel, 1863. VI &. u. 256 S. 8. Bon v. Reichlin = Relbegg.                                                              | 100    |
| H. Spencer: First Principles. London, Williams and Nor-                                                                  |        |
| gate, 1862. Bon S. Ulrici                                                                                                | 121    |
| Detfelbe: The Classification of the Sciences; to which are added                                                         |        |
| Reasons for Dissenting from the Philosophy of M. Comte. Ibid.                                                            |        |
| 1864. Bon S. Ulrici                                                                                                      | 121    |
| La philosophie italienne contemporaine. Revue sommaire par Auguste                                                       |        |
| Conti, professeur de philosophie à l'université de Pise, traduite                                                        |        |
| par Ernest Naville, ancien professeur de philosophie à l'aca-                                                            |        |
| démie de Genève, membre correspondant de l'académie de Savoie.                                                           |        |
| Paris. Librairie Joël Cherbuliez et Auguste Durand, 1865. XII                                                            |        |
| u. 183 S. 12. Von R. A. v. Reichlin-Meldegg                                                                              | 151    |

| Dr. J. Fr. Bruch (Prof. der Theologie in Strasburg): Theorie bes Bewußtsens, ein psychologischer Bersuch. Strasburg, Treutel | Seite |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| und Bury 1864. Bon 3. S. v. Fichte                                                                                           | 169   |
| Entgegnung an herrn Dr. A. Gener auf beffen Bemertungen in ber                                                               |       |
| "Beitschrift für exacte Philosophie." Bon Brof. Dr. Schliephate.                                                             | 186   |
| Das Befen der Seele und die Quelle des Bewußtseyns und der                                                                   |       |
| Apriorität. Mit Beziehung auf Ficte's Psychologie, Erster Theil, Leipzig 1864. Bon Prof. Dr. Sengler                         | 193   |
| Rrittt der Theorie Herbart's über Zeit und Raum. Bon Dr. H. Cos                                                              | 100   |
| der. Zweite Galfte                                                                                                           | 207   |
| Recenfionen.                                                                                                                 |       |
| Encyflopabie ber philosophischen Biffenfcaften.                                                                              |       |
| Ben heinrich Ritter. Zweiter Band. Gottingen, 1863. Bon                                                                      |       |
| Sengler                                                                                                                      | 253   |
| Grundlinien der Biffenfcaft der Ratur als Bieder-                                                                            |       |
| herstellung ber reinen Erscheinungsformen, won                                                                               |       |
| R. Ch. Bland. Letpzig, E. D. Beigel, 1864. XVIII und                                                                         |       |
| 326 S. gr. 8. Bon v. Reichlin- Melbegg                                                                                       | 260   |
| Die Theorie des Denkvermögens. Bon Conrad her-                                                                               |       |
| mann, Prof. Dresben, Berlagsbuchhandlung von Rubelph<br>Runge, 1863, 70 S. gr. 8. Bon Demfelben                              | 267   |
| Seyn und Sollen. Abrif einer philosophischen Einleitung in                                                                   | 201   |
| das Sitten = und Rechtsgeses, von Arnold Rig. Frank-                                                                         |       |
| furt a. D. Joh. Chr. hermann'iche Buchhandlung, Mozis                                                                        |       |
| Diefterweg. 1864. IV. und 123 S. gr, 8. Bon Demfelben .                                                                      | 281   |
| Quaestiones nonaullae de nexu ac necessitudine phi-                                                                          |       |
| losophiae et scientiae naturalis et Mathematicae.                                                                            |       |
| Scripsit Joan. Fridr. Aug. van Calker, philos. doc-                                                                          |       |
| tor et professor publ. ord. ordinis philosophorum<br>h. a. decanus. Bonnae. Formis Caroli Georgii. MDCCCLXIIII,              |       |
| 22 S. 4. Bon Demselben                                                                                                       | 304   |
| Berzeichniß der im In = und Ausland neu erfchienenen philosophischen                                                         | 004   |
| Schriften                                                                                                                    | 317   |
| Ameritanifche Berte feit 1863                                                                                                | 323   |
| •                                                                                                                            |       |

### Rritik der Theorie Herbarts über Zeit und Naum.

Bon Dr. S. Locher.

Erfte Salfte.

Der große Gegensat ber Kantischen und Herbartischen Theorie über Raum und Zeit wurzelt in einem burchgehenden Gegensat ber Spsteme beiber.

Der Verlauf ber Philosophie seit Kant lehrt uns, daß ihr, so gut wie dem einzelnen Menschen, der Zustand einer resignirten Stepsis ein unerträglicher sehn muß, und daß das Verlangen, aus diesem Zustand herauszukommen, unaushaltsam vorwärts oder rückwärts drängt, mag nun das steptische System, das sie um jeden Preis überwinden will, noch so wohl begründet sehn. Denn keiner der auf Kant solgenden Philosophen daute sich wirklich auf dem Boden des Kantischen Kriticismus oder subjectiven Idealismus an, sondern die Wogen der solgenden Systeme gingen alle über sein sorgsältig abgestecktes Ziel hinaus, und stürzeten, wie von einer hohen Wasserscheide herab, der Schwerkraft des Realismus solgend, unaushaltsam in die Tiese.

Der große Strom, Bichte voran, manbte fich bem Ibeals Realismus gu. \*) Serbart bagegen lenfte vereinfamt nach einer

<sup>\*)</sup> Es ift uns bas Mifliche biefer Terminologie keineswegs entgangen, und wir erlauben uns dieselbe nur beshalb, weil eine weniger schwankende, aber eben so kurze Bezeichnungsweise nicht vorhanden ift. 3dealismus und Realismus nehmen wir hier in ihrem weitesten Sinn und möchten daher diese Ausbrude folgendermaßen definiren: Der Ibealismus kennt nur einen Begriff vom Realismus; der Realismus sehr einem Begriff vom Realen noch irgend wie ein Reales selbst. Darnach ift Kant strenger 3dealist, während Fichte, Schelling und hegel offenbar wieder zu den Realisten zählen.

Rant fand den durch die Analysis des Erkenntnisprocesses gewonnenen Factoren der Ersahrung gegenüber, in der Ersahrung ein Plus vor, was ein volldommen zureichender Grund dafür war, um im Begriff der Ersahrung ihren bekannten Factoren noch irgend einen unbekannten beizusügen, oder um das Ding an sich als Begriff des Realen und als nothwendige Erganzung

Seite, die ihn unvermeidlich zum Theil wieder in das alte Geleise des dogmatischen Realismus zurücksührte und ihn den Schwerpunkt seines Systems wieder in ontologischen Principien suchen ließ.

Fichte, erlangte seinen Ibeal-Realismus baburch, baß er ben Kriticismus Kants bis zur äußersten Consequenz burchführte; also auf naturgemäße Weise. In seinem System fällt ber Ein-wand, baß wir nur Erscheinungen zu erkennen vermöchten, bes-halb weg, weil bas Ding an sich vollends beseitigt wird. Wenn die Empsindung lediglich Produkt des Ich selbst ift, nicht ein subjectiver Zustand, bessen Ursache in irgend ein Seyendes außer dem Ich gesetzt werden muß, so ist sie auch nicht mehr die bloße Erscheinung des Gegenstands unserer Erkenntniß, sondern der Gegenstand unserer Erkenntniß selbst.

Herbart nun hebt zwar bei einer ebenso fritischen Bestimmung ber Empfindung, als Selbsterhaltung der Seele, an, aber nur um ihr hinterher ein acht dogmatisches, ontologisches Fundament zu Grunde zu legen, und sich unter den verlassenen Ruinen der alten Metaphysif wieder anzubauen, als ob Kant's Kritis der reinen Vernunft gar nicht existirte. Von den Empfindungen als Selbsterhaltungen der Seele wird auf Störungen geschlossen, von den Störungen auf reale Wesen, die sie verursachen; diese realen Wesen mussen als real auch als einsach angenommen wer-

im Begriff der Erfahrung zu seinen. Fichte dagegen strebte schon nach einer nähern Bestimmung jenes unbekannten Factors; er fragte sich, wo er ihn hinzusesen habe, ob innerhalb oder außerhalb des Ich, ein Beweis dafür, daß er nicht nur einen Begriff des Realen, sondern ein Reales selbst zu seinen suchte. Denn wenn ich mich mit einem bloßen Begriff des Realen begnüge, kann über seinen Platz gar keine Frage entstehen, sondern als Begriff hat er denselben eo ipso in dem Insammenhang von Begriffen, in dem er sich nothewendig macht, also in unserm Fall als Factor unter den übrigen Factoren des Erkenntnisproducts.

Fichte dagegen, indem er darüber zu entscheiden sucht, wohln jenes x gesest werden mußte, sucht offenbar nicht nur den Begriff des Realen, sondern ein Reales selbst irgend wo unterzubringen. Er kann daher füglich auch schon als Realist bezeichnet werden, und speciell als Ideal-Realist, weil er jenes Reale in das Ich sept.

ben; auch die Seele felbst ist ein folches einfaches Reales unter andern Realen, und wird nur unter Umftanden, namlich burch ihre Beziehung zu andern Realen, ein vorstellentes Wefen.

Auf biefer Boraussetzung von ber Existent einfacher realer Befen beruht bas gange Spftem Berbart's. Rein Bunber baher, bag bie Metaphufif bei ihm wieder zu hohem Unfehen gelangt, und ihr wieberum ber Ehrenplat ale Grund = und Edftein eines jeben richtig geordneten philosophischen Spftems angewiesen wird; fein Bunder aber auch, bag Berbart feines Berfes boch nicht recht froh werben fonnte bei bem Bewußtseyn, baß baffelbe, fofern es fich auf ontologische Brincipien ftugen muffe, angefichts ber Rantischen Rritif, boch nur eine gebulbete und feine berechtigte Erifteng beanspruchen fonne. Daher auch biefe leibenschaftliche und geradezu verbiffene Volemit gegen Kant. biefe fortwährenben Ausfälle, besonders gegen beffen Bernunft. Kritif. Ueberall Angriffe, überall Behauptungen bes Inhals, baß bie ganze Arbeit Rant's aller Orten von Irrthumern wimmle, aber auch nirgenbe ein nur annähernd grundlicher Rachweis, ber alle biefe Bormurfe zu rechtfertigen im Stanbe mare.

Das einzige reelle Berfahren in einer Potemit gegen bie Bernunft - Rritif zu Bunften ber Ontologie hat fich Berbart felbft unmöglich gemacht, weil er gleich vom Anfange an Alles auf fein ontologisches Dogma grundet. Die Metaphysik beruft fich, wenn ihr felbst ber begrundete 3meifel über die Berechtigung ibrer Existenz aufsteigt, auf die Bsychologie, biefe foll die Unrichtigkeit ber Vernunftfritif und bamit bas Recht, bie Ontologie wieder neu anzubauen, nachweisen. Die ganze Psychologie aber ruht felbst schon auf bem ontologischen Dogma von ber Ginsach= heit ber Seele. Daher beruft sich bie Psychologie auch wieder gelegentlich auf die Metaphysik, und versichert une, baß biefelbe bie Rantische Auffaffung bes Erfenntnigvermögens schon als burchaus wibersprechend nachgewiesen habe; natürlich vom ontologischen Standpunfte aus, ben die Psychologie felbst erft wieber zu erobern hatte. Die gange Beweisführung breht fich baber im Birkel, und muß sich immer schon auf das berufen, was erft

burch ste erwiesen werben sollte. Wir aber halten von vorn herein streng an bem Grundsate fest, daß alle Beweise Herbart's gegen die Bernunst-Kritik, so weit sie aus seinen ontologischen Brincipien fließen, keine Berechtigung haben, und daß wir daber — nur hieraus die specielle Folge für unsere Aufgabe ziehend —, die Herbartische Theorie über Raum und Zeit nur insofern einer vergleichenden Kritik mit der Kantischen unterwersen, als bieselbe auf psychologischen Forschungen begründet ist.

Run werben wir aber im Verlauf ber Untersuchung sehen, baß gerade bas Dogma von ber Einfachheit ber Seele bie Hauptstüge ber ganzen Theorie bilbet, und baß ihr Fundament, so weit es aus wirklich psychologischem Material gebildet werden soll, so unhaltbar ift, baß sich unwillführlich die Ueberzeugung ausbrängen muß, die Herbartische Theorie über Naum und Zeit könne in ihrem Gegensat zur Kantischen unmöglich das Resultat wirklicher psychologischer Forschung senn, sondern sließe lediglich aus dem aufgestellten Dogma von der Einfachheit der Seele. Die Theorie von Raum und Zeit mit diesem Sat in Einklang zu bringen, war offenbar die erste Sorge, und der Psychologie blied an der Stelle freier Forschung nur die Aufgabe, die von außen her aufgedrängte Theorie so gut es gehen wollte psychologisch zu Recht zu legen.

Die Bestimmung ber Seele als eines einsachen Realen nämlich verträgt sich nicht mit ber Kantischen Lehre apriorischer Formen unseres Erkenntnisvermögens, und barum speciell auch nicht mit der Rantischen Theorie über Raum und Zeit als apriorischen Formen der Anschauung. Der Gegensatz zwischen Kant und Herbart in diesem Bunkte ist nicht etwa der: daß Kant die Formen unseres Erkenntnisvermögens, Raum, Zeit, Kategorie, unverbunden, wie er sie fand, auch gelassen hätte, und daß nun Herbart, unzusrieden damit, eine einheitliche Deduction derselben unternommen hätte. Dann wäre eigentlich gar fein Gegensatz zwischen Beiden vorhanden, sondern Herbart hätte nur zu leisten unternommen, was Kant selbst schon deutlich genug als Ausgade eines vollständigen Spstems unserer Erkennts

niß burchbliden ließ. Der Unterschied ift vielmehr ber, bag Rant bie Kormen ber Erfahrung aus ben gesehmäßigen Formen unferer erfennenden Thatigfeit, Berbart bagegen vielmehr aus bem Obiect ber Erkenntnis ableitet. Rach Kant erscheint uns beßhalb Alles in Raum und Zeit, weil bies bie nothwendigen Formen find, an bie alle anschauende Thatigfeit gebunden ift; unfere erfennende Thatigfeit, vermoge ihrer ureigenen Unlage, fchreibt alfo ber Erfahrung bas Befet vor, baß fie nothwendig als raumliches Außereinander, ober als zeitliches Racheinander erscheinen muffe. Rach Gerbart bagegen liegt ber Grund biefer Formen aller Erfahrung in bem Erfahrenen felbft, und nicht in einer Unlage unseres Erfenntnigvermogens. Sowie überhaupt alle Manigfaltigfeit ber Borftellungewelt nur burch bie Manigfaltigfeit ber Störungen in bie einfache Seele hinein tommen fann, fo fann auch ber Grund ber boppelten Form ihrer Synthefis in Raum und Zeit nicht in einer formalen apriorischen Bestimmung ber Seelenthätigkeit gesucht werben, sondern muß irgendwie in bem fich entwidelnben Busammenfluß von Störungen selbft lie-Raum und Zeit werben baher als bloße Produfte ber aen. Reproductionegesete nachzuweisen gesucht, ale empirisch gebilbete Reihenformen. Daber auch bie Borliebe Berbart's bafur, bei jeber Belegenheit alle möglichen Reihenformen bem Raum und ber Zeit als völlig analoge Gebilbe zur Seite zu ftellen, wie 3. B. die Anordnung ber Tone in einer Tonlinie, ber Farben in einem Karbenbreied.

Wir werben uns nun zunächst zur psychologischen Theorie über Raum und Zeit wenden, die Raum und Zeit aus der Wirtssamfeit der Reproduktionsgesetze entwickeln soll, und werden seschen, wie diese Entwickelung mit einem unvermeiblichen Desicit endet, das die Metaphysik durch die Construction eines intelligisblen Raumes mit eben so wenig Glud wieder zu beden sucht.

### I. Diepfychologifche Debuttion von Raum unb Beit.

Wer die Psychologie Herbarts bis zu bem Abschnitt über Raum und Zeit verfolgt, und im Berlaufe berfelben die vielen

oft leibenschaftlichen Proteste vernommen hat, die Herbart im Interesse seines ontologischen Dogmas von der Einsachheit der Seele gegen die Annahme apriorischer Formen des Erkenntnissvermögens erläßt, wird mit der Erwartung an das Studium dieses Abschnitts gehen, eine möglichst systematische und sorgsfältige Widerlegung, eine Reihe scharssinniger Einwände gegen die Kantische Lehre von Raum und Zeit vorzusinden, er wird voraussehen, daß Herbart Alles ausbieten werde, um seine Lehre in diesem gefährlichen Punkte zu besestigen.

Sind es boch bie ersten vermeintlichen Formen apriori, auf die Herbart überhaupt aussührlich zu sprechen kommt; müßte ihm boch Alles daran gelegen seyn, so viel psychologisches Material wie möglich gegen Kant aufzubringen, da Herbart sedensfalls wissen mußte, wie gar Nichts seine Einwände aus ontoslogischen Gründen bei Densenigen bedeuten konnten, die sie nicht aus bloßem gutem Willen gelten ließen.

Aber Nichts von einer spftematischen Wiberlegung finben wir, fonbern einige vereinzelte Ausfälle, bie gar nicht treffen, und die herbart wohl beffer auch noch weggelaffen hatte, weil fie höchftens bazu bienen fonnen, bie völlige Unzulänglichfeit feiner Mittel gegen Rant zu illustriren. Wir wollen baher hier nur auf einen biefer Einwurfe, ber wenigstens auf ben erften Mugenblid einen Schein von Bultigfeit behauptet, eingeben. Bfpch. II. §. 144. Werte VI. 307 f. nimmt Berbart ben Beweis Rant's für bie apriorische Nothwendigkeit bes Raums in Unspruch, und will ben Schluß Rant's von ber Unmöglichkeit, Raum und Beit meg zu benfen, auf ihre Nothwendigfeit nicht gelten laffen. "Raum und Zeit", argumentirt herbart a. a. D. "reprafentiren bie Möglichfeit ber Rorper und ber Begebenheiten, jene wegbenken, heißt biefe aufheben; nun verfteht es fich von felbft, bag, nachbem einmal bie Wirklichfeit ber Rorper und Begebenheiten mahrgenommen ift, es ber Gipfel ber Ungereimtheit fenn murbe, biefe Birflichen fur unmöglich gu erflaren." Berbart fann burch biefes Raisonnement ichon beshalb Rant burchaus nicht wiberlegen, weil er von Etwas gang

anberem spricht, als Kant. Kant spricht von einer Dent Nothwendigkeit, und Herbart von einer objectiven Nothwendigkeit.
Wenn ich Etwas als wirklich benke, so muß ich zwar auch
seine Bedingung als wirklich benken, aber ich brauche sie beshalb noch nicht als nothwendig zu benken, weil alle Erfahrungswirklichkeit mir boch zusällig ist, und ich mir von seber,
ob sie nun Bedingung eines andern Wirklichen sey oder nicht,
stets benken kann, sie hätte auch wegbleiben können. Raum und
Beit bagegen sind Denknothwendigkeiten; ich muß sie nicht nothwendig als wirkich vorstellen, etwa weil ihr Bedingtes, die
Ersahrungswelt wirklich ist; sondern ich muß sie nothwendig
vorstellen, trosbem daß die ganze Ersahrungswelt mir nur zufällig ist, und ihre Bedingung baher auch bloß ein zusällig
wirkliches zu seyn brauchte.

So wie nun Berbart hier bas jufallig Birkliche, bas Mögliche, mit bem Nothwendigen verwechselt hat, verwechselt er bann auch bas zufällig nicht Wirkliche, ober auch wieder bas Mögliche, mit bem nothwendig Unwirklichen, mit bem Unmög-Alles Mögliche fann ich sowohl als wirflich sevend, als auch als wirklich nicht sevend benken, eben weil fur bas Denfen bas Eine fo zufällig ift, wie bas Anbere. ich nun, wenn ein Bebingtes zufällig wirklich ift, beshalb bie Bedingung noch nicht als nothwendig, fondern nur noth= wendig ale jufallig wirklich benten muß; ebenso umgefehrt, wenn ich die Bedingung als zufällig nicht wirklich bente, brauche ich beshalb bas Bedingte noch nicht als nothwendig unwirklich, ale überhaupt unmöglich zu benken, - bazu müßte die Bedingung felbst auch unmöglich fenn, sie foll aber möglich, und nur zufällig nicht wirklich feyn, - fondern bas Bebingte gebort bennoch unter bas Dlögliche, weil bie Bedingung, trot bem baß fie zufällig nicht wirklich ift, boch noch unter bas Mogliche gehört. Reflectire ich also bloß barauf, bag bie Bebingung nicht wirklich ift, fo ift bas Bebingte freilich unmöglich; bie Reflexion ift aber falfch; benn ich muß barauf reflectiren, baß bie Bedingung nur zufällig nicht wirklich ift, bann wird mir auch fofort bas Bebingte wieber ein nur zufällig nicht wirkliches, also ein immerhin boch mögliches, und fein unmögliches, wie herbart in ber angeführten Stelle folgert.

Da außer bem eben wiberlegten Einwurf weiter keine auch nur einiger Maaßen grundlichen Einwände gegen die Kantische Raum-Theorie vorliegen, gehen wir nun sosort zur Darstellung ber Herbartischen Deduction von Raum und Zeit und zu ihrer Kritif über.

Diese Deduction von Raum und Zeit Phych. als Wiffensch. II. Thi. S. 109-116.] fest vor Allem, wie schon oben erwähnt wurde, bie Einfachheit ber Seele aus ber Ontologie voraus. Daraus folgt fofort, bag bie Mannigfaltigfeit ihrer Buftanbe ober Borftellungen ihren Grund nicht in ihr felbft, sonbern nur in einer Mannigfaltigfeit von Beziehungen zu andern realen Aber auch bie Mannigfaltigfeit außerer Wefen haben fonne. Beziehungen allein ift noch nicht im Stande, die innere Mannigfaltigfeit zu erflären; benn als burchaus einfaches, unräumliches und unzeitliches Wesen, fonnte bie Seele auch eigentlich nur Einen Buftanb haben, und fie mußte baher, vermöge ihrer Ginfachheit, all bie verschiebenen Störungen ober vielmehr bie biefen entsprechenben Selbsterhaltungen zu einer einzigen resultirenben Gelbsterhaltungefumme verschmelzen, in welcher alle Berschiebenheit vernichtet mare. Dies geschieht aber nicht, baber muffen bie verschiebenen Selbsterhaltungen vermöge ihrer Natur irgend wie ber Berschmelzung wiberstreben, fie muffen fich in ber Sprache Berbarts, burch ihre Begenfate gegenfeitig bem-Bas bie hemmung nicht auseinander halt, wird in men. Eins verschmolzen, und ohne hemmung wurden baber alle unfere Borftellungen, bloß barum, weil fie in ber eiufachen Seele find, "ein einziges, aus gar feinen Theilen beftehenbes, gar feiner Art von Absonberung fähiges Object vorstellen - und awar eben sowohl ein unzeitliches, als ein unraumliches Dbject." [Pfych. II, S. 118. Werfe VI, 254.]

Die Seele fest baher nicht ursprünglich bie verschiebenen Borftellungen in Raum und Zeit auseinanber; es ift beim Be-

ginn bes wirklichen Vorstellens Alles ein ungeschiedenes Chaos. [Psich. II, §. 110. Werke VI. 118.], aus welchem die Seele ganz von vorn die völlig vernichteten Raum-Verhältnisse erzeugen muß\*). Raum und Zeit können daher nur Producte der die Vorstellungen reproducirenden Seelenthätigkeit sehn und ganz abgesehen davon, daß man gerade die Erklärung von Raum und Zeit sucht, ist doch zu vermuthen, daß sich eine gewisse gesemäßige Ordnung und Folge in diesen Reproductionen der Borstellungen bemerklich machen werde [a. a. D. §. 111.], sofern nämlich auch vor der Verschmelzung die Störungen in einer geswissen Ordnung werden erfolgt sehn, und sich diese Ordnung nicht verloren haben kann, sondern in der Verschmelzung selbst als eine bestimmte Abstusung im Mehr ober Weniger des Verschmelzens muß bewahrt haben.

Diese Ordnung ber Störungen aber, woher kommt sie? Herbart weiß sie wiederum nicht anders als mit Hulfe eines metaphysischen Sabes abzuleiten. Nämlich barum, weil die reasien Wesen, von benen die Störungen herkommen, schon eine bestimmte räumliche Anordnung haben \*\*), empfange ich auch

<sup>\*)</sup> Der Ausdruck: Die völlig vernichteten "Raumverhaltnisse" kann hier bei Herbart nicht befremden, da er in seiner Metaphosik die räumlichen und zeitlichen Berhältnisse als wirklich objectiv hinstellt. Sie sind also noch nicht vorhanden in Bezug auf den Act des Borstellens, sie sind aber schon vorhanden in Bezug auf das, was diesem Act vorhergeht, in Bezug auf die mannigsaltigen Störungen, auf deren Anlas hin die Seele erst ein Borstellendes wird.

<sup>\*\*) &</sup>quot;Im Jusammenhange ber ganzen Metaphysit kann es bestimmt behauptet werden, daß wir die Gegenstände darum geordnet wahrnehmen, weil
sie wirklich räumlich geordnet sind. Denn jenes Reproduktionsgesetz hängt
von den vielsach abgestusten Berschmelzungen ab, die Berschmelzungen hängen
von der Bahrnehmung ab, woher kommt nun der Bahrnehmung diese Abgestuste? Aus der allgemeinen Metaphysit weiß man, daß in der Seele
gar Nichts dasur prädisponirt seyn kann, daß vielmehr die Bahrnehmungen
sich nach Störungen der Seele durch von ihr verschiedene Besen richten, daß
in diesen Störungen keine andere Regelmäßigkeit seyn kann, als solche, die
außer der Seele, und unabhängig von ihr, begründet seyn muß, man weiß
endlich eben daher, daß man den Besen einen intelligiblen Raum zugestehen
muß, in welchem sie sich bewegen, und daß nach ihren Bewegungen sich

bie Störungen (indem ich z. B. mein Auge bewege) in einer gewiffen Reihenfolge, Die fich in ber Verfchmelzung zwar als mannichfaltiges Außereinander verlieren muß, aber boch infofern erhalten bleibt, als bas mehr ober weniger, bas zwischen 2 Vorftellungen fich hineinschieben fonnte, auch verschiebene Grabe ber Abstufung ihrer Berschmelzung bedingt; fo daß, sepen bie verschiedenen Bilber in ihrer Reihenfolge burch a, b, c, d, vorgestellt, jebes berselben mit ben nachststehenden unmittelbar, bagegen mit einem entfernter liegenden nur mittelbar burch bie bazwischen liegenden verschmilzt. Auf diese Weise ift also in ihren Berschmelzungereften bie verschiebene Entfernung aufbewahrt, und muß bei ber Reproduction auch wieder zum Borschein kommen, indem bie auf irgend einen Unlag zuerst reprobucirte Vorstellung aus ber Reihe a, b, c, d, - junachst bie meist mit ihr verschmolzene emporzieht, biese wieder ihre nachste zc. Durch biefen Borgang mare also junachst abgeleitet, wie fich eine Vorstellungereihe in abnlicher Folge, ale worin fie wahrgenommen wurde, reproduciren muß. Coweit ift die Debuction von Raum und Zeit gemeinfam, benn aus biefer Reproduction in ahnlicher Folge foll fich sowohl das Borftellen im Raum, ale auch bas in ber Zeit ergeben. Bang unbefummert um ben weitern Berlauf nun, foll une vorläufig nur die Deduction ber Reproduction in ahnlicher Folge interesfiren. Wir wollen bei biefem wichtigen Bunkt vorläufig Salt machen, und einen Blid jurud auf ben Weg werfen, ber uns au biefer Stammreihe von Raum und Beit geführt hat.

Erstens können wir, wie schon in ber Einleitung bemerkt wurde, die ganze Grundlage ber Herbartischen Deduktion nicht gelten lassen, weil sie durch ontologische Sate gebildet wird, und diese in einer Untersuchung, welche ben Gebrauch ontologischer Sate gegen die Kantische Vernunst. Kritik erst wieder zu rechtsertigen hatte, offenbar nicht schon als gultig vorausgesett werden durfen.

ihre Störungen unter einander, folglich auch diejenigen Störungen richten, welche die Seele erleibet." a. a. D. §. 111.

Abstrahiren wir aber erstens von bem Sat: bag bie Seele einfach sen, so hat Herbart auch nirgends stichhaltige Grunde auszuweisen, um Raum und Zeit als ursprüngliche Formen aller Wahrnehmung abzustreiten; benn nur aus der Einsachheit der Seele folgt der Sat, daß auch ihre Selbsterhaltung ein durchaus einfacher und untheilbarer Act seyn musse, in welchem alle Mannigfaltigkeit der außern Störung schlechthin ausgetilgt und verschmolzen werbe.

Eben fo wenig aber, als Herbart ohne biefen ersten ontologischen Sat Raum und Zeit als ursprüngliche Formen bes Wahrnehmens vernichten fann, tann er sie ohne einen zweiten Lehnsat aus ber Metaphysik nachträglich wieber erzeugen.

Denn man fann fich wohl benten, wie fich in ber Berbartichen Seele bie Borftellungen nach ihren qualitativen Unterschieben und bem baburch bebingten Dehr ober Weniger bes Berschmelzens in bestimmt geordnete Reihen zusammen finden könnten, wie also etwa eine Ton-Reihe, eine Farben-Reihe, eine Reihe bes Geschmack zc. fich bilben könnte, so bag nun bei ber Reproduction irgend eines Gliebes aus einer biefer Reihen die ganze Reihe, nach ben Gegensähen ihrer Glieber geordnet, wieder zu Tage geförbert wurde, - aber wie nun bie Seele ohne irgend vorhergehende raumliche Borftellungsweise bagu fommen folle, biese Reihen wieber auseinander zu reißen, um bie Glieber in einer Beife anzuordnen, bie mit ihrer Anords nung nach Unterschieden ber Qualität gar nichts zu thun hat, sondern fie auf bas mannigfachfte burchfreugt, ift schlechterbings nicht einzusehen. Daber hilft fich Berbart mit einem zweiten Lehnsat aus ber Metaphyfif. Den einen braucht er bagu, um Raum und Zeit als apriorische Formen ber Anschauung zu vernichten, ben anbern, um sie nachträglich als empirische Borstellungen wieder zu erzeugen. Wer nicht ohne frembe Beifter bannen fann, ber fann auch ohne frembe Beifter ben Bann nicht wieber löfen.

Weil bie realen Wesen als Ursachen ber Störungen schon im intelligiblen Raum geordnet find, ift eine bestimmte Ord-

nung unter ben Störungen, bamit eine gesehmäßige Abstufung in ber Berschmelzung und bamit wieder bei Anlag der Reproduction ein Aufstreben ber verschmolzenen Reste in ähnlicher Reihenfolge, als worin die Störungen geschahen, möglich.

Ohne diese ontologische Grundlage hat also die Herbartische Raum Theorie nirgends ein festes Fundament, wir werden aber bald sehen, daß auch der auf diesem metaphysischen Unterbau errichtete psychologische Weiterbau keineswegs haltbar ift.

1) Eine Reihe Störungen burch reale Wesen, bie schon raumlich geordnet gebacht werben muffen, veranlagt bie Seele au einer Selbsterhaltung. Bermoge ihrer Ginfachheit fann biefe aber nur eine fenn, alle Mannigfaltigfeit ber Störung wird zu einer untheilbaren intensiven Gins jusammengeschmolzen; alfo auch die Mannigfaltigfeit ihres raumlichen Außereinander. Damit biefe aber nicht gang verloren gebe, muß ein Dehr ober Weniger bes Verschmelzens angenommen und bem Diehr ober Weniger bes raumlichen Außereinander einen Ginfluß auf bas Mehr ober Beniger bes Berschmelgens jugestanben werben, fo baß jebes Blied ber Reihe am meiften mit ben gunachft ftebenben rechts und links, mit ben entferntern aber nur burch Bermittelung ber bazwischen liegenben verschmilgt. Welche Folgen hat nun bies für bie Reproduction, und wie läßt sich baraus aunachst jene Reproduction in abnlicher Folge, ber gemeinsame Urfprung von Raum und Beit, ableiten?

Wir nehmen ber Einfachheit wegen noch an, baß keine andern Borftellungsrefte, als die eben mit einander verschmolzen gedachten, sich in die Reproduction mit einmergten. Die räumliche Anordnung, von der ihre verschiedene Verschmelzung herkommen soll, seh serner durch die Ordnung der Buchstaden a, b, c, d — angedeutet. So sind nun zunächst drei mögliche Källe zu unterscheiden:

- 1) baß bas erfte Glieb ber Reihe
- 2) baß bas lette, ober
- 3) baß irgend eins aus ber Mitte ber Reihe zunachst repro-

Im ersten Falle zieht a vermöge ber innigern Berschmels zung zunächst b, b wiederum c, zc. nach sich. Im zweiten Falle tauchen sie in umgekehrter Folge auf, sobaß nach dem letten Glied zunächst das vorlette zc. erscheint. Im dritten Falle endslich reproducirt sich die Reihes gleichzeitig von dem betreffenden Gliede an vors und rudwärts.

Run kann boch die abzuleitende ahnliche Folge der Borstellungen aus weiter nichts als dem Gang der Reproduction abgeleitet werden; eine und dieselbe räumliche Anordnung kann aber, wie wir sehen, ganz verschiedene Reproductionsfolgen bedingen, se nach der Stelle des Glicdes, das zuerst reproducirt wird; es ist also vor Allem zu erklären, wie die Vorstellung von der räumlichen Anordnung dieselbe werden könne, ganz gleichgültig, bei welchem Gliede der Reihe die Reproduction zusfällig beginnt, und unabhängig von der daraus resultirenden Verschiedenheit der Reproductionssolge.

Herbart sucht bies [a. a. D. §. 112.] ber Einfachheit wegen an bloß 3 Gliebern so zu erklären. Die ursprügliche Kolge ber Wahrnehmungen sen durch a, b, c, vorgestellt, so daß zuerst a, dann b und dann c eintras. Sowie nun a zuerst ersichien, gerieth es auch wieder zuerst ind Sinken; a finkt also längere Zeit als b, b längere Zeit als c, und deshalb haben die verschmolzenen Vorstellungsreste bei gleicher Stärke der Vorstellung doch verschiedene Intensität: benn a ist am längsten gessunken und beshalb auch am meisten geschwächt; ebenso ist b länger gesunken und mehr geschwächt als c.

Diese verschiedene Stärke der verschmolzenen Refte nun, verbunden mit dem Sat: baß eine reproducirte Borftellung eine mit ihr verschmolzene schwächere, schneller aber wenisger hoch, eine mit ihr verschmolzene stärkere dagegen langs samer aber höher hebe, soll nun erklären, warum, gleichs viel ob die Reproductionsfolge a, b, c, oder c, b, a, oder b, a, c, sep, boch stets die ursprüngliche Folge a, b, c daraus entnommen werde. Es wird also nach herbart nicht nach der Reihensfolge der Reproduction auf die ursprüngliche Folge geschlossen,

sondern: welche Vorstellung schneller, aber weniger hoch steigt und darum schwächer erscheint, wird als die vorangehende, welche langsamer aber höher steigt und barum stärker hervortritt, wird als die nachfolgende betrachtet.

Schon bie Kunftlichkeit biefer Theorie lagt vermuthen, bag biefelbe einer Menge Bebenfen unterliegen werbe. Wir wollen bie hauptfächlichften berfelben im Folgenden zusammenstellen.

A) Furd erfte ift bas Rriterium, nach bem bie Seele bie ursprüngliche Reihenfolge ber Borftellungen erkennen foll, nämlich bie ftarfere ober fchmachere Reproduction berfelben, ein fo'unficheres, bag man gar nicht begreift, wie fte auf biefem Wege irgendwie zu einem ficheren Resultate fommen foll. schiedenen Empfindungen, aus benen fich raumlich geordnet irgend ein Bild zusammensett, folgen boch, etwa bei ber Bewegung bes Auges, (hier gang abgesehen bavon, baß fie fehr oft gleichzeitig erfolgen) fo rafch aufeinander, indem ber Blick barüber hingleitet, bag bie Zeitunterschiebe gang verschwindenb flein find, um welche bie eine Borftellung eher in bie Seele tritt als bie andere. Das Mehr ober Weniger ihres Ginfens, nur von biefen verschwindend fleinen Zeitunterschieden abhangenb, fann baber auch nur unmerflich flein fenn, und in Folge beffen muß auch bie Differeng in ber Starfe ber Reproduction außerft Auf bie Unterscheidung bieser außerft fleinen gering werben Differenzen aber ift ja bie Seele angewiesen, um aus ihnen bie urfprüngliche Folge ber Borftellungen heraus ju erbliden, eine Operation, die auch unter ben gunftigften Bedingungen und felbst bei nur geringer Ungahl ber zu ordnenden Vorstellungen außerst schwierig werben muß, wenn man bebenkt: 1) baß bie Ordnung ber Refte, wie sie uns bie Reproduction giebt, meift eine gang andere fenn werbe, 2) bag bie fast unterschiebslosen Größen, bie ihrer Größe nach unterfchieben werben follen, intenfive Größen find, und 3) wie wenig wir bazu angethan find, intensive Größen auch nur annahernd genau ju bestimmen, ge= schweige fte, wie eine extensive Große, bis in ihre feinften Unterschiebe zu verfolgen.

Wenn aber herbart ber einen Borftellung a baburch beträchtlich mehr Zeit zum Sinken verschaffen will als bem nache folgenben b, und bem b mehr Zeit jum Sinfen ale c, bag er jebe Vorstellung aus einer Menge von momentanen Auffassungen mahrend ber Dauer bes Auffaffens bestehen lagt, fo ift bie Betrachtung nur verwickelter gemacht, ohne bag baburch Etwas gewonnen murbe. Es fonnte nur Etwas gewonnen werben unter ber Boraussetzung, bag bie Wahrnehmung erft eine Beit lang nur auf a fich richte, ebenso hernach eine Beit lang nur auf b, und eine Zeit nur auf c. Dann tonnte, ba nach Berbart fa. a. D. S. 112] jebe momentane Auffaffung augenblidlich zu finten beginnt, nachbem fie geschehen ift, bie gesammte Borftellungesumme a, ober bas Integral aller Einzelvorstellungen, allerdings beim Eintritt von b ichon um etwas Beträchtliches gefunten fenn. Aber eben biefe Borausfegung, bag bie Betrachtung eines raumlich Geordneten a, b, c, erft nur auf a, bann nur auf b und endlich nur auf c rube, biefe Boraussehung verftogt wiber alle Erfahrung. Das Muge widmet feinem von ben Dreien eine abgesonderte, ruhige Betrachtung, fondern es lauft bei ber Auffaffung eines Begenstanbes unruhig über ben Gegenftand hin und her, überftreicht ihn fortwährend in allen moglichen Richtungen, und es mußte alfo vielmehr in unferm Beifpiel a, b, c, in allen möglichen Folgen burchlaufend gebacht Daburch aber famen bei einem neuen Uebergang gu a, b, ober c, bie frühern Borftellungen vielmehr wieber ine Steigen, so bag nun vollende nicht mehr abzusehen mare, wie bas Mehr bes Sinkens, bas burch bie Succession ber Wahrnehmungen bedingt ift, bei biefen fortwährend unterbrechenden Bewegungen im entgegengesetten Sinn, noch foll irgend wie bemerflich bleiben.

B) Rehmen wir aber noch bie Schwierigkeiten, welche bie wirklichen Verhältniffe einer folden Unterscheidung entgegenseben, mit in Betracht, so ist vollends gar nicht abzusehen, wie bie Seele auch nur die einfachste ursprüngliche Folge auf bem besichriebenen Wege wieder aufzusinden im Stande seyn sollte. Denn

- 1) sind unsere Borftellungen burch unaufhörliche Ströme neuer Störungen fortwährenden Schwankungen unterworfen, und die Beränderungen, die dadurch ihre Intensität erleidet, sind jedenfalls weit beträchtlicher, als jene Unterschiede, auf beren genaue Bestimmung ja Alles ankame, je werden können, so daß sie unrettbar von dem Strudel der größern Wosgen verschlungen werden mußten.
- 2) Beruht bie ganze Theorie auf einer weiteren Borausssehung, die in Wirklichkeit wohl niemals zutreffen wird, namlich daß die Borstellungen ursprünglich vor ihrem Sinken und Berschmelzen alle die nämliche Intensität hätten. Denn wie bei Anfangs schon verschiedener Stärke, die geringen Unterschiede, die das kürzere oder längere Sinken zur Folge haben kann, dennoch für den Intensitätsgrad der Borstellungen nach erfolgter Reproduction maaßgebend seyn könnten, ist vollends unerklärlich.
- 3) Haben wir schon oben bemerkt, daß die Borstellungen, ohne ben Einfluß einer ihnen völlig fremden Hemmung, nach ber Theorie Herbarts, gemäß ihren qualitativen Gegensäßen und ben baraus entspringenden Hemmungsstusen verschmelzen müßten, nach der Regel: je größer der qualitative Gegenssaß, besto geringer die Verschmelzung, und umgekehrt. Die fremde Hemmung also, die eine ganz andere Anordnungssweise hervorbringen soll, müßte jedensalls so start sehn, daß dagegen die Hemmung vermöge qualitativer Gegensäße gar nicht in Betracht kommt, denn sie hat den Einfluß dieser letzeten anf die Folge der Reproduction völlig unschäblich zu maschen. Es frägt sich daher
- a) ob die Hemmungsunterschiebe vermöge bes zeitlichen Racheinander wirklich so groß senen, daß dagegen die Hemmungsunterschiebe vermöge der qualitativen Berschiedenheit
  gar nicht in Betracht kommen, ein Punkt, worüber wir gar
  keine Auskunft erhalten.

Wir haben aber auch gesehen, daß die Reihe nur in einem einzigen Fall wirklich in ber Folge reproducirt wird, die ber

ursprünglichen Folge ohne Weiteres analog wird; nämlich wenn zufällig gerabe bas erste Glieb ben ersten Anstoß zur Repropuction erhält. In allen andern Fällen soll bie richtige Anordnung erst burch jene feinen Unterschiebe ber Intensität entschieben werben, und bei biesen fragt es sich

b) noch viel mehr, ob fie gegen bie Unterschiebe, welche vermöge ber Qualität ber Borstellungen in ber Intensität bes Reproductions-Risus sich geltend machen muffen, wirklich so ganz überwiegend mächtig sepen, und ob sie nicht vielmehr gegen biese ihre Störungen verschwindend klein ausfallen muffen. Das Lettere ist das weit wahrscheinlichere.

Wir sehen also daß bei bieser Theorie nicht weniger als 3 empirische Factoren, von benen jeder voraussichtlich schwerer in die Wagschale fällt als derjenige Factor, auf den die ganze Theorie gegründet ist, unberücksichtigt geblieben sind. Gine Theorie aber, bei der die vernachlässigten empirischen Factoren weit größer sind, als die in Rechnung gezogenen, leistet gar Nichts.

Der Bersuch Herbarts, aus bem Chaos ber verschmolzenen Borftellungen vermöge bloß intensiver Unterschiede eine ber urssprünglichen Reihenfolge analoge Reihenfolge in ber Reproducstion wiederherzustellen, muß nach dem Borhergehenden gewiß mehr als zweiselhaft; ja als völlig mißlungen betrachtet werden.

Nachdem wir nun so das gemeinsame Fundament der Des buction von Raum und Zeit, die Reproduction in ähnlicher Folge, als worin die Wahrnehmung gegeben "wurde" sa. D. 8. 112. Endes betrachtet haben, wenden wir und zur speciellen Deduction des Raums und der Zeit.

Um Nichts besser als biese Deduction ber Borstellung in ähnlicher Folge, ist nun die Deduction des Raums selbst, ber auf diesem unsichern Fundamente ruhen soll. Wir begreisen nicht, wie Herbart die Anwendung des Entwidelten auf das Räumliche so leicht sinden kann [a. a. D. §. 113.]. Denn wenn wir auch all die aufgezählten Schwierigkeiten vergessen wollten, so haben wir doch die jest nach Herbarts eigener Aussage weisten Richts als eine Reproduction in ähnlicher Folge, als worin

bie Wahrnehmungen gegeben murben, also eine Borftellungereihe [a. a. D. §. 112 Enbe]. Wo bleibt nun ber Nachweis, wie und warum biefe Borftellungsreihe gerade eine raumlich vorgestellte werben folle, ober ift bies etwa von felbst verständlich? Die Seele als ein rein Intensives hat ja keine Ahnung bavon, daß die Anordnung biefer Reihe gerade von einer raumlichen Anordnung herkomme, ober baß herbart gerabe bas raumliche Borftellen erflaren foll. Die Borftellungereihe felbit aber fann boch Richts an fich haben, bas fie vor hundert andern Borftellungereihen gerabe ale eine raumliche charafterifirte, benn alles Extensive ift ja in bem rein intensiven Acte bes Borftel= lens vernichtet worben ober vielmehr gar nicht in ihn hinein gefommen. Woher foll alfo ber Seele bie 3bee fommen, baß fie biefe Borftellungereihe gerabe in einen Raum feten foll und fo und fo viel andere, wie z. B. die Tonreihe 2c. nicht?

Es ift nicht einmal einzusehen, wie die Herbartische Seele zur Vorstellung des Punktes kommt, benn auch dieser sest schon die Vorstellung des Raumes voraus. Der foll die ausdrücksliche Regation einer Vorstellung, hier des räumlich Extensiven, gebildet werden können, ehe der negirte Begriff selbst vorhanden ist? Der mathematische Punkt ist schon ein Unräumliches, des griffen als Unräumliches, als die ausdrückliche Regation des räumlich Ausgedehnten, und setzt damit eben die Beziehung auf das Räumliche und damit die Vorstellung des Räumlichen selbst schon voraus.

Die Herbart'sche Seele, auf bem jesigen Standpunkt, hat also zwar unräumliche Borftellungen, aber sie kann keine Borskellung bavon haben, daß sie unräumlich sind; um sie als solche zu erkennen, müßte sie baneben auch schon die Vorstellung bes Räumlichen besitzen. Es kann ihr also auch nicht ohne Weiteres die Vorstellung bes Punktes zugestanden werden, wie dies Herbart thut, sondern bieser, so gut wie Linie und Fläche können nur in Bezug auf eine schon vorhandene Vorstellung bes Raumes, als theilweise oder völlige Regation besselben, erzeugt gebacht werden.

Genau genommen ist ber Punkt nicht einmal eine Borskellung ober Anschauung, wovon hier allein die Rede seyn könnte, sondern es ist ein Begriff, ein Product des bewußten negistenden Denkens, das hier, wo von der Wirksamkeit eines unwillfürlichen psychologischen Mechanismus, von einem Erzeugniß der Reproductionsgesetze die Rede ist, völlig unmotivirter Weise hereingebracht wird.

Die Anschauung [weber die sinnliche, noch die reine] sennt keinen Bunkt, wie soll sie ein absolut Ausbehnungsloses wahrnehmen? Wenn ihr das Denken gebietet, einen Punkt zu setzen, so setzt sie wirklich keinen Punkt, sondern einen kleinen Fleck, dem sie immer um ihn' wahrzunehmen, eine gewisse Ausbehnung geben muß. Der Punkt also, da er sich feiner reinen Bestimmung gemäß gar nicht vorstellen oder anschauen läßt, kann also auch gar nicht aus der Anschauung stammen, sondern nur aus dem Denken, auf dessen Beranlassung hin die Anschauung erst, odwohl vergebens, ihn in ihre Borstellungsweise zu übersetzen sucht.

Die Borstellung bes Punktes als ausbrückliche Regation bes Räumlichen sett also nicht nur 1) die Borstellung bessen, was in ihm negirt wird, die Borstellung bes Raums schon voraus, fondern 2) auch die Möglichkeit des Regirens, das bewußte urtheilende Denken.

Eine Regation kann nicht angeschaut werden, sagt Herbart selbst [a. a. D. S. 115.]; wie kann er also hier ohne Weisteres vom unräumlichen Borstellen zum Begriff des Richts-Räumlichen, bes Punktes überspringen, während weber das, was negirt werden soll, noch ein negirendes Denken selbst schon vorhanden seyn kann?

Man sieht nun auch schon hier, nicht nur wie unmotivirt dieser Uebergang vom unräumlichen Borstellen zur Borskellung bes Punttes ist, sondern auch, wie die ganze Deduction nothwendig Alles auf den Kopf stellen muß, indem sie das räumliche Borstellen aus dem Borstellen einzelner Puntte zusammensett. Das ursprüngliche räumliche Borstellen soll aus einer

Borstellung zusammengesett werben, bie 1) bie Borstellung bes Raums erwiesener Maaßen schon voraussest, und bie 2) nur bas Product bes bewußten negirenden Denfens seyn kann, so daß die Herbart'sche Seele, statt von der Anschauung zum Denken, gerade umgekehrt vom Denken zur Anschauung fortgehen mußte.

Auf alle diese Bebenken hat Herbart keine Antwort. Sonbern die ganze Deduction des räumlichen Vorstellens besteht in folgenden Zeilen: "Uedrigens ist wohl zu merken, daß wir hier nur eine Reproduction in ähnlicher Folge haben, als worin die Wahrnehmungen gegeben wurden; also eine Vorstellungsreihe; aber noch keine Vorstellung des Successiven als eines solchen, vielweniger der Zeit selbst. Dies muß unter anderem deshalb beachtet werden, damit es nicht scheine, als ob die Vorstellung des Räumlichen, die auf einem successiven Vorstellen beruht, deshalb die Vorstellung von etwas Successivem als Merkmal enthalte" [a. a. D. §. 112].

Wir ersahren also gar Nichts über die Motive, die die Seele veranlassen könnte, einen Uebergang zum räumlichen Borskellen zu machen; sondern über diese ganze wichtige Frage, die doch erst das bisher Entwickelte irgend wie mit der räumlichen Auffassung in Beziehung bringen könnte, geht Herbart mit dem Ausruf hinweg: "Was ist schneller, als die Bewegung eines geübten Auges; und was also wird schneller fertig als eine räumliche Auffassung?" [a. a. D. §. 113].

Run beginnt sogleich baraus die Erörterung, wie bie Seele bie Borstellung eines raumlichen Außereinander, ohne vorhergehende Borstellung des Raums, möglich mache [a. a. D. §. 113].

Diese Deduction nun bes raumlichen Außereinander ift wider ihren Willen die glanzendste Bestätigung, die man sich wünschen kann, für den Sat Kant's: "Damit gewisse Empfins bungen auf Etwas außer mich bezogen werden, [bas ift, auf Etwas in einem andern Orte bes Raums, als darin ich mich besinde], ingleichen, damit ich sie als außer einander, mithire

nicht bloß verschieben, sonbern als in verschiebenen Orten vorftellen fonne, bazu muß bie Borftellung bes Raums ichon zu Grunde liegen" [Krit. b. r. B. Seite 23].

Denn was hat Herbart zu leiften? Das Unmögliche, nach biefem Sape Rant's. Er hat zwei Unräumliche, 2 Punkte als räumlich außer einander vorzustellen, ohne daß er sie wirflich räumlich auseinanderset, bazu müßte bie Borftellung bes Raums schon zu Grunde liegen! Suchen wir und bie ganze Ungereimtheit dieser Aufgabe so klar wie möglich zu machen.

Raumlich außer einander, ober was baffelbe ift, raumlich unterschieden, konnen boch zwei Borftellungen nur senn fie in verschiedenen Raumen vorgestellt werden. Dies ift auf zweierlei Weise möglich:

1) Jebes ber vorgestellten wird für sich schon einen bestimmten Raum einnehmend gedacht, bann sind sie eo ipso in versichiebenen Räumen, und ich kann sie nun völlig aneinandersuden lassen, ohne daß sie ihr räumliches Außereinander und bamit ihre Unterscheidbarfeit im Raume verlieren.

Ober 2) jedes ber vorgestellten ist ein völlig unräumliches, ein mathematischer Punkt, keines von beiben nimmt also für sich einen Raum ein, daher sie auch für sich allein keine verschiedenen Räume einnehmen können. Damit sie dies können, muß ich sie offenbar in verschiedene Räume sezen, ich muß sie auseinander sezen, dies fordert nicht nur die Anschauung, sons dern auch das Denken. Wenn ich sie nun aber wieder völlig aneinanderrücken wollte, so daß sie in einem und demselben unsteilbaren Punkt zusammentressen, so ginge, da sie für sich keinen verschiedenen Raum einnehmen und auch in keinen verschiedenen Raum mehr gesetzt wären, doch nothwendig alle räumsliche Verschiedenheit versoren, und von einem räumlichen Außerseinander der beiden könnte nicht mehr die Rede seyn.

Herbart aber wird burch seine Bramiffen gezwungen, gerabe auf biefer Ungereimtheit als ber einzig zulässigen Borftellungsart bes raumlichen Außereinander zu bestehen; benn fur sich allein barf keine seiner Vorstellungen schon einen bektimmten Raum aussüllen, ber Raum soll ja erst beducirt werden; eben so wenig aber dürsen sie in einen Raum außer einander gesett werden, dazu müßte wiederum schon ein Raum vorhanden sen; es bleibt ihm also Nichts übrig, als die untheilbaren Punkte wieder in einen untheilbaren Punkt zu seßen, und zu fordern, nicht nur, daß dies als das wahre räumliche Außereinander solle betrachtet werden, sondern auch, daß es als räumlich Ausgedehntes müsse genommen werden.

Da nun weber bie Anschauung noch bas Denken biefer Forberung nachkommen will, sonbern sie als völlige Ungereimtsheit von sich weist, was ware ba in Herbarts Lage bas allein Richtige? Offenbar baß er ben Schluß machte: Meine Brasmiffen zwingen mich biese ungereimte Forberung zu stellen;

Das Ungereimte fann aber nicht bas Richtige fenn; Daher muß in ben Bramiffen eine Unrichtigkeit liegen.

Aber nein, Herbart bleibt fich consequent, wenn ein folches Berfahren biesen Ramen noch verdient, und schließt also, ba er seine Bramiffen nicht aufgeben will, gerabe umgekehrt:

Meine Prämissen machen biese Forderung nothwendig; Anschauung und Denken sinden sie ungereimt; Daher sind Anschauung und Denken ungereimt.

Es ist nach Herbart blose Schuld unseres psychologischen Mechanismus, eine unwillfürliche Wirksamkeit der Reproductionsgesete, wenn die Anschauung es nicht lassen kann, die Punkte aus einander zu rücken und eine Raumstrecke dazwischen zu schiesben, falls sie dieselben als außer einander vorstellen soll. Falls aber auch das Denken sich weigere, dieses Außereinander zweier Punkte als solches anzuerkennen, und es als ein räumlich ausgebehntes hinzunehmen, so sen dies bloses Vorurtheil [a. o. D. 8. 113.]

Der ganze Widerstand wird also so bargestellt, als schriebe er sich lediglich von einer Beeinflussung bes Denkens durch die Anschauung, und ber Anschauung durch die unwillkurlich wirstenden Reproductionsgesetze her. So verhält es sich aber nicht,

sondern bas Denken handelt nach seinen ureigensten Geseten, wenn es gegen ein solches Außereinander protestirt, und namentlich gegen dasselbe als ein räumlich Ausgedehntes protestirt. Daß in der Summe Mehrerer nicht liegen könne, was in keinem Einzelnen derselben liegt, ja was sedes derselben sogar ausdrücklich negirt, — dies ist ein Denkgesetz und kein Anschauungsgesetz. Bon einem Anlehnen des Denkens an die Anschauung, wie es Herbart darzustellen sucht, um dann den ganzen Protest als psychologisch erklärliches Borurtheil behandeln zu können, kann also keine Rede seyn.

Hier vermögen wir nun auch schon einen sehr hellen Blick zu thun in die Geburtsstätte des "intelligibeln Raums." Weil nämlich die herrschende räumliche Auffassung das Herbartische Außereinander nicht gelten lassen will, also nach Herbart's Schlußweise einer richtigen räumlichen Auffassung nicht sähig ift, so wird sie sammt ihrem Product, dem Continuum, als sehlerhafter psychologischer Mechanismus dei Seite geschoben und durch das reine metaphysische Denken aus jenem allein richtigen räumlichen Außereinander ein Raum construirt, der namentlich zur richtigen Auffassung des Realen dienen soll. Die Consstruction des intelligiblen Raumes soll also durch die That besweisen, daß dies widersinnige räumliche Außereinander, das die psychologische Raumtheorie auszustellen genöthigt war, das allein richtige und zur Construction des Räumlichen taugliche sey.

Die specielle Deduction des räumlichen Borstellens aus seiner allgemeinen Grundlage, der Reproduction der Borstellungen in ähnlicher Folge, war daher nicht glücklicher, als die Deduction dieser Grundlage selbst. Sie beginnt mit einem Sprung und endet mit einem Biderspruch; denn erstens ersahren wir gar Richts darüber, was die Seele veranlassen konnte, überhaupt räumlich vorzustellen, und woher sie die Fähigkeit haben sollte, die Borstellungsreihen, die räumlich vorgestellt werden sollen, als solche aus, allen möglichen anderen Borstellungsreihen hersaus zu erkennen. Zweitens endet der erste und wichtigste Schritt zur Deduction eines wirklich räumlichen Borstellens, die Des

buction bes raumlichen Außereinander in einer völligen Ungereimtheit.

Wir haben die Deduction ber Zeit, soweit sie mit ber Deduction des Raums gemeinschaftlich vorgeht, auch schon der Kritif unterworsen, und brauchen kaum wieder an die Schwiesrigkeiten zu erinnern, die das Resultat dieser gemeinschaftlichen Deduction und damit das gemeinschaftliche Fundament für Raum und Zeit mehr als problematisch erscheinen ließen. Dieser gesmeinschaftliche Ausgangspunkt war bekanntlich die Reproducstion der Vorstellungen in ähnlicher Folge, als worin sie gegeben wurden, also eine Borstellungsreihe.

Run brängt sich sosortellugen das eine Mal, wenn sie zusselbe Succession von Borstellugen das eine Mal, wenn sie zussammengefast wird, ein räumliches Borstellen, und das andere Mal, wenn sie zusammengefast wird, die Borstellung des Zeitslichen hervordringen soll. Denn Hetbart bemerkt ausdrücklich sa. D. S: 115.] "die Borstellung des Zeitlichen als eines solchen kommt darin mit der des Räumlichen überein, daß eines strecke desselben auf einmal vorliegen muß, wie sie eingeschlossen ist zwischen ihrem Ansangs und Endpunkte." Also der zusammensassende Ueberblick einer und berselben Reihe bringt se nach Bedürfniß der Deduction das eine Mal die Vorstellung eines Außereinander im Raum, das andere Mal die eines Rachseinander in der Zeit hervor.

Die §. 112 entwickelten Reproductionsgesetze können hier Richts erklaren, benn biese sind die burchaus gemeinsame Grundslage sowohl für die Deduction bes Raums, als der Zeit.

Man versuche es nun mit der §. 115 gegebenen Debuction des zeitlichen Borstellens, und man wird finden, daß sie eben so gut und so wenig zu einer Deduction des räumlichen Borstellens paßt, weil nur die Reproductionsgesetze des §. 112 in Anwendung gebracht werden, und diese nur überhaupt auf eine Reproduction in ähnlicher Folge gehen. Jene Deduction lautet wörtlich so: "Gesetzt von einer Reihe wohl verschmolze-

ner, successiver Bahrnehmungen", [bie raumlich zu orbnenben Borftellungen fonnen auch nur succeffiv gegeben feyn, benn alle raumliche Anordnung muß in ber Seele als Außereinander vernichtet werben; wenn fich biefelbe baber nicht noch burch ein zeitliches Racheinander ihres Gintritte in Die Seele verrath, fo fallt überhaupt aller Grund meg, warum die Borftellungen nach ans bern hemmungsgeseten, als ben burch ihre Qualität bedingten verschmelzen follten,] "werbe am Ende bie erste und bie lette wieberholt", Dies ift bei einer Reihe, Die bem außern Sinn entftammt, eben fo gut möglich, ale bei einer, bie bem innern Sinn angehört,] "so reproducirt jebe von beiben bas Zwischenliegende, aber jebe nach ihrer Urt. Die Reproduction bes Endpuntis ftellt bie gange Reihe auf einmal vor Augen, aber mit rudwarts abnehmenber Starte, fo bag bie vorberften Blieber ber Reihe wie in einen buntlen hintergrund treten. Bugleich burchläuft bie Reproduction bes Unfangspunftes alle Blieber von vorn nach hinten, ober eigentlich, fie wirft auf alle augleich, aber lagt bie frühern eiliger als bie fpatern hervorkommen, [Gine Auseinandersetzung, Die Richts enthalt, ale bie Unwendung ber §. 112 entwidelten Reproductionegefete] fo baß bie ganze Reihe in einem folchen unaufhörlichen Uebergeben in allen ihren Theilen schwebend erhalten wird, wie es ber wirklichen successiven Wahrnehmung analog ift."

Also ber ganze Unterschied bes räumlichen und zeitlichen Borftellens wird einzig auf ben Umstand basirt, daß die Reprobuction ber Reihe zugleich von einem Glied am Ansange und einem am Ende ausgehen solle, dann soll die eigenthümliche Doppel Reproduction der zwischenliegenden Glieder, die das durch bedingt wird, die Urfache senn, daß die Glieder als ein Nacheinander in der Zeit vorgestellt werden, während dieselbe Reihe, salls sie nur von Einem Glied aus reproducirt wird, als ein Außereinander im Raume ausgesaßt werden soll. Es ist unglaublich, daß Etwas so streng geschiedenes und grundversschiedenes, wie räumliche und zeitliche Anschauung, auf einen solchen Zufall soll begründet werden. Wenn mir also bei einem

bekannten Gegenstand, einer räumlich geordneten Empfindungsreihe a, b, c, d, e —, die mittleren Glieber verdeckt sind, so
daß ich etwa nur a und e sehe, und die dazwischen liegenden
Glieber aus der Einbildungskraft dazu ergänzen muß, so müßte
ich nun eigentlich nach der Theorie Herbarts die ganze Vorstellungsreihe, statt in den Raum, als ein Nacheinander in die
Zeit sehen.

Es fehlt hier nicht nur noch der Begriff, daß das Entschrite nicht sey, wie Herbart [a. a. D.] bemerkt, sondern es fehlt überhaupt Alles. Es fehlt die Deduction des Nacheinsander sowohl als die des Jugleich, und damit das Fundament alles zeitlichen Borstellens. Wären diese deducirt, so würde sich die Borstellung, daß das Entsernte oder das Zeitlichsvorhergegangene nicht mehr sey, von selbst einstellen, denn dies liegt unmittelbar im Begriffe des Legteren. Wie kann ich mir aber ein zeitliches Borstellen benken, ohne das lebendige Prinscip, das Triebrad des Ganzen, ohne das Jest, in welchem zugleich unmittelbar der Begriff der Bergangenheit und der Zustunst liegt. Wie soll die Herbartische Seele, ohne Jest, wissen, was mit diesem Jest zusammenfällt, was nicht mehr damit zusammenfällt, und was noch nicht damit zusammenfiel?

Um ferner zu wissen, was mit bem Jest zusammenfällt, ober nicht mehr zusammenfällt, mußte bie Borstellung bes Zusgleich und bes Nicht-Zugleich auch schon gegeben senn. Der Begriff bes Zugleich aber sest wiederum ben bes Jest schon voraus, benn ich habe kein anderes Kriterium bafür, daß zweierslei zugleich sen, als daß beibe in ein und basselbe Jest sallen.

Dies ist ein Zirkel, ber sich überall ba einstellt, wo eine Anschauung apriori hinterher vom Denken zerlegt, und nun wieder aus ihren Theil-Borstellungen soll zusammengesetst wers ben, und ber deutlich genug zeigt, daß sich die Borstellung der Zeit nicht wie ein empirisch Gesundenes aus verschiedenen Theil-Borstellungen zusammensehen läßt, sondern daß sie aus einem untheilbaren Act der Anschauung, dem lebendigen Jest, hervorgeht, den das Denken zwar wohl in einzelne Theile zerlegen,

aber nicht wieber zusammenconstruiren fann, weil eine Theil. Borftellung alle anbern immer schon mit voraussent.

Es ist baher ganz begreislich, baß Gerbart ohne Jest kein wirkliches zeitliches Nacheinanber, und ohne zeitliches Nacheinanber auch kein Jest und Nichtjest beduciren kann; baraus folgt aber nicht, wie Herbart annimmt, daß das zeitliche Nacheinanber vielmehr ein Begriff, als eine Anschauung sen [a. a. D.] — wie soll benn die Herbartische Seele hinterher aus ber Anschauung Etwas entwickeln, das gar nicht barin liegt —, sondern es folgt nur, daß die Herbartische Seele zu keinem zeitzlichen Borstellen und damit zu keiner wahren Borstellung bes Racheinander gelangen kann.

Dem räumlichen Außereinander sehlte aber Nichts als gerade das, was es zu einem räumlichen Außereinander macht; dem zeitlichen Nacheinander sehlt hier wiederum auch Nichts als gerade das, was es zu einen zeitlichen Nacheinander macht.

Erst werben sie benut, um aus ihnen, als ben Elementen bes ursprünglichen räumlichen und zeitlichen Borstellens, biese zusammenzusesen, und hinterher wird bann wieder eingestanden, daß beibe, das Außereinander sowohl als das Nachzeinander, eigemtlich noch nicht vorhanden wären, nun werden sie wieder, nachdem aus ihnen als ursprünglichen Borstellungen Raum und Zeit beducirt wurden, aus der Reihe der Borstellungen weggenommen und unter die Begriffe versest.

Ferner sett bie ganze angeführte Debuction bes zeitlichen Racheinander schon voraus, daß die schwächer reproducirten Borftellungen wie zeitlich entfernter liegende, die ftarkern bagegen wie zeitlich naher liegende vorgestellt wurden.

Run hat zwar Herbart schon §. 112 gelegentlich biesen Uebergang von ben verschiedenen Intensitäten ber Borstellungen und ihres Reproductions-Risus zur Borstellung ihres mehr oder minder vergangenen Senns gemacht, aber auch dort, ohne diesen Uebergang irgend wie zu motiviren. Welche Garantie hat Herbart bafür, daß die Seele wirklich die schwächere Reproduction

einer frühern, bie ftartere einer fpatern juschreibe. Sollte fte etwa aus bem Erfahrungsfate, baß bie Erinnerung an bas Mehrvergangene schwächer als an bas Näherliegende fen, ben Schluß ziehen, also gehört auch bie schwächere Reproduction einer mehr vergangenen, bie ftarfere einer weniger vergangenen Borftellung an? Bohl nicht, benn abgesehen bavon, bag bie Seele auf bem betreffenben Standpunkt noch gar Richts von Schlüffen wiffen fann, fann fie nach ber Theorie Berbarts auch nicht zu jenem Erfahrungsfat tommen; benn mas ift ihr ge-Die schwächere und die stärkere Reproduction: wie sie von biefer zur Vorstellung Des Borangehenden und bes Nachfolgenben fommen fonne, foll ja erft erflart werben. Der Schluß von ber schwächeren Reproduction auf ein Mehrvergangenes fest alfo bie Erfahrung, bag bas Mehrvergangene fcmacher reproducirt werbe, ichon voraus, und bie Möglichkeit biefer Erfahrung fest wieder ben Schluß vom ichmacher reproducirten auf bas Mehrvergangene voraus. Das Banze mare alfo ein Birkel, ber Nichts erklärte, und ba herbart weiter Richts zur Begrundungung biefes Uebergange anführt, bleibt es unerflart, warum die schmächere Reproduction gegenüber einer ftarfern ben Einbruck machen foll, als ob fie von einer mehr vergangenen Borftellung berftamme. Nichtsbestoweniger wird S. 115 nun ber bestimmte Unterschied bes Vorher und Nachher ohne weiteres als vorhanben betrachtet.

Das zeitliche Vorstellen taucht also ebenso unvermittelt aus ber Reproduction in ähnlicher Folge hervor, wie dies beim räumlichen Vorstellen ber Fall war. Ueber das Specifische, das einer solchen Umwandlung doch nothwendig zu Grunde liegen müßte, ersahren wir so gut wie gar Nichts. Noch weniger aber, als über die Veranlassung zum zeitlichen Vorstellen, ersahren wir Etwas über die Möglichkeit besselben, und diese wäre doch in einer an sich völlig einsachen und unzeitlichen Seele wohl zu erwägen gewesen. Bei der Deduction des Raums wurde wenigstens die Möglichkeit des Außereinander zu erklären versucht, über die Möglichkeit der zeitlichen Grundvorstellung,

bes Jest und bes Nacheinander, Auskunft zu geben, wird nicht einmal ein Berfuch gemacht.

Gine Recapitulation ber geenbeten Untersuchung über bie Herbartische Debuction von Raum und Zeit führt baher zu einem sehr ungunstigen Resultate. Die Untersuchung hat nur Negatives zu Tage gebracht, und von Schritt zu Schritt verflüchtigte sich die ganze Theorie immer mehr in ein Imaginäres.

Schon die gemeinsame Grundlage beider Theoricen (des Raums, wie der Zeit), die Reproduction der Borstellungen in ähnlicher Folge als worin sie wahrgenommen wurden, mußte auf so seine Unterschiede basirt werden, daß, selbst abgesehen von den wirklichen Berhältnissen, nicht zu begreisen war, wie auf so unsicherer Basis ein so sicheres Bersahren gegründet sehn könne, als die Anordnung der Empsindungen in Raum und Zeit wirklich ist.

Bei einer Berücksichtigung ber wirklichen Berhaltniffe vollenbe und ber baraus nothwendig erwachsenben Störungen zeigt fich, baß bie in ber Theorie vernachlässigten Kactoren weit farter fenn muffen ale bie berudfichtigten, ein Umftanb ber ihr allein fcon alle Geltung nehmen muß, Die Scele befanbe fich nach biefer Theorie in einer noch weit schlimmern Lage als ber Phyfifer, ber bie Schwingungsgesete eines Magneten mahrenb eines magnetischen Gewittere beobachten, ober etwa biefelbe Betrachtung bei heftiger Lustströmung und offenen. Thuren und Kenftern (wie unsere Sinne find), machen wollte. wurde bem Betreffenben gurufen, fo ift eine Beobachtung unmöglich, die Ausweichungen, die bas magnetische Gewitter, ober ber Wind verurfacht, find ja viel größer, als biejenigen, bie beobachtet werben follen. Und wenn ber Betreffenbe bennoch auf ber Möglichkeit einer Beobachtung beharrte, und bie richtigen Schwingungsgesete auseinander fette, so wird ihm boch Riemand glauben, bag fie wirklich bas Resultat biefer Beobachtung fenen.

Ebenso in unferm Falle, werben wir von ber factischen Sicherheit, mit ber wir Alles in Raum und Zeit anordnen,

nicht etwa schließen, daß das von Herbart entwidelte Bersahren ber Seele zur Reproduction der Borstellungen in ähnlicher Folge bennoch möglich sehn musse, weil die darauf gegründete Anordnung in Raum und Zeit factisch möglich seh, sondern wir werden umgekehrt schließen: weil jenes Bersahren unmöglich zu dem erforderlichen Resultate führen kann, kann auch das Borstellen in Raum und Zeit unmöglich auf jenem Wege zu Stande kommen, sondern muß aus ganz andern Quellen als den von Herbart angegebenen fließen.

Die Deduction von Raum und Zeit selbst endlich könnte, wie wir sahen, für alles Andere eben so gut gelten, als für eine Deduction von Raum und Zeit. Ueber die Motive, welche die Seele veranlassen könnten zu einem räumlichen oder zeitzlichen Vorstellen, erfahren wir so wenig, daß wir aus dem innern Zusammenhang durchaus nicht entnehmen können, welches die Deduction des Raums, und welches die der Zeit sein solle.

Eben so wenig enblich vermag bie Theorie zu erklaren, wie ein raumliches und zeitliches Borstellen wirklich zu Stande kommen könne nach ihrer Weise; ben Borstellungen bes raum-lichen Außereinander und bes zeitlichen Nacheinander, an benen ber Bersuch gemacht wird, sehlt beiben gerade bas, was sie speciell zn einem raumlichen Außereinander und zeitlichen Nacheinander macht.

Wenn aber diese Grundbegriffe von Raum und Zeit ihres wahren Wesens so völlig entbehren, wie sollte da noch eine richtige Deduction des übrigen räumlichen und zeitlichen Borstellens möglich seyn. Herbart macht dazu auch gar keine Unstalt, er fühlt gleichsam den Boden unter seinen Küßen wanken, und eilt so schnell wie möglich, nachdem so das Nothwendigste geleistet, hinweg aus der eigentlichen Deduction in das factische räumliche und zeitliche Anschauen.

Damit konnen wir ben Streit zwischen Kant und Hers bart über Raum und Zeit, so weit berselbe sich auf bem Ges biete ber Psychologie abspielen mußte, als geendet und entschies ben betrachten; ber ganze Berlauf ber Herbartischen Debuction ift nur eine glänzende Bestätigung ber Kantischen Theorie, bie schlichte, tiese Wahrheit berselben paralysirt alle Bemühungen Herbarts, und man hört gleichsam bei jedem Schritt, ben er vorwärts thun will, ihm die verhängnisvollen Worte zugerusen: bazu muß die Anschauung des Raums und der Zeit schon gegeben seyn.

Rur die objective Unmöglichkeit, etwas Besseres zu leisten, läßt uns auch begreifen, wie Herbart bei einer Theorie sich befriedigen konnte, die so haltlos unter der Hand zerbrödelt, um sich in ein rein Imaginares zu verstüchtigen.

## Die Gelbstwiderlegung des Materialismus,

nachgewiefen an bem Bude: Die Grundjuge ber Beltordnung, von Dr. Biener, Professor 2c. Leipzig, Binter, 1863.

Bon Dr. H. Schwarz.

## 3meite Balfte.

Bilbet die erste Abtheilung der geistigen Welt die beschreibende Geisteslehre, so die zweite die Gesete der Geistesthätigsteiten. Wir glauben aber zu Kennzeichnung des Wiener'schen Werks genug Einzelnes besprochen zu haben und jest fürzer stizziren, nur an besonders wichtigen Punkten länger verweilen zu dürsen. Daß auch hier der Charakter der Aeußerlichteit, Oberstächlichsteit durchaus herrschen wird, ist nicht bloß nach allem Vorherzgehenden zu vermuthen, sondern zugleich eine nothwendige Folge des Wiener'schen Standpunktes; Binsenwahrheiten, platte Beschauptungen treten da an die Stelle eigentlicher, tieser Forschung, und sene alle zu sammeln, niederzuschreiben und als ernste, geswichtige Lehren vorzutragen, ist sicher — wir glauben es dem Hrn. Berfasser gerne — keine kleine Arbeit gewesen. Zu welschen Absonderlichkeiten und Gegensähen gegen das, was als allgemeine Ersahrung gilt, aber sene Betrachtungsweise führt,

zeigt fich z. B. gleich wieber S. 310 f., wo Wiener auseinanberfett: "Wenn bas Befühl ber Luft maßig auftritt, fo tonnen wir nicht empfinden, an welcher Stelle bes gan. gen Rorpere, inebefondere bee Behirne, wir biefe Empfinbungen haben. Wenn 3. B. ein begeistertes Gefühl fur Recht und Wahrheit eintritt, fo hat man eine eigenthumliche, gleichfam jufammenziehende Empfindung auf bem Meußeren bes Ropfes; ob biefelbe auf ber außeren Flache bes Behirns, in einer Behirnhaut ober auf ber Oberhaut über bem Schabel ftatt finbet, fann man nicht unmittelbar unterscheiben. Es ift, wie wenn ein Spinnweb aufgelegt murbe. anbern hohen geiftigen Benuffen, 3. B. bei hohem Befühle bes Chrgeizes, ber Ehrfurcht, bei ergreifenber Mufit. Die Stelle bes Ropfes, an welcher biefe Empfindung ftatt findet, ift schwer scharf begrenzt anzugeben; fie ift gewöhnlich ziemlich ausgebehnt und erftredt fich manchmal auf ben größten Theil bes Schabels. Die Stelle bes Siges bes hauptfächlich und gang beftimmt angeregten Grundvermögens habe ich immer in bem Bereich ber Ausbehnung jener Empfindung gefunden. biefe Empfindung im Ropfe reiht fich nun bei hoher Steigerung bes geistigen Genuffes eine zweite noch bestimmter angebbare an. Es ift bieß ein falter Strom, ber burch ben Rorper vom Ropfe in bie Glieber lauft. Derfelbe fangt am Rudenmark etwa zwischen ben Schultern jan, schickt zwei Rebenftrome in bie Arme, welche biefe ungefahr bis jum Elbogen burchlaufen, während ber Sauptstrom am Rudenmark herunter geht, an ber Stelle bes Unterleibs am ichwächsten wirb, bann in die Beine übergeht, die Oberschenkel und etwa die Salfte ber Unterschenkel burchläuft und manchmal noch auf ber Rudenflache ber Bufe fuhlbar ift. Die größte Starte erreicht biefer Strom in ben Oberschenkeln und banach in ben Oberarmen. Je stärker bas Gefühl und ber Strom, um fo weiter geht er herunter, erreicht nicht immer jene Tiefe. Diefer Strom ift es, welcher die gebräuchlichen Bezeichnungen hervorgerufen hat: es hat mich falt burchlaufen, biese heftige Empfindung hat meinen

Körper burchschüttert, es hat mir wohlgethan bis in bie Fuß-Es gleicht ber Strom bemjenigen, welchen ein wohlthatiges Wefen hervorbringt, und er fann bie eigenthumliche Birfung haben, bag er auf ber Saut ber Arme und Beine eine fichtbare Beranberung, einen Buftand hervorruft, ben man mit bem Ramen "Banfebaut" bezeichnet." - Es ift nun zwar natürlich, baß folche, welche bie Beiftesthätigkeit mit körperlicher vereinerleien, baber rubrenbe Empfindungen zu haben meinen, von benen andere Menfchenkinder nichts verfpuren, ja bag fie burch jene ihre Boraussetzung, ihre Grundansicht faktisch wiberlegend, willfurlich berartige Empfindungen hervorrufen. Und nachbem wir hinlanglich fennen gelernt haben, wie es hier mit ber Concentration und Bertiefung bes Geiftes in fich fteht, werben wir und auch nicht wundern, bag biefer Bergang baselbft nicht als ein wirkliches Sichinfichgurudziehen, fonbern als eine fpinnwebartige Auflegung erscheint. Aber ber fragliche Stanbpunft fommt in biefer Beziehung wieber bei ber verkehrten Belt, bei bem Gegentheil von bem an, was als allgemeine Thatfache ber fonft fo gepriefenen Erfahrung gilt, und mas beshalb auch ber allgemeine Sprachgebrauch barftellt. So mußte man nach obigen Saten von ber Ralte, bem Froft, nicht von ber Bluth, bem Feuer ber Begeisterung reben. auch bas falt Durchlaufenwerben, bas Ueberzogenwerben mit einer Banfehaut burchaus feine angenehme Empfindung, fonbern ein Frofteln, eine Wirfung von Entfegen, Erschreden, bed. gleichen nicht minder zunächst bas Durch - und Erschüttertwer-Dabei mußte man bie Geschichte vom "Gruseln" nicht fennen, um nicht zu wiffen, bag ber Mensch sich auch an folden mehr ober minber ichmerzhaften Empfindungen weiben fann. Endlich thut fich bas begeisterte Gefühl fur Recht, Wahrheit und Aehnliches als Hinausstreben, Sinausgedrängtwerben aus fich und nicht umgefehrt funb.

Weil aber von ber Phrenologie und bem Materialismus überhaupt bas Mit- und Nachfolgende mit dem Begründenden und Borausgehenden verwechselt wird, so tritt nun bas alle Besther, f. Bolios, n. phil. gritt. 40, Band.

ftimmungen ber sogenannten Grundvermögen normirenbe "Wohlgefühl" auch als bie allbestimmenbe Norm bes menschlichen Bollens und Sandelns auf. Und fo fpricht Wiener G. 323 ben allgemeinen Sat aus: "Es giebt feine andere Triebfeber, feinen anderen Beweggrund, fein anderes lettes Biel fur ben Menfchen, ale bas Erreichen bes eigenen Wohlgefühle, ber Luft, ber Freude, bes Glude, ber Seligfeit." Naber S. 381: Bestimmt wird ber Wille immer burch ben gleichzeitig mit feiner Bestimmung ftatt finbenben Ueberschuß bes Glude, welches man bei bem Gebanken an bie Ausführung bes Borfates empfinbet. "Stellen wir", heißt es G. 377 f., "zur größeren Unschauulichkeit ein bestimmtes Beispiel auf. Gin Mensch überlegt, ob er einer Familie, die ihm fruher Bofes erwiesen hat, jest aber in Roth gerathen ihn um Butfe anfleht, Bulfe gemabren ober verweigern foll. Der erfte Bebante, ber ihm bei ber ruhrenben Bitte fommt, fen Mitleiben. Er fieht im Beifte bie Freudenausbrüche ber Unglücklichen und fühlt schon zum vorque bie Wonne, beren er burch fein Mitgefühl theilhaftig seyn wirb. Er malt fich bas Bilb aus, in welchem ihm bie Berpflichteten ihren innigsten, ehrenbsten Dank barbringen werben, und er empfindet jum voraus bie Befriedigung feiner Gitelfeit. Der Begenfat ber Borftellung ber Dankbarkeit ber Bittenden mit ihrer früheren Feindschaft ruft aber ben Gedanfen an bie erlittene Rranfung wach. Er will fich nicht burch ruhrende Bitten von Menfchen betauben laffen, welche ihn fruber tief beleidigt haben. Er lagt jene Rranfung mit ihren Gingel-. heiten, mit ben Gefühlen, Die fie in ihm hervorgerufen hatten, wieber an feiner Seele vorbeigehen; bas Selbftgefüht fpricht mächtig; er kann biese Krantung nicht ungerächt laffen. wie fuß ware die Rache, wenn er die Ungludlichen nicht unterftutte. Er fieht, wie ihre Roth größer und größer wirb, und wie fie ihn endlich gar fußfällig um Berzeihung bitten und ihn wiederholt um feine Sulfe anfleben. Aber bier erschrickt er ploglich vor feinen eigenen Gebanten. Ift es auch recht, Bofes mit Bofem ju vergelten! Wie erhaben ift bie Lehre, Bofes mit

Butem ju vergelten! Benn er bieg Große ausführte? Er erglubt in Begeifterung fur bas Eble und Gute, alle ber Denfchbeit gegebenen hoben Beisviele treten mit lebendigen Karben vor feine Seele. So mechfelt Bild auf Bild, Befühl auf Befühl. Die Borficht brangt, alle möglichen Folgen wohl zu ermagen; fie erregt bas Schlugvermögen jum fraftigen Auffuchen berfelben, und es ift biefer Robftoff fur bie Entschließung erft bann vollftanbig gesammelt, wenn jebe Empfindungefabigfeit ber Seele, jebes Grundvermögen wohlthatig ober schmerzlich berührt mar in ber Borftellung ber Urt, wie bie fragliche Sandlungsweise auf uns einwirken werbe. Die Entscheibung hangt nun von ber Machtigfeit ber einzelnen Empfindungen ab. Der Beift, und zwar bas Bergleichungsvermögen magt bie wohlthätigen und bie schmerglichen Gefühle, welche bei jedem Wege, ber eingefchlagen werben fann, entftehen, gegen einander ab, und entscheibet nach bem Sape über bas Biel bes menschlichen Strebens für benjenigen, bei welchem bas Uebergewicht bes Wohlgefühls am größten ift, und bestimmt fo ben Willen. bie Erregungen bes Mitgefühle, ber Beifallsliebe, ber Bewiffenhaftigfeit über bie anderen vorwigend, fo wird für bie gute That entichieben. Baren aber bie anderen Gefühle überwiegend, war bas Selbstgefühl und ber Berftorungefinn mit Bilbern von glubenberen Karben aufgetreten, ale bie Gemiffenhaftigkeit und bas Mitgefühl, fo wird bie bose That beschloffen." — Solde ins Einzelnste gehende Ermagungen, folde bis zur Borftellung bes Darbringens bes ehrenbften Dantes, bes Fußfalls fortschreitende Ausmalungen werden nun zwar faktisch höchst selten vorkommen und finden beghalb auch in den Dichtungen kaum Anwendung. Aber je mehr bei biefer Betrachtung wieberum in bie Breite gegangen ift, besto mehr wird bas Tiefste und Erfte überfehen, bas Bervortreten bes fittlichen Befeges, bes unbebingten Bflichtgebote: bu follft bem Rothleibenben helfen. Dieß fann nicht erfest werben burch bas Mitleiben ober bas, was nachher von ber erhabenen Lehre, Bofes mit Gutem zu vergelten u. f. w. angeführt wirb. Allein abgesehen hiervon, zeigt obige Auseinandersetzung beutlich, baß in nothwenbiger Ronsequenz ber gangen bort berrichenben Unschauung nicht ber Beift entscheibet, sonbern über ben Beift entschieben wird von ber Machtigfeit ber Empfindungen und Erregungen, also ber Bille nicht bestimmt, sonbern, mas ja ber aus G. 381 citirte Sas flar ausspricht, bestimmt wird. Und was ift ber Wille? Laut S. 390 "bas Glieb einer Reihe von geiftigen Thatigfeiten und felbst eine geiftige Thatigfeit, namlich ber Borftellung einer Berhaltungeweise, verbunden mit ber Borftellung bes wirklichen Ginhaltens jener Berhaltungsweise und mit bem Gefühle eines Triebes. " Wir schmeicheln uns nun, bag Wiener biefen Begriff nicht in ber von ihm so verachteten Bswchologie gefunden haben wird, konnen aber nicht umbin, barin einen neuen Beleg zu sehen, ju welchen Monftruofitaten ein gewiß fonft ernft meinender und ernft ftrebenber Mann burch bie Dberflachfichfeit feines Standpunftes ju gelangen vermag.

Letterem gemäß wird bann auch S. 334 ausgefprochen: "Es giebt feine Beiftesthätigfeit ohne finnliche Borftellung. Eine finnliche Borftellung ift aber biejenige Beiftesthatigfeit, welche burch Einwirfung auf bie Sinne unmittelbar in une hervorgebracht werben fann." Und nach S. 350 fagt bas Befet ber Nothwendigfeit ber finnlichen Borftellungen nur, bag es feine Beiftesthätigfeit ohne eine gleichzeitige finnliche Borftellung gebe. Wie wenig aber hier bas Befen ber Borftellung ac. erfaßt ift, tritt beutlich hervor, wenn es S. 344 heißt: "Zusammenfaffent können wir sagen, daß eine finnliche ober nicht finnliche Borftellung bie - von einem außerhalb ber gegenwärtigen Beiftesthätigfeit liegenben Begenstanbe - in fest bestimmter unveranderlicher Beife hervorgebrachte Beiftesthätigfeit ift, bie jenem Gegenstande als eine ihm eigenthumliche Wirfung zugeschrieben wird. Unter Gegenstand verstehen wir babei nicht nur jeben Stoff, fonbern auch bie Eigenschaften ftofflicher Begenftanbe, wie z. B. Kraft, Tapferfeit, Gebanke, Wahrheit u. f. w. -Dagegen zum Unterschiebe ift ein Bebante eine Beiftesthatig. teit, welche außer einer ober mehrerer Borftellungen noch belie-

bige andere, nicht in bestimmter, unveränderlicher Weise übertragene Geiftesthätigkeiten in fich schließt." Trop alle bem brangt fich jeboch Wiener felbft bie Ungenuge bes Empirismus auf, indem er Borrebe S. VII erflart: "Das Recht hierzu", zu Bilbung neuer Borter, "fteht nur folden Wiffenschaften gu, beren Erfenntniffe über benen ber allgemeinen Erfahrung liegen, wie ber Mathematif und ben Raturwiffenschaften, nicht aber folden, welchen es jum bochften Lobe gereicht, wenn fie ben allgemeis nen Erfahrungen und bem gesunden Sinne nirgente widersprechen, vielmehr bie allgemein anerkannten Wahrheiten in flaren Bufammenhang ju bringen und baburch ihre icheinbaren Biberspruche zu lofen suchen. Solche Wiffenschaften - und zu ihnen gehört gerade bie Philosophie — haben in bem Sprachgebrauch noch eine ergiebige Quelle ber Ertenntniß, benn in ihm find bie allgemein anerkannten Bahrheiten niebergelegt." Alfo bie Mathematif und bie Naturwiffenschaften, beren Bertreter gegenmartig meift biefe Wiffenschaften gerabe wegen ihrer ftrengen Anlehnung an bie Erfahrung, wegen ihrer burchgangigen Erfahrungemäßigfeit in ben Simmel erheben, fie follen über ber allgemeinen Erfahrung liegen, ja gemäß bem Begenfage ju anbern Wiffenschaften ben allgemeinen Erfahrungen und bem gefunden Sinne - widerfprechen burfen! Freilich die allgemeinste Erfahrung, bie Ergebniffe ber gefundeften Sinne wiberfprechen oft bem mahren Sachverhalte, benn nach jenen mußte bie Sonne um bie Erbe laufen zc. Im Gegensat zu feiner Grunbanichauung muß bemnach ber Empirift jugeben, bag bie Erfahrung über fich felbft hinausweift und zur Erfaffung ber Bahrheit die Erforschung bes Befens verlangt. Die Philosophie aber bezeichnet Wiener unmittelbar vor jenen Capen als bie "Lehre vom Befen ber Dinge;" eben ihr jeboch foll es jum boch. ften Lobe gereichen, ben allgemeinen Erfahrungen und bem gefunden Sinne nirgends ju widerfprechen, ja fogar bie allgemein anerkannten Bahrheiten nur in flaren Busammenhang zu bringen ! Bie freilich ben allgemeinen Erfahrungen in nichts wibersprochen werben foll, über welche Mathematif und Raturwiffenschaften

als offenbar höhere Wissenschaften hinaus liegen und welchen biese nach dem Gegensatz widersprechen dursen, wie zugleich die allgemein anerkannten Wahrheiten in klaren Zusammenhang gesbracht, und dadurch ihre scheinbaren Widersprüche gelös't wers den sollen von der Philosophie, die selbst an dem genannten Widerspruch sowie daran leidet, das Wesen der Dinge lehren, aber nicht erforschen zu können, — das sind lauter unlösdare Widersprüche.

Nahere Beachtung verbient sobann, was Wiener über ben "Willen, feine Freiheit und beren Dlaß" (britter Abschnitt ber Gefete ber Beiftesthätigfeiten) ausspricht. Entsprechend dem bereits Auseinandergesetzten bemerkt er S. 382 ff.: "Wir haben alfo gefunden, daß biejenige Berhaltungsweise zum Billen wird, beren Glud im Augenblide ber Bestimmung am stärksten vorempfunden wird, und bag biefes Blud aus ber Besammtheit ber wohlthätigen und schmerzlichen Erregungen ber verschiedenen Grundvermögen gebilbet ift. Der Wille hangt also von diefen Erregungen ab. Fragen wir weiter, movon biefe Erregungenlabhängen, so finden wir, von Zweierlei: Erftens von ben außeren Umftanben und 3meitens von ber Gigen. thumlichkeit bes Menschen .... Die Stärke ber auf bie Billensbestimmung einwirfenden Erregung jedes Grundvermogens fteht gleichzeitig mit zwei Größen, alfo mit bem Bielfachen beiber im Berhaltniß, namlich mit ber Große bes Grundvermogens und mit bem Grabe feiner Betheiligung an ber vorliegenden Frage." Sind laut bes aus Biener oben angeführten Sages Gedante, Wahrheit Gigenschaften stofflicher Gegenstände, giebt es nach ihm in ber That nur Stoff. bemnach teinen Beift in feinem specifischen Befen, for ift es gang natürlich, bag es ba auch fein Berftanbnig bes eigentlichen Lebens und Thuns bes Geiftes giebt, bag es als nichtsepend erscheint, wie ber Beift selbft über bie außeren und inneren Erregungen maltet. Gerabe hierin aber ruht bie mirfliche Selbit. bestimmung, ohne welche ber Mensch nur eine lebenbige Das In letterem Falle läßt fich freilich, worauf Wieschine bilbet.

ner einen Sauptwerth legt, mit ten Bestimmtheiten bes Gelftes, auch mit feiner Freiheit, ale mit Brogen rechnen, in erfterem Kalle ift er etwas Incommensurables, über bie bloß quantitativen Berhaltniffe Sinausreichenbes. Jenem gemäß heißt es' befhalb auch (S. 387): "Bergleicht man alle biefe Beifpiele" (unter benen nicht minber ber freie Kall eines Rorpers, ber frei schwingende Benbel, die freie hemmung einer Uhr, wenn namlich beren Bang von ben übrigen Bestandtheilen ber Uhr unab. bangig ift, angeführt werben), "fo findet man, bag es bei ber Freiheit immer auf eine Unabhängigkeit von außerhalb liegenben Urfachen ankommt, und wir konnen fagen: Man ver, fteht allgemein unter Freiheit eines Begenftanbe ober Befens bie Unabhangigfeit ber Bewegungen ober Thatigfeiten beffelben von außer ihm liegens ben Urfachen, bie auf biefe Thatigkeiten einwirken tonnten." Daß hier ein gang außerlicher Begriff von Freis heit aufgestellt wird, zeigt sich in unserem Buche selbst, wenn es bort gleich weiter heißt: "Die außeren Urfachen find aber fehr mannichfach; bemnach fann in Beziehung auf einige Freiheit, in Beziehung auf andere Unfreiheit ftatt finden. Und hierburch entfteht eine Berhaltnigmäßigfeit ber Freiheit ober es entftehen Stufen berfelben, inbem bie Freiheit um fo größer ift, von je mehr außeren Ursachen bie Unabhangigkeit besteht. So ift in unseren Beispielen ein Staatsbiner ober ein anberer Diener frei gegen einen Sklaven, bagegen unfrei gegen benjenigen, ber von seinem Bermogen lebt. Die Freiheit wachft ftufenweise vom Sklaven zu irgend einem Diener und zu einem von feinem Bermogen lebenben Menschen." Daß hingegen bei außerlicher Unfreiheit innerliche Freiheit, bei außerlicher Ungebundenheit innerliche Anechtschaft statt finden kann, diese unläugbare Thatsache, und daß folches Innere, felbst bei bem fonst scheinbar ents gegengeseten außeren Buftanbe auch außerlich hervortreten wird und kann, muß jene Unficht gerabezu verneinen. Ihr Grundfehler ift, ben Beift in eine Reihe mit bem übrigen Dafepenben ju ftellen, welches als nichtgeiftig eben unfrei gegen fich

felbft, schlechthin abhangig von feiner Bestimmtheit ift, baber fich nicht wirklich felbft bestimmt. Daß ber Mensch so eine Maschine ift, erklart Wiener beutlich, wenn er S. 391 f. unter ber Marginalaufschrift: Bergleichung mit einer Muble, auseinandersett: "Das Berhältniß ber gegebenen Umftande und ber Eigenthumlichkeit bes Menschen bei ber Willensbestimmung läßt fich burch eine Bergleichung mit einer Muhle anschaulich machen. Wenn auf bie Muhle Korn aufgegeben wirb, fo wird fie es je nach ihrer Ginrichtung und Stellung ju Bries, ober ju gröberem ober feinerem Dehle verarbeiten, welches als Ergebniß berausfällt. Wird Berfte aufgegeben, fo wird biefe Das Erzeugniß hängt alfo von bem Aufgegebenen und von ber Ginrichtung ber Duble ab. Benn Richts aufgegeben wird, fo hat ber Mahlgang feinen Inhalt und entfteht auch fein Erzeugniß. Die Duble mit ihrer Einrichtung ift ber Menfch mit feiner Eigenthumlichfeit, bie aufgegebene Frucht find bie Umftanbe; fie bilben ben Gegenstand bes Mahlens ober bes Beschließens, welches bie Thatigfeit ber Muhle ober bes Menfchen ift. Das Mahlerzeugniß ift bie Billensentfcheibung. Beibe find etwas bem Aufgegebenen Gleichstoffiges, aber mas aus bem Gegebenen gemacht wurde, hangt von ber Duble ober bem Menschen ab." Da beinnach, heißt es sobann S. 393, ber Bille bie Bestimmung ber einzuhaltenben Berhaltungeweise unter vorliegenben außeren Umftanben ift, fo hangt er von ber Gigenthumlichfeit bes Dienfchen, alfo von feinem eigenen Wefen, von ihm felbft ab, ift alfo frei." Diefen fammtlichen Bramiffen gemäß ift bas Leben bes Menfchen ein Rechenerempel und fo enthält auch bas vorliegenbe Werf (S. 403) ein "Beispiel jur Berechnung bes Grabes ber Willensfreiheit." Die oberen Rubrifen find babei: Der Grundvermögen Rame, Größe. I) Unfreier Wille für bie Auswanderung: Der Grundvermögen Betheiligung, Erregung; Meu-Bere Kraft. II) Unfreier Wille fur bas Bleiben: Der Grundvermögen Betheiligung, Erregung; Meußere Rraft. III) Freier Bille fur bie Auswanderung : Der Grundvermogen Betheiligung, Erregung ober innere Rraft. Links, von oben nach unten, find angeführt: Rampffinn, Gigenthumsfinn, Driefinn, Gewiffenhaftigfeit, Borficht, Gefchlechtofinn, Wohlmollen, Festigfeit, Unbanglichfeit, Befammtftarte ber Triebfebern, Summen ber außeren ober inneren Rrafte; und bann jum 3mede bes Resultate: Brad ber Willensfreiheit. Und fo tonnen wir, ichließt Wiener bas fragliche Rapitel feines Werts, als einfaches Enbergebniß unferer Untersuchung über bie Freiheit bes Willens ausspreden, baß ber Denich in feinem Billen in hoherem ober nieberem Grabe frei, jugleich aber ftete vollfommen bebingt ift. Dem Dargelegten aber gemäß muß vielmer gesagt werben, ber Mensch ift frei nur, wenn und weil er neben ber Bedingtheit Unbedingtes in fich tragt, obwohl er felbfts verstandlich auch letteres nur in gesetter, geschaffener Weise besitt. Beil jeboch bas Befen und Leben bes Menschen fich unwillfürlich immer wieber als etwas hervorbrangt, bas fich nicht in ben Mechanismus einer Maschine fpannen lagt, so erscheint baffelbe, wenn man feine hohere Betrachtungeweife fennt benn lettere, ale etwas, bas unter ber Maschine fteht. Die totale Berkehrung bes mahren Sachverhalts zeigt fich beghalb auch hier bei Wiener, indem er S. 417 f. außert: "Aber, mirb ba vielleicht Mancher fagen, wenn fo Alles am Menfchen bebingt ift, fo ift er ja nicht freier ale eine Dafchine, ale eine Uhr, beren Bewegungen auch von ihren Gigenschaften und ben außeren auf fie wirfenden Rraften abhangen; und mo fommt benn die früher behauptete Freiheit bes Willens bin? Bang recht, ber Menfch ift um fein haar breit freier ale eine Uhr, ja lettere ift fogar noch viel freier als er. Gine möglichft volltommene Uhr ift fo frei von außeren Ginfluffen, ale nur ein begrenztes Etwas feyn fann; fie hat fogar eine Borrichtung, welche bie Einwirfung bes Bechfels bes außeren Barmegrabes auf ihren Gang ausgleicht. Rein Mensch ift in fo bohem Grade von außeren Einwirfungen unabhangig, fo frei als eine Uhr, und andererseits ift er eben so vollfommen burch innere und außere Ursachen bebingt wie bie Uhr. Und bag bie

Bewegungen ber Uhr leichter und mit mehr Unnaherung an bie Wahrheit voraus berechnet werben fonnen, als die Sandlungen bes Menschen, weil ihre in einander greifenden Theile in einfacherer Wechfelwirtung fteben ale bie Theile bes Menfchen, macht in ber Bebingtheit nicht ben geringften Unterschirb. -Aber um die Freiheit handelt es fich ja nicht, sondern um bic Freiheit bes Willens. Die Uhr, bie Maschine, hat gar feinen Willen, aber ber Mensch hat einen Willen; er hat bie Fahigfeit, eine funftig einzuhaltenbe Berhaltungeweise fich vorher vorzustellen; bie Maschine hat biese Fähigkeit nicht, weil fie fich überhaupt Nichts vorftellen fann. Und biefer Bille bes Menschen fann im bochften ober auch in geringerem Grabe frei, b. h. von seiner Wesenseigentsumlichkeit allein ober nur theilweise abhängig seyn." — — Genau hatte jedoch Wiener sagen muffen, nicht um die Freiheit handle es fich, sondern um den Willen, und ift ber Mensch um fein haar breit freier ale eine Uhr, so ift er und ebenbamit auch fein Wille gerabe so unfrei, als eine Uhr.

Bei bem vorliegenden Standpunkte fehlt es endlich an einem gang ficheren, unbedingten Maßstab wie überhaupt, fo insbesondere für das Sittliche. Das Sittengeset büßt seinen absoluten Charafter ein, erscheint ale etwas nur relatives, bei melchem bloß unerklärlich ift, wie es unwillfürlich als unbebingtes Bflichtgebot auftritt. Doch um bie ticferen Thatsachen, um fie, welche eben ale folche und wegen ihrer Innerlichkeit viel gewiffer und unläugbarer find benn bie außeren, oberflach= lichen, fummert fich ber Materialismus und bie Phrenologie menig, biefelben existiren für fie consequent gar nicht. find nach Wiener S. 427 bie Sittengefege folche Regeln, welche, wenn fie von allen zu einer Gemeinschaft von Menschen Behörigen befolgt werben, eine möglichft große Menge von Bohlgefühl und Blud hervorbringen; Sanblungen find fittlich aut, wenn fie biefen Gefegen entsprechen, bofe ober folecht, wenn fie ihnen wiberfprechen. Ueber bie Entftehung berfelben aber heißt es S. 424: "Durch biefe Erfah-

rungen, baß einerfeite augenblidliche Genuffe burch funftiges Unglud berfelben Berfon aufgehoben, ja weit übermogen werben fonnen, und bag anbererfeits eine Sandlung, welche ein Bohlgefühl bes Sanbelnben erregt, jugleich ebenso viel ober noch mehr Schmerg Unberer mit fich führen fann, werben Res geln bebingt und hervorgerufen, burch beren Befolgung im ersten Kall für ben Handelnben, im zweiten für eine gange Befellichaft eine möglichft große Denge von Blud erzielt wirb. Diefe Regeln find bie Sitten. gefete, welche bie Bflichten gegen fich felbft und gegen bie Mitmenschen vorschreiben." Darnach ift die Sittenlehre eine Bohlfenns- ober Gludolehre, ein Spftem fluger Berechnung, obwohl auch wir zugeben, bag bie Sittlichfeit allein zugleich bie mahrhafte Befriedigung gemahrt, bas achte Wohl und Blud mit fich führt. Aber bieß ift weber ber 3wed, noch bie Ursache bes Sittlichguten, fonbern nur beffen mit ihm nothwenbig gegebene, von ihm eingeschloffene Folge. Die allem Materialismus, aller oberflächlichen Betrachtung eigene Berfehrung, bas Meußere fur bas Innere, bie Folge fur ben Grund zu nehmen, zeigt fich auf jene Beise wieber. Und jener Mangel, bei bem außeren Scheine ftehen zu bleiben und nicht auf bas tiefere Wesen einzugeben, hat bann hinsichtlich bes fraglichen Bunftes noch bie Wirfung, bag bas Sittengesetz und die Sitte ober bie au einer gewiffen Beit und unter gewiffen Menschen übliche Art zu handeln, für gleich genommen werden, mahrend boch nicht selten bas Unsittliche Sitte ift. Deghalb sagt Wiener S. 425: Wenn baber bie Sittengesete nichts Anberes bezweden, als eine möglichft große Menge von Glud, fo muffen fie nach ber Eigenthumlichkeit ber einzelnen Menschen ober ber Bolfer, fur welche fie gelten, verschieben fenn, und führt ale Beispiel neben ber Blutrache unter ben Arabern, Korfen und andern Bolfern, neben bem Rampf gegen Underdglaubige aus ber Meinung, nur ber eigene Glaube mache felig, jeber andere fturze die Seele in emiges Berberben, an: "In Rordamerika ist die Sucht zu erwerben und die Freude an Anwendung von Schlauheit zu biefem Zwede fo groß, bag man bort Bieles Ueberliftung nennt, mas man in Deutschland als Betrug bezeichnet; Die Rorbamerikaner fegen fich lieber felbft ber Befahr aus, überliftet und betrogen ju werben, als bag fte burch ftrengere Sittengesete fich bie Freude verfagen follten, "Man fann", ift bemnach eben bort Unbere ju überliften." ferner ju lefen, "wie aus bem oben Befagten hervorgeht, im Allgemeinen nicht fagen, bag bas Sittengesetz und bie Sitten bie beibe in einander übergeben - bei einem Bolfe beffer, b. h. gludbringenber feven als bei einem andern, und bag bas anbere Bolf gludlicher fenn werbe, wenn es jenes Befet und jene Sitten annimmt. Im Begentheil, die Sittengesete muffen verschieben fenn, weil bie Bolfer verschieben find." Die absolute Eigenthumlichkeit bes Sittengesetzes brangt fich aber felbft ba, freilich getrübt, zugleich auf eine mit ben andern Behauptungen nicht vereinbare Beise hervor, und so außert Biener S. 426: "Dbaleich aber fur verschiebene Bolter verschiebene Sittengesete angemeffen find, fo kann man boch in unbedingtem, beziehungs. lofem Sinne ein Sittengesetz beffer als ein anderes nennen und 3. B. von ben Borgugen bes chriftlichen sprechen, in fofern es gludlicher macht ale ein anberes."

Wir übergehen Wieners Rechts - und Staatslehre, sowie feine Lehre vom Schönen, bei welchen Theorieen natürlich daffelbe wiederkehrt, was wir bereits hinlanglich kennen geslernt haben, und wenden uns zum dritten Buche, das von dem Wesen und dem Ursprung der Dinge handelt. Merkwürdiger Weise und ganz der materialistischen Grundanschauung zuwider beginnt es mit dem Ich, nämlich: Erster Abschnitt. Schein oder Wirklichkeit des Ich und der Außenwelt; 1) Beweis für die Wirklichkeit des Ich; 11) Grundlagen für den Beweis der Wirklichkeit des Ich; 11) Grundlagen für den Beweis der Wirklichkeit der Außenwelt. Der wahre Sachverhalt legt sich so auch hier unumgänglich nahe, zumal da es ohne Innenwelt, Ich, Geist, auch keine Außenwelt giebt, von dieser jene vorausseseicht wird. Es entspricht dieß dem oden Bemerkten, das Wiesener gleichfalls seiner Grundanschauung entgegen den Geist zum

Eintheilungegrund ber Welt macht und C. 627 fagt: "Diefen Sat [ben cogito ergo sum] ftellen wir ebenfalls an bie Spite, nur unter ber etwas abgeanberten Form: 3ch fühle, alfo bin ich. Wir fegen ", fühlen"" an bie Stelle von ", benten", weil bas Fühlen im engeren Sinne eben fo gut wie bas Denfen im engeren Sinne bie Bebingung jum Senn bes 3ch ift, und weil wir in ber Beifteslehre gefehen haben, bag jebe Beifteethätigfeit an und fur fich ein Fuhlen ift, welches, im allgemeinsten Sinne genommen, bas Denken in fich schließt." Und während sonft nicht felfen bem philosophischen Erkennen bas mathematische ale hoher und ficherer gegenüber gehalten wirb, ift unser Verfaffer ernst und ehrlich genug, um gerabe an biefem hauptpunfte bie Unrichtigfeit biefer Unficht zu conftatiren. Er außert C. 628 f., es fonne von bem Beweise fur bie Birt. lichkeit bes 3ch gesagt werben, baß er ein apobiftischer, ein mingenber, einer von ber Urt ber mathematischen Beweise fep, d. h. daß er auf Grundfage und Erflarungen unumftößlich aufgebaut fen. Die mathematischen Beweise haben eben folche Grunblagen. Ale Grunbfage ober Axiome werben bort g. B. bie Sape aufgeftellt: "Bivei Brogeu, die einer britten gleich find, find unter einander gleich. Die Theile find zusammen so groß wie bas Bange." Diese Sape find eigentlich nichts Unberes als Erflarungen von "Gleich", "Ganges" und "Theile", ebenso wie oben bie Erklarung von "Ich" gegeben wurde. Als Grundbegriffe, bie nicht erflart werben konnen, ober bie, wie man gewöhnlich fagt, burch Anschauung gegeben find, kommen bie "Größen" ober "zufügen", "wegnehmen" vor. griffe werden gewöhnlich ftillschweigend vorausgesett. Die Grund. behauptung oder ber eigentliche Grundsat "bie Größen find" wird nicht ausgesprochen, weil man voraussett, bag fich bieß von felbft verfteht, und weil man spater bas Seyn ber verschiedenen Arten von Größen ebenfalls als felbstverständlich nicht beweist, während oben bie Grundbehauptung "bas Fühlen ist" ausgesprochen werben mußte, weil bas Seyn bes 3ch bewiesen werben follte. Alfo furg aufammengefaßt: Das Entsprechenbe

unserer obigen Erklärungen heißt in ber Mathematik Grundsat ober Axiom, bas Entsprechende unserer Boraussehungen ist bort stillschweigende Boraussehung, das Ensprechende unseres Grundsfates und Schlußsates, nämlich die Uebereinstimmung der Säte mit der Wirklichkeit, bleibt bort ganz unerörtert oder wird als selbstwerständlich betrachtet."

Stellt fich aber auf obige Beife bie Gelbstgewißheit und Selbsterfahrung bes 3ch nach Wiener unwillfürlich als bas Sicherfte bar, fagt er bemgemaß G. 627, Descartes habe feinen Sat: cogito ergo sum, mit Recht an die Spite feines philosophischen Bebaubes gestellt, und er fete biefen Sat ebenfalls an bie Spige nur unter ber etwas abgeanberten Form: 3ch fuble, alfo bin ich; - fo findet ein Burudfinten auf ben gerade entgegengefetten, materialiftischen Standpunkt ftatt, wenn es S. 655 heißt, jur Untersuchung beffen, mas man Eigenschaften ber Befen nenne, konnen nur bie Korper zu Grunde gelegt merben, weil es bie Wesen seven, von beren Seyn uns bie Sinneseindrude allein unmittelbar ben Beweis liefern und weil fie beswegen bie unzweifelhaften Befen feven. Dagegen hat jene unwillfürlich hervorbrechenbe specifische Eigenthumlichkeit bes 3ch unfern Berfaffer G. 652 ju ben Meußerungen geführt: "Ferner fonnen wir jest bie gebrauchliche Sprache ohne ein ""fogenannt"" anwenden, indem ihre Richtigkeit bewiesen ift. Wir fprechen von Gegenständen außerhalb und und barunter von unferem Diefer ift ebenfalls etwas außerhalb bes eigenen 3ch Befindliches, benn bas Ich ift nur Dasjenige, beffen Thatigfeit bie Befühle find, bas, was man auch bie eigene Seele ober ben eigenen Beift nennt. Der jum 3ch gehörige ober eigene Rörper ift berjenige Stoff, welcher ben Sinneseinbruck einer Empfindung in bem 3ch hervorbringt, wenn andere Stoffe berührend auf ihn einwirfen." Ift nun hiemit offenbar bas 3ch als etwas Fürsichsevenbes, als etwas schon burch fein Fühlen wesentlich Höheres benn ber Körper anerkannt: so reimt Ach bamit nicht zusammen, bag Wiener bem Materialismus gemaß S. 720 feine "Borftellung" vom Beifte "beftimmt" bahin aus-

fpricht: Der Beift ift bas Thatigfeitevermogen bes Gehirns, welches burch bie Rerven mit ber Außenwelt in Wechselwirfung treten fann. "Wir fagen ferner nicht", heißt es bort weiter, "ber Geift ift bas Bebirn ober - was ichon beffer ware - bas lebenbe Behirn, ebensowenig wie wir fagen, bie Rusfelfraft ift ber lebende Dusfel. Der Geift ficht in bemfelben Berhaltniffe zu feinem Sipe, bem Gehirne, wie bie Dusfelfraft ju ihrem Gipe, bem Dustel." Allein welcher Berth, jumal bei ber materialiftifchen Grundansicht, biefer Unterscheibung gufommt, zeigt fich in bem vorliegenden Berte felbft, wo es einige Linien weiter oben lautet, es fen gang einleuchtenb, baß Beift und Behirn eines fepen. Dem entfprechend findet fich bann 6. 724: ber Bebante im weiteften Sinne bes Borte, b. i. irgend eine geiftige Thatigfeit, fen ein gewiffer Bewegungszuftanb bed Behirns, S. 727: alle Bedanfen feven chemische Berfetungsvorgange im Behirn, C. 803: alle Benuffe bes Menichen, nicdere und bobe, feven nichts Underes als Behirnerschutterungen. Laut S. 721 enblich ift nach Wieners Unschauung ber Beift gar tein Befen, inbem er feinen Sit in ben Stofftheilen bes lebenben Behirns habe und ihn mit tem aller Eigenschaften beffelben theile. Benige Linien vorher aber fagt berfelbe Biener, bas Befentlichfte, bas Bezeichnenbfte am Menichen fen fein Beift. Demgemäß aber ware alfo bas Wefentlichfte am Menichen gerade bas Wefenlofe, während es boch eben als jenes bas Senns - und Wefenhaftefte ausmachen muß. bei Wiener und ber Phrenologie ftete wieberfehrenbe Ausbrud, ber Beift habe seinen Sit im Gehirn ober bas Behirn fen ber Sig bes Beiftes, fest unwillfürlich ein wenn auch mit bem Leibe und Behirn noch so eng verbundenes Kurfichseyn bes Beiftes voraus, und liefert fo einen neuen Beweis von ber ftets unumganglich fich aufbrangenben Dignitat beffelben. Wird biefe aber bann nicht festgehalten, fonbern ber Beift materialiftifc mit bem Rorper ober Gehirn ibentificirt, fo ergeben fich Biberbruche und Ungeheuerlichkeiten, wie die mehrfach angeführten. Bon ben letteren noch ein bezeichnenbes Beispiel, G. 729 f.:

"Behen wir nun wieder auf bas Behirn gurud, um uns fo weit als möglich eine mechanische Borftellung von bem Wefen bes Bebachtniffes zu machen. Rachbem ber Bebanke aus bem Bewußtseyn geschwunden ift, also nachdem er b. i. bie mit Stoffverbrauch verbundene Bewegung bes entsprechenben Theils bes Gehirns aufgehört hat, ift jebenfalls eine Beranderung in bem Gehirne vorgegangen. Diefe wird burch Die Ernährung biefer Theile, b. h. burch bie Abfuhr ber verbrauchten Stofftheile und Erfat berfelben burch neue, beibes vermittelft bes freisenden Blute, wieder aufgehoben. Gin Theil ber Beranderung muß aber bleiben, ahnlich wie eine geheilte Bunde eine Rarbe hinterläßt; benn wenn genau wieder ber Zustand vor dem Gedanken einträte, fo wäre dieser spurlos vorübergegangen und eine Erinnerung unmöglich. Worin nun biese bleibende Beranderung besteht, fann nicht angegeben merben. Ob es eine gewiffe Formveranderung aller erregten Theilchen mit einer Spannung berfelben, ober ob es felbft wieber eine Bewegung ift - bann aber jedenfalls teine chemische, fonbern nur eine schwingenbe, welche feinen Stoffwechsel nach fich führt -, barüber wiffen wir feine entscheibenbe Thatsache anauführen. Mit ber Vorstellung ber Spannung ftimmt ein Stab überein, ber gebogen lange feine Feberfraft bewahrt und erft nach langer Zeit bauernb bie Form ber Biegung annimmt; mit ber Borstellung ber Schwingung stimmt ein magnetisirter Stablftab überein, ber lange bie eigenthumliche mit bem Magnetismus verbundene Schwingungsweise beibehalt und fie erft in ber Lange ber Beit verliert. Daß aber ber veranberte Buftanb, wie er nun auch beschaffen seyn mag, teinen merklichen Stoffwechsel nach fich führt, geht baraus hervor, bag nur bas Denten ober bie geiftige Thatigfeit ermubet, nicht aber ber größere ober fleinere Borrath von im Gebachtniffe eingesammelten aber ruhenden Borftellungen ober vergangener Thatigfeiten. Die bleibenbe Beranberung muß ferner, wie bas Gebachtniß, allmählich abnehmen und endlich gang verschwinden, so bag ber entspredenbe Theil wieber in ben ursprunglichen Buftanb gurudfehrt.

Dieser Bebingung entspricht aber sowohl bie Kormreranderung ober Lagerungeveranderung ber Theilchen, die wie bei anderen Körpern mit einer Spannung verbunden feyn fann, als auch ber Schwingungezustant. Bir wollen nun, um einen furgen Ausbrud zu gewinnen, Die Stelle bes Gehirns, welche fich in einem folchen einer gewiffen Borftellung zugehörigen Bustande befindet, die Bebächtnignarbe biefer Borftellung nennen, wenn auch biese Beneunung beffer bem Zustande ber Spannung als bem ber Schwingung entspricht. Eine Gebachtniss narbe, mag fie nun Spannung ober Schwingung fenn, wirb allmählich schwächer, verwischter und verschwindet endlich. Diese Rarben fonnen, ben vielen im Bebachtniffe aufbewahrten Borftellungen entsprechent, in bem Behirne gleichzeitig in einer groben Anzahl vorhanden fepn, ohne fich gegenfeitig zu ftoren, gerade fo wie auf einer irgendwie gebogenen Stahlplatte bie mannichfachften Biegungen und Spannungen fich freuzen, und wie eine beliebig große Menge von Schaustrahlen bieselbe Luft ohne Störung ber einzelnen erschüttern und burchlaufen fann." Und S. 747: "Ein Bedanke fann nicht über einen gleichzeitig ursprunglichen nachbenfen, weil letterer Beit braucht, um ben nachbenkenben Bedanken hervorzubringen. Er felbft als ursprünglicher ist bann schon vergangen und kann nur noch als Erinnerung vorhanden fenn. Der Gegenstand bes Rachbentens ift vielmehr immer vergangen und hat eine bestimmt gezeichnete Bebachtnignarbe hinterlaffen. Diefe wird bei bem Rachbenken wieber aufgeriffen, fie behalt aber beständig ihre feste, fertige Beftalt."

Die zweite Abtheilung bes britten Buchs nun handelt vom Ursprung ber Dinge; und es werden hier gleich (S. 767) zwei Anschauungen, die ber Schöpfung und die ber Entstehung einsander gegenüber gestellt. Erstere sew vom Menschen entlehnt, welcher mit bem Geist seinem Zwede gemäß schaffe und nach dem gesaßt en Gedanken ausführe, lettere sey den Beobachtungen entnommen, welche man über die stets aus vorhandenem Stoffe und nach unveränderlichen Gesehen vor sich gehende Entsteinfer, f. Philos. u. phil. Kritit. 40. Band.

ftehung unbelebter und belebter Rorper gemacht habe. Selbftverftanblich theilt Wiener feinem gangen Standpunfte gemäß tiefe Meinung, obwohl fie nach feinen eigenen Worten als unerwiesen und unerweisbar erfcheint. Denn nach ihm felbft S. 215 findet in ben außerlich befannten Entstehungefallen gar feine ursprüngliche Entstehung ober generatio aequivoca statt, und fonnen wir bie Frage, wie bie erften belebten Korper aus unorganischen Körpern fich gebilbet haben, vielleicht nie burch unmittelbare Beobachtung beantworten. Dennoch erflart er fich laut S. 768 fur bie Unschauung ber Entstehung "turg gufammengefaßt aus folgendem Grunde. Da wir immer nur beobachten, bag alles nach bestimmten, unveranderlichen Gefegen vor fich geht, bag auch bas Schaffen bes menschlichen Beiftes folden unterworfen ift, fo finden wir, bag mit unferer Boraus, fegung Alles übereinstimmt, daß fich ihr Alles unterordnet, auch bas, mas die Grundlage ber entgegengesetten Anschauung bil-Die andere Unschauung aber widerspricht ganglich allen Erfahrungen, indem noch nie beobachtet murbe, bag Etwas aus Nichts entstand und bag Dinge fich anbere umbilbeten, ale nach ben bestehenben unveränderlichen Gefegen." wie wir eben gesehen, murbe auch noch nie beobachtet, bag aus Unorganischem ober aus bem Stoff Organisches entstand; und baß bie Belt nicht mit Billfur, sondern gemäß der Befensftimmtheit Gottes felbst geschaffen wurde, haben schon viele theistifche Forscher erflart. Ja gerabe hiemit ift bie Entftehung lebenbiger und geistiger Befen erft möglich. Denn bag biefelben aus leblofen Körpern, aus bem leblofen Stoffe überhaupt ihren eigentlichen und vollen Ursprung haben sollen, ift nicht nur unbeobachtbar, fonbern ein nicht zu tilgenber Wiberfinn. Das Rabere außert Wiener S. 715 f.: "Bei ben belebten Rorpern haben wir gesehen, bag in ihnen Stoffe Beranderungen erleiben, bie von verschiedener, ja fogar von entgegen= gesetter Urt mit benen find, welche fie außerhalb berfelben erfahren haben wurden. Sierher ift vor Allem die Erhöhung und Berwidelung ber chemischen Busammensehung zu rechnen, welche

vielfach aufammengefette Rorper in lebenben Bflangen erleiben. Aus Rohlenfaure, Ammoniat, Baffer und einigen anberen Stoffen werben bie verwickelt ausammengesetten Bflangenftoffe gebildet, welche nach bem Aufhören bes Lebens ber Bflanze wieder in ihre urfprunglichen Berbindungen unter Erzeugung von Barme zerfallen." Wenn nun aber in ben belebten Rorpern Stoffe Beranberungen erleiben, bie von verschiebener, ja sogar entgegengesetter Urt mit benen find, welche sie außerhalb berselben erfahren haben murben, fo erzeugt bieß nothwenbig ben Gebanfen, bag bann nicht bie außerhalb ber belebten Rorper liegenden Rrafte folches bewirft haben fonnen, fonbern nur eine ben belebten Roepern eigenthumlich zufommenbe Rraft, burch welche jene eben zu belebten werben. Bu verlangen, bie unorgas nischen Körper sollen burch irgend etwas ihnen ober ihrer Ratur überhaupt Eigenes jum Begentheil bavon werben, hieße wieberum ben Wiberfinn ftatuiren-Der gewöhnliche und confequente Materialismus läßt baber jenen bis jur Entgegenfegung fortgehenben Unterschied zwischen ben belebten und unbelebten Körpern gar nicht gelten, erflart ihn fur eine bloge Borftellung. Wiener bagegen beweift hier aufs Reue feinen wiffenschaftlicheren Sinn und Ernft, indem er Thatfachen nicht verneint ober verschweigt, burch welche feine eigene Theorie negirt Denn bas leuchtet boch ein, baß genannte Wirfungen eine von ben unorganischen verschiebene, beziehungsweise entgegengefette Rraft unumganglich vorausseten. Und weil in benfelben bas Wefen ber belebten Rörper befteht ober wenigstens culminirt, fo muß bie folden Borgangen ju Grunde liegende Rraft felbft mefenhaft fenn, über bie andern Rrafte in ber Pflanze übergreifen, sie in ihren Dienst nehmen und beherrschen. Beil wir ferner an ben Bflanzen, auch nach Wiener, nicht wie an ben Thieren befeelte, fonbern bloß belebte Korper haben, fo ift hiernach gleichfalls jene Rraft am Besten als Lebensfraft zu be-Unser Buch fahrt amar an ber citirten Stelle fort: "Diefe Wirfung ber lebenben Pflangen wurde und wird jest noch manchmal einer besonderen an fie gebundenen Kraft, ber

fogenannten Lebenstraft zugeschrieben. Bie biefe wirfen foll ift volltommen untlar; ob fie außerhalb ber Atome, welche ben Pflanzenkörper bilben, ihren Sit habe und als gang neue Rraft ben fonft vorhandenen Rraften entgegenwirke, ober ob bie Atome, indem fie ju einer lebenben Bflanze verbunden find, burch biefe neue Zusammenlagerung auch ganz neue, ben frühern entgegengesette Rrafte erlangen, bleibt burch biefe Benennung unbestimmt. Beibes aber ift gang unbentbar; benn nirgends ift eine abuliche Wirfungeweise befannt. Das Wort ""Lebensfraft" bebeutet auch weiter Richts, als bie unbefannte, in ben lebenben Bflanzen jene eigenthumlichen Wirfungen bervorbringenbe Rraft. Das Wort erflart alfo nichts, fest aber boch eine neu hinzufommende Kraft voraus." Allein bem bereits Bemerften gemäß fällt bie Unbenfbarfeit gerabe auf bie materialiftische Unschauung, auf bie Laugnung einer befonderen, bem Organischen ale foldem eigenthumlichen, es bilbenben Rraft. Bon felbft verfteht es fich jeboch babei, bag eine Grundanficht, welche folgerichtig nur ben Tob, ben blogen Mechanismus fennt, bas Leben und bamit auch eine Lebensfraft nicht zu faffen vermag. Aber bas Berbienft wird letterer Theorie minbeftens gelaffen, eine neu hinzufommende Rraft vorauszusegen. mit widerlegt fich jene Meinung; benn foll etwas wirklich Neues, von bem bisherigen Dasependen Berschiebenes, ja Entgegengefestes bewirft werben, fo genugt nicht eine alte hinzufommenbe Rraft - babei bliebe es in Wahrheit beim Alten, b. h. hier beim Unorganischen -, sondern muß eine neue Rraft bestimmend eintreten. Erfteres ift bas Dafürhalten bes Materialis= mus und Wieners. So heißt es benn S. 716 weiter: "Wir haben in bem erften Buche gesehen, baß fich auf einfache Beise eine burchaus befriedigende Erflarung Diefer Borgange bei Beobachtung ber Thatfachen bilbet. In ben lebenben Bflanzen geben jene Borgange nur bei Tageslicht vor fich, bei Racht fehren fie aber um und find biefelben, wie in ber tobten Bflange; b. h. bei Tag wird Sauerstoff ausgeschieben, bei Racht Rohlenfaure. Ferner muß bei ber Bermanblung bes unorganischen

Stoffs in ben organischen eben so viel Arbeit verbraucht werben, wie spater bei ber umgefehrten Umwanblung, g. B. als Barme bei ber Berbrennung, wieder erzeugt wird. Bas ift ba naberliegenb, ale bag bas Licht und bie Barme ber Sonne bei Tage bie Arbeit leiften, und bag bie eigenthumliche Lagerung ber Atome in ber Pflanze nur ale Zwischenmaschine wirkt, welche die in den Schwingungen bes Lichts und der Warme liegende lebendige Rraft gerade in einer bestimmten, burch biese Anordnung bedingten Beife leitet. Es fteht bem um fo meniger Etwas entgegen, als es bem Chemifer möglich geworben ift, nur burch chemische Borgange, ohne Gulfe von Bflangen, unorganische Stoffe ebenfalls in organische zu verwandeln und eine Reihe folder Stoffe berauftellen, bie früher nur in ben Bflanzen felbst entstanden. Es muß auch hier ein Berbrauch von Arbeit, vielleicht in ber Form von Warme, fatt finben. welche burch die Eigenthumlichkeit ber Mischung gerabe ju einer Umbilbung verwendet wird. Diefe Eigenthumlichfeit ber funftlichen Mischung wird in ber Pflanze burch eine Eigenthumlichfeit ber natürlichen Mischung ber ichon vorhandenen Stoffe, und vielleicht noch burch bie Form und chemische Busammensegung ber Belle erfest." Aber wenn hier alles boch von ber eigenthumlichen Lagerung ber Atome, wodurch bie Bflanze gebildet wird, abhangt, fo ift eben biefe im vorliegenden Falle bie Sauptmafchine, und bie Licht- und Barmequelle bie bloße Rebenmaschine, bloße Mittelurfache. Bare es umgefehrt, fo mußte Licht und Barme jene Lagerung bewirken, also fortwahrend aus unorganischem Stoff organischen hervorbringen. Das aber bieß, selbst soweit es bis jest herzustellen gelungen ift, nur auf funftlichem Bege, unter Mitwirfung bes Chemifere ge-Schehen fann, bilbet einen neuen Beweis, bag hiefur bie unorganischen Naturfrafte nicht ausreichen. Gben beghalb wird man, und wird auch Biener unwillfurlich zu einer Lebenofrafr bingebrangt, und wenn Letterer biefe verwirft, jugleich aber von einer in ben Schwingungen bes Lichts und ber Warme liegenben lebenbigen Rraft rebet, fo führt er felbft wieber ein,

was er zuvor verneint hat. So sehr ift die Lebensfraft unumganglich, falls man bas Leben nicht überhaupt laugnen und nur ein tobtes Daseyendes ftatuiren will! Und mas unser Berfaffer an ber citirten Stelle sonft bemerft, babei ift immer bie Bflanze ober mit bem bortigen Ausbrude bie eigenthumliche Lagerung ber Atome in ber Bflange, bemnach bie Sauptfache, als beftehend ichon vorausgesett. Daß aber biefe Gigenthum-' lichfeit auch eine eigenthumliche Rraft als ihre Grundursache poraussest, ift wiederum eine nicht zu umgehende Ronseguenz beffen, mas fich S. 717 f. in bem porftehenben Buche finbet. Es heißt bort: "Bir behaupten alfo, bag bie Gigenschaften und insbesondere bie Kraftaußerungen jedes einzelnen Atomes unter allen Umftanben biefelben feven und auch in ber Belle nicht anders werben, daß aber aus ber eigenthumlichen Bruppirung und Bewegung ber Atome und Molefule in ber Belle nothwendig eine ganz eigenthumliche, auf bie noch nicht organifirten Theilchen wirfende Mittelfraft aller Einzelfrafte mit einer gang eigenthumlich wechselnben Richtung und Größe hervorgeben muffe. Diefe eigenthumliche Rraft ift die naturliche Brundlage zur Erflärung ber eigenthumlichen Borgange und macht burch ihr Bestehen bie Unnahme einer gang neuen und regelwidrigen Rraft burchaus unnothig und verwerflich." Allein wenn ichon für jene Borgange eine eigenthumliche Rraft nothwendig ift, findet bieß nicht in noch viel ftarferem Mage ftatt für bie eigenthumliche Gruppirung und Bewegung ber Atome und Molefute in und zu ber Belle? Und wenn aus ber eigenthumlichen Gruppirung und Bewegung ber Atome und Molefule in ber Belle eine gang eigenthumliche Mittelfraft aller Gingelfrafte mit einer gang eigenthumlich wechselnden Richtung und Größe hervorgeben muß, fo bedarf bie Behauptung einer naberen, beschränfenden Bestimmung, bag bie Eigenschaften und insbesonbere bie Kraftaußerungen jebes einzelnen Atoms unter allen Umftanben biefelben feven und auch in ber Belle nicht anders werben. Sonft mare unmöglich, mas S. 715 ausgesprochen ift: in ben belebten Rarpern erleiben Stoffe Beranderungen, Die von verschiebener, ja fogar von entgegengesetter Art mit benen fegen, welche fie außerhalb berfelben erfahren murben. Es mare ferner fonft bie eigenthumliche Gruppirung und Bewegung ber Atome fur biefe felbft von gar keiner Bebeutung, und wir hatten ftatt eines wirklichen Organismus, b. h. eines innerlich jufammenhangenben Bangen., nur ein außerliches Aggregat. Und bas ift bie nothmendige Folge bes Atomismus, weghalb er bas Organifche consequent laugnen muß, und auch früher geläugnet und Alles, felbft bas Leben, für blogen mechanischen Borgang erflart bat. Daß man bieß nicht mehr vermag, ift eine Folge ber tiefer erforschten Ratur, welche aber eben hiemit selbft über jene Unficht hinausweift. Und daß bie baburch geforberte Rraft eine regelwidrige und gang neue febn muffe, ift wiederum ein unerwiesener, halbmahrer Ausspruch. Gie muß höher ftehen, als bie unorganischen Rrafte, sonft konnte fie biefelben nicht verwenden und beherrschen, baber auch eine höhere Rorm in fich tragen; aber bamit befindet fie fich in feinem fcblechthinigen Begenfas zu jenen, könnte ja auf bieselben gar nicht ein- und mit ihnen ausammenwirfen. Eben bamit ift fie auch feine fchlechthin neue Rraft, fonbern ftellt eine bobere Stufe bes Wefens ber unorganischen Ratur und ber Welt überhaupt bar. Indem endlich Biener bie Erscheinungen bes organischen Lebens aus einer eigenthumlichen Bewegung und Gruppirung ber Atome erklart, bebarf er hiezu boch unbestreitbar einer bie Atome eigenthümlich gruppirenben und bewegenben, eben bas Organische als folches constituirenden Macht ober Rraft, und widerlegt fomit felbft, was er weiter bemerft: "Im Gegensate hierzu wird von einem formbilbenben Brincip ober einer Grundurfache gefprochen, welche biefe Bilbung bewirke. Man verfteht barunter womöglich noch etwas Unflareres, Unbenfbareres als bie Lebensfraft; es foll biefelbe gleichsam bas Bilb ber Belle in fich tragen, welches fie entfteben lagt. Bon einer Ertlarung hierburch ift natürlich feine Rebe; und wenn auch umfere Borftellung nicht bie Erklärung im Einzelnen giebt, ba wir woch fehr weit bavon entfernt find, bie Anordnung einer Belle aus Molefulen, ober

bie eines Zellenmolekuls aus Atomen, ja nur die bestimmte Gestalt eines einzelnen Atomes seststellen zu können, so hat sie boch den unendlichen Borzug, allen anderen bekannten, gesnau erforschten Erscheinungen nicht zu widersprechen, sondern mit ihnen übereinzustimmen, und doch wenigstens die Mögslichkeit einer Erklärung der Vorgänge im lebenden Körper durch die allgemeinen Grundkräfte der Atome nachzuweisen."

In ber letten Abtheilung feines Werte, in ber Lehre vom Urfprung ber Dinge, außert unfer Berfaffer hierüber ichließlich S. 770 f.: "Gine ursprungliche Entstehung, eine generatio aequivoca, eine Urbilbung, eine Urschöpfung ift nie beobachtet worben. Andererseits aber wiffen wir, daß bie Reime der Bflanzen nicht von Ewigkeit her vorhanden gewesen senn können, weil fie bie frühere Sipe ber Erbe ober gar ihre Gluth in feuerfluffigem Buftanbe nicht ausgehalten hatten. Der Stand ift alfo ber: 1) Es giebt eine langft vergangene Beit, in welcher Reime ober Bellen nicht bestanden haben fonnen; 2) bie Beobachtungen zeigen gegenwärtig immer nur eine Entstehung ber Bellen aus vorhandenen Zellen. Es muß also nothwendig eine Zwischenzeit bestanden haben, in welcher Bellen ohne Grundlage anderer Bellen, alfo bie erften Bellen entftanben finb. Entweder mar biefe Beit begrenzt und ift fcon vorüber, ober fie findet noch ftatt, und bie Erscheinung ift nur ben Forfchern bis jest entgangen. Wie bieß aber auch fenn mag, fo ift ju irgend einer Beit eine Urbilbung von Bellen unerläßlich gewesen. — Bie follen wir uns aber bie Urbildung benfen, als Entstehung ober als Schöpfung? Ift fie eine Entstehung, eine Berbinbung ber Stofftheilchen burch bie ihnen inwohnenben Eigenschaften au einer Belle, fo mußten gang befonbere Bedingungen erfüllt gemefen fenn, gang befondere Umftande ftatt gefunden haben, bie wir nicht kennen. Rur bas ift gewiß, bag bie Atome, welche bie Bellen bilbeten, gleichzeitig nahe zusammen gemefen fenn mußten; in welcher chemischen Berbindung, mit welchem. Warmegrad und unter welchen anbern Bebingungen bieß nothwendig mar, ift une aber gang unbefannt. Wenn wir biefe

Bebingungen alle mußten und fie funftlich herzustellen vermoche ten, fo vermöchten wir Bellen ohne Reim zu erzeugen. Da wir es nicht vermögen, fo beweift bieg nur, bag wir bie Bebingungen nicht wiffen, ober bag fle gar nicht hergestellt werben fonnen, aber nicht, bag eine Entstehung ber Belle burch bie in ben Atomen liegenden Gigenschaften unmöglich fen. Die Untenntniß jener Bedingungen ift jur jegigen Beit um fo begreificher, als erft feit Rurgem biefer Entstehung ber Pflangen grundlich nachgeforicht wirb. Gine Entscheidung über bie erfte Entftehung von Bellen ober Bflanzen auf Grundlage bes Augenscheins ift baber gegenwärtig unmöglich und fann auch nur mit fcwacher Soffnung erwartet werben. Wir können baher nur nach inneren Grunden entscheiben. Und ba sagen wir gang einfach: ba burch feinen Augenschein bewiesen ift, weber bag bie Urbilbung, die jedenfalls einmal ftatt finden mußte, in Widerspruch mit ben Raturgefegen, noch in Kolge berfelben ftattgefunden hat, fo tonnen wir und nur vorftellen, bag fie ben Raturgefegen gemäß gemefen ift." - - Allein nach biefem Schluffe felbft ift bie Sache nicht so einfach ober einfach nicht fo. Denn geschah bie Urbilbung wohl ben Raturgeseten gemäß, aber nicht in Kolge berfelben ober burch biefelben, fo muß zu ben allgemeinsten Naturgesetzen und zu benen ber unorganischen Natur noch eine höhere Raturfraft mit bem ihr entsprechenden Befete, b. h. eben bie organische ober Lebenofraft (in ihrer naberen Beftimmtheit ale vegetative, animale und menschliche Dasennetraft) baju gekommen fenn. Daß auch biefe Rrafte und Gefete mit ben allgemeinsten Raturfraften und Gefegen, wie fie fich gleiche falls in ber unorganischen Ratur zeigen, übereinstimmen, und auch ben specielleren Befegen ber letteren nicht schlechthin entgegengesett find (obwohl nach S. 715 in ben belebten Körpern Stoffe Beranberungen erleiben, bie von verschiebener, ja fogar von entgegengesetter Art mit benen find, welche fie außerhalb berfelben erfahren murben), verfteht fich von felbft, indem fie gleichfalls Glieber bes in fich Einen Weltganzen, zum Theil auch des Naturganzen als solchen find und ihr Dasenn auf ber

allgemeinen Weltbeschaffenheit und ber ber vorhergehenben Stufen erbauen. Bir geben baher gu, bag in ber Ratur alles nach beren Rraften und Befegen vor fich geht, aber bag fur bas Organische bie bes Unorganischen nicht ausreichen, sonbern weitere, hohere erforbert werben, gefteht Wiener mit jenem Sape felbft ein. Die in bemfelben liegende Bahrheit ift aber gemäß ber Oberflächlichfeit bes hier herrschenben Standpunttes fo verbedt und fo unbestimmt gefaßt, bag es total entsprechend bem Materialismus auf ben Wiberspruch hinausläuft, bie Urbilbung könne nicht in Folge ber Naturgesete fatt gesunden baben, muffe aber eine Folge ber Naturgefete gewesen, burch biefe bewirft worden fenn. Un biefem Wiberspruch leibet seiner Grundanschauung gemäß auch Wiener; benn fagt er S. 771, die Urbilbung vermöge nicht in Folge ber Raturgefete ftatt gefunden an haben, fo behauptet er S. 772 f. bas eben genannte Gegentheil, indem er ausspricht: "Wir aber tonnen, gang aus benfelben Brunden wie bei ber Belle, über bas erfte Erfcheinen ber Bflangen und Thiere und ihrer verschiebenen Arten nicht anders benfen, als daß biefe unter besonderen Umftanden ausschließlich burch bie bem Stoffe innewohnen ben Gigenschaften entstanben finb. Daß ferner eine höhere Thierart und auch ber Mensch sich je aus einer nieberen Thierart gebilbet habe, ift une fomohl burch bie ber Beit nach ftufenweise fteigende Busammensetung und Bollfommenheit nabe gelegt, als bag jebes wieber in urfprünglicher Beife aus unorganischem Stoffe fich gebilbet habe." Allein wenn unsere vorhin angebeutete Unficht ber Darwin'schen Theorie von ber Bilbung ber Arten burch natürliche Züchtung nicht burchaus entgegen ift, eine Entstehung von primitiven, vegetativen, animalen, menschlichen Reimzellen julagt, welche fich bann nach ben außeren Umftanben befonbere gestalteten, fo muß mit aller Entfcbiebenheit ber Meinung gegenübergetreten werben, bag Bflangen burch Unorganisches, Thiere burch Bflangen, Menschen burch Thiere ober aus benselben entstanden sepen. Der Unterschieb amifchen biefen Dafennereichen mußte ein bedeutungelofer febn,

Giebt es aber schen nach bem vorlies wenn es also ware. genden Buche S. 38 ber Berichiebenheit bes Rorperlichen megen ebenso viele verschiedene Arten von Körperatomen, als demisch einfache Körper, erforbert bann nicht die offenbar viel bebeutsamere Berschiedenheit ber Pflanze vom Unorganischen, bes Animalen vom Begetativen, bes Menfchen vom Thier entfpres dende verschiedene Dasennsprincipien? Und soll nicht bloß eine höhere Thierart, sondern auch ber Mensch sich aus einer nie. beren Thierart gebildet haben, fo fann bieß nur von ber Boraussehung aus geschehen, ber Mensch sen gleichfalls eine Thierart, eine nothwendige Ronfequeng bes Materialismus, ber aber jene Borte Bieners felbft und andere Ausspruche von ihm wieber entgegen find. Doch fommt er natürlich tros mancher hinausweisungen über die materialistische Unschauung nicht wirklich hinweg, behandelt die Lehre von den Thieren in dem letten 216= ichnitt feines Buche, ber bie Entstehung bes Beiftes jum Begenftand hat, und fagt barin S. 774: "Das Thier unterscheibet fich von ber Bflange hauptfachlich burch ben Beift, ober wie man es bei ben nieberften Thieren nur nennt, die Seele ober bas Bermogen ber Rerventhatigfeit." Merfwurbig ift biebei, bag, mahrend ber Daterialismus ben Beift fonft fchlechthin laugnet, ber auf letteren nothwendig gerichtete phrenologische Zweig jenes ben Geist nicht nur anzuerkennen sich bemussigt fieht, fonbern fogar bem Thiere bas an fich geistige Befen, biefes überfteigernd und bie Gigenthumlichfeit bes Beiftes herunterbrudend, gufdreibt. So brangt fich ber Beift in feiner Unlaugbarteit, ja, fofern er burch bie bem Stoffe innewohnenden Eigenichaften entstanden feyn foll, als bas Allfevende hervor. Stoffe muffen boch, um dieß zu bewirken, ihrem innerften Befen nach, an sich geistig fenn. Allein indem biese Folgerungen hier nicht gezogen find, bas specifische Wesen bes Beistes hier nicht erkannt ift, treffen wir bei Wiener ben Unterschied zwis schen Mensch und Thier nicht einmal in gleichem Maße bestimmt, wie ben zwischen Thier und Pflange; ersterer erfcheint weit mehr als verschwindenber, benn letterer. Die bezeichnendste und ab-

schließenbe Stelle bafür findet fich S. 795 f. Sie lautet : "Rurz gefaßt ift Bernunft Zwederkenntnig und Selbstbewußtseyn 3medbewußtseyn [!]. Daß man das Thier von dem Menschen daburch unterscheiben will, bag man ersterem gerade Vernunft und Selbsibewußtseyn abspricht, ftimmt in fich insofern überein, als man ihm feine selbstgestellten 3wede zugesteht. In bem gleichzeitigen Absprechen ber Bernunft und bes Gelbstbewußtsenns liegt daher eine innere Wahrheit; eine außere ober eigentliche [!] Wahrheit fonnen wir aber nicht barin finden; wir muffen vielmehr bem Thiere nur eine geringere 3wederkenntniß und ein fcmacheres 3medbewußtfenn, eine Bernunft und ein Gelbftbewußtsehn von geringerem Grabe juschreiben, als fie ber Mensch befist. Denn welcher vom Borurtheile bes ""Inftinftes"" freie Menfch, wird, wenn er bie Thiere beobachtet, bezweifeln, baß fte bewußte Biele, b. h. 3wede haben, bie Mittel zu beren Erreichung überlegen und im Bewußtseyn ber 3mede handeln? Rur reichen ihre 3mede nicht fo weit wie die ber Menschen, und insbesondere bie sittlichen Bestandtheile ber Bernunft [!] sind bei ben Thieren gering." Go fommt benn Wiener zu bem Refultat S. 797: "Die Bilbungen belebter Befen haben fich burch Sprößlinge fortgepflanzt und sehr langfam, aber durch die außerorbentliche Dauer ber Zeit boch fehr bedeutend vervollfommnet. Man tann beswegen auch nicht glauben, daß ber Menfch mit feiner gegenwärtigen Beschaffenheit ben Abschluß ber lebenden Wesen bilde; ebenso wie er burch fast alle seine forperlichen und geiftigen Eigenschaften mit ben Thieren zusammenhangt, fo fann fich aus ihm ein Geschlecht noch höherer Urt, von eblerem Defen zu gludlicherem Leben entwideln." Auch hier leuchtet eine Wahrheit, obwohl mit Falschem vermischt und verzerrt, hervor. Wenn man felbst zugeben will, baß in ben eigentlichen irbischen Werbe - ober Bilbungsperioden pflanzliche, thierifche ober menfchliche Reime fich ju Zwischen - Arten und burch Uebergangsformen gestaltet haben; so lehrt boch ber auf bem materialistischen Standpunft fonft fo gepriefene Augenschein und bie außere Erfahrung, baß jenes in ber hauptfache langft aufgehört hat,

langft nicht mehr, wie jener annehmen zu muffen meint, aus unorganischen Stoffen Pflanzen, aus biefen Thiere und aus Thieren Menschen ober aus niebrigeren Pflanzen und Thieren höhere bervorgeben. Auch lehrt bie nämliche Grundansicht, daß ber Mensch gerabe in feiner gegenwärtigen Beschaffenheit ben 216foluß ber Weltwesen ausmache. Es ift beghalb an biefem Bunfte wieber bas tiefere Befen bes Geiftes, welches unwillfürlich babin treibt, bag ber irbifche Buftand bes Menschen nur eine Bor und Uebergaugoftufe ju einem boberen Dafeyn bes Beiftes bilbet. Letteres muß aber ein Dafenn eben bes menfchlichen Beiftes fenn, weil berfelbe einerseits von fich aus jencs forbert, andererfeits in ihm gemäß bem organischen einheitlichen Befen ber Welt biefe wirflich ihren Abschluß finbet. Colches tritt jedoch bei Wiener nothwendig gurud, ba er ben Menschen gu febr bem Thiere nabe bringt. Recenfent bagegen hat neuestens in feinen "Sundert Gaten in Frage und Antwort, Ueber Gott und Welt" (Burich bei &. Schulthes) obige Bunfte, augleich in allgemein verftanblicher Beife, babin pracifiren zu muffen geglaubt: "Was wurde baraus folgen, wenn es nicht etwas innerlich Singufommenbes, fonbern blog außere gunftige Umftanbe gemesen maren, woburch aus ben niebrigeren Daseyns= reichen bie boheren entftanden? Dann waren bie Thiere in Folge ungunftiger außerer Berhaltniffe in ber Berausbilbung jurudgebliebene Menfchen, bie Bflangen eben folche gurudgebliebene Thiere, die leblosen Wesen eben folche zurudgebliebene Bflangen. Unter gunftigen außeren Umftanben waren bemnach alle leblofen Wefen Pflangen, alle Pflangen Thiere, alle Thiere Menichen geworben, murbe es langft nur Menfchen geben. Dieß ift ein Wiberstenn und erscheint auch barum als Unmöglichkeit, weil die höhere Dafennoftufe die niedrigere ftete ale ihre Grundlage voraussett, ohne fie nicht bestehen kann. Zugleich aber liefert jene falsche Unficht felbst einen Beweis von ber tiefsten einheitlichen, geiftigen Gigenthumlichkeit alles Dafevenben, fowie bavon, bag rein burch biefe felbst aus leblosen Dingen nicht Bflanzen, aus Bflanzen nicht Thiere, aus Thieren nicht

Menschen werben konnten, sondern noch etwas bagu kommen mußte. — Woburch erweist sich ferner, bag nicht burch fich felbft bie unlebenbige Natur zur pflanzlichen, die pflanzliche gur thierischen, bie thierische zum Menschen fortschreiten und berartige Befen erzeugen konnte? Abgesehen bavon, bag tein Befen über fich felbst hinaus fann, bemnach leblose Dinge feine Bflanze, Bflangen fein Thier, Thiere feinen Menfchen hervorzubringen vermögen, hatten bei foldem Entwidlungegange nur nach Bollendung der leblosen Ratur Bflangen, nur nach voller Entfaltung bes Bflanzenreiche Thiere entstehen fonnen. Run zeigt aber bie Erforschung ber Natur bas gerabe Begentheil, baß nämlich lange vor vollftanbiger Ausbildung ber unlebenbigen Ratur Pflangen und langft vor vollständiger Ausbildung ber pflanglichen Natur Thiere entstanden. Die Anlage gur Uflangen und Thierbilbung muß beswegen als etwas Befonberes in bem ursprünglichften Befen ber Welt mit niedergelegt gewesen fen. Noch weit mehr gilt bieß hinsichtlich bes Menschen, ba sein Unterschied vom Thier viel bedeutungsvoller ift, als der awischen Thier und Bflange."

"Rommen wir nun", fagt Biener G. 796, "jum 26schluß über bie Entstehung ber Dinge. Wir haben gefeben, baß wir une ben Stoff ale von Ewigfeit her vorhanden benfen muffen, unerschaffen und unentstanden; bag wir une alles Borhandene, b. i. ben Stoff in feinen mannichfaltigen Unordnungen und mit ben aus ben Anordnungen entspringenben Eigenschaften, burch bie unveranderlichen Grundeigenschaften bes Stoffes unter ben ftets wechselnben Umftanben entftanben vorftellen muffen, und es une auch mehr ober weniger ins Ginzelne eingehend vorstellen fonnen. Die von ber menschlichen Bilbungsthatigfeit entnommene Borftellung ber Schöpfung mußten wir verwerfen, weil ein frembes Eingreifen in die Thatigfeit bes Stoffes ober gar ein Erzeugen bes Stoffes aus Richts noch nie beobachtet wurde, vielmehr allen ftrengen Beobachtungen widerspricht." Wir legen nun betreffe biefer Behauptungen fein Gewicht barauf, bag nach Wiener auch bie erfte Entstehung ber Bflanzen und Thiere nie beobachtet wurde, ja eben ale Urentftehung ber ftrengen Beobachtung, bie feine generatio aequivoca fennt, wiberspricht (cf. Grundzuge ber Beltorbnung S. Auch bas wollen wir nicht besonbers, betonen, bag es 770). theistische Systeme giebt, welche für ihre Schöpfungetheorie nicht von ber menschlichen Bilbungsthätigkeit ausgehen und eine Selbftgeftaltung ber Welt auf Grund ber Segung burch bas Abio-Dagegen scheint und hervorzuheben zu fenn, wie lute lebren. in jenen Bunkten ber Materialismus fich gleichfalls felbst negirt und über fich hinauszeigt. Der Stoff foll unentstanden febn, bie Reime und Bellen aber haben zu einer langft vergangenen Beit nicht bestanden, sondern find unerläßlich zu irgend einer Beit entstanden (cf. G. 770). Run entstand ber Materialis. mus aus ber Unschauung ber Welt als eines organischen Bangen, ale eines folden, bei welchem alles innerlich gufammen. hängt und auf einander folgt. Aus der einseitigen Faffung jener Anschauung in ber Begel'ichen Schule, aus ber Ueberschätzung fo mancher werthvoller Ergebniffe ber neuern Raturwiffenschaft, aus ber Ueberhebung ber Gelbstgestaltung ber Belt gur fchlechthinigen Selbstfegung ift ber moberne Materialismus hervorgegangen. Sind jedoch bie erften organischen Wesen ju einer bestimmten Zeit burch ben Stoff entstanden, fo muß biefer, gerabe nach ber organischen Weltansicht, erft in biesem Beite puntte fahig geworben ober mit innerer, aus tem Befen bes Stoffe und feiner Berhaltniffe folgender Rothwendigfeit in ben Buftand gelangt fenn, um bie erften Organismen hervorzubringen. Damit aber ift ein rudwarts ewiges Beftehen bes Stoffs unmöglich, fonbern letterer Beitpunkt fest auch einen erften Beitpuntt, eine folche Entstehung bes Stoffs felbft voraus, von wo aus berfelbe bann benjenigen Beitpunkt erreichte, wo bie Urbilbung ber Organismen fatt fant, ein Rudschluß, auf welden auch vom Wesen ber menschlichen Geschichte aus Recensent schon in seiner Schrift: Gott, Ratur und Mensch, Suftem bes substantiellen Theismus S. 49 f., aufmertfam gemacht bat. Die organische Weltanschauung erfordert, bag alles mit innerer Roth-

wendigfeit aus und auf einander folgt, und wird fie verlaffen, fo hat man fein Recht mehr "ein frembes Eingreifen in bie Thatigfeit bes Stoffe" ale "eine Storung in ben Raturgefeten" zu verwerfen. Faftisch jedoch hat ber Materialismus jene Unschauung auch baburch bereits aufgegeben, bag er nach Biener bie Entstehung bee Organischen aus bem Unorganischen nicht sowohl burch bas innerfte Befen biefes felbft, ale burch außere Umftanbe bewirft werben läßt, somit an bie Stelle ber inneren . Nothwendigkeit ben außeren Bufall fest. Wie wenig bieß aber burchgeführt werben tann, wie unwillfurlich man, gerabe inbem aus bem Stoff alles übrige Dafenenbe hervorgeben foll, auf ein an fich organisches, ja geiftiges Wefen jenes geführt wirb, haben wir von Wiener felbft gefehen. Und nehmen wir nun hinzu, bag burch bie zeitliche Entstehung bes Organischen auch eine folche bes Stoffe, ber Welt überhaupt vorausgesest wirb, fo ergiebt fich unumganglich bie Nothwendigfeit eines geiftigen Urgrundes ober eines ursegenden absoluten Beiftes. wird allein bie Ratur wie ber menschliche Beift in ungeschmäs lerter Eigenthumlichfeit begreifbar, bie organische Weltanschauung gebührend erhalten und festgeftellt.

Enblich sügt Wiener seinem Buche (S. 798 — 808) noch einen "Schluß" bei, in welchem er einen eblen Eifer, einen heisligen Ernst für die Wahrheit ausspricht, und welchen er mit den Worten endigt: "Die Ideale sind der Menschheit bewahrt und leuchten ihr in schönerem, steterem Glanze! — Und so wachse denn sort, reine Flamme der Erkenntniß. So lange es Menschen giebt, wird es nie an solchen sehlen, die sich mit Begeisterung beinem Dienste weihen." Wo aber, müssen wir hinzusehen, der Geist in seiner wesentlichen Bestimmtheit gesläugnet wird, da stürzen nothwendig die Ideale, wo bloß uneigentlicher Weise von einem Geiste gesprochen zu werden vermag, kann nur ebenso auch von Begeisterung die Rede sehn. Weil wir seboch ganz einstimmen in sene, die Grundgesinnung des Verfassers bezeichnenden Sähe, haben wir uns für verspslichtet gehalten, sein Wert einer ausschlichen, rüchaltlosen

Recensionen. S. Ritter: Encyttopabie b. philos. Biffenschaften ze. 65

Kritif zu unterziehen, damit die Philosophie in Ehren bleibt und nicht feichtes Rasonnement und oberflächliches Gerede an ihre Stelle tritt.

Dwen unter Ted (Burtemberg).

Dr. H. Schwarz.

## Recensionen.

Encyflopabie ber philosophischen Biffenschaften von Dr. Seinrich Riteter. Göttingen 1862.

Der rühmlichst bekannte Geschichtsschreiber ber Philosophie und würdige Beteran ber beutschen Philosophen hat mit bem britten Bande seiner Encyklopable ber philosophischen Wissenschaften bas Werk seines Lebens beschloffen. Er hat über bessen Gnistehung und Schluß in einem Schreiben an mich in so herrslichen, ben ganzen Mann in so scharfen Charakter-Jügen kennszeichnenben Worten berichtet, daß ich mit der Veröffentlichung einiger Hauptstellen beim Beginn meiner Besprechung bes Werks nur eine Pflicht gegen das Publifum zu erfüllen glaube.

"Es mögen jest 40 Jahre, so schreibt er, verstoffen senn, als ich bas ansing, was jest fertig ift. Daß ich basselbe ansing war weniger Muth als verwegene Hoffnung ber Jugend, und wenn ich die Bahn so weit und der Wege so viele gewußt hatte, wie ich sie nun erprobt habe, so ware vielleicht alles ungewagt geblieben. Die Weisheit Gottes hat uns die Jufunst verhüllt. Mein Herz ist des Dankes voll, daß mir bisher Frist geschenkt worden ist. Die Welt wurde wenig oder nichts verloren haben, wenn ich nicht ausgeführt hätte, was ich begonnen habe. Ich aber habe meine Zeit erfüllt und meine Seele befriedigt bis zum ewigen Frieden. Daß alles, was ich machen konnte slidend Stümperwerk ist, weiß ich wohl, und noch immer arbeite ich baran es zu fliden und auszubessern, — was hätte ich auch sonst zu schaffen? Aber ein Fünklein bleibt mir bavon sizen, welches mich alles in einer ruhigen Lichtsphäre erbliden läßt,

und daß ich sie in Worte gefaßt habe, gehört zu ihr wie die Schale zum Kern."

Ritter theilt seine Encyklopabie in 3 Theile, Logik, Mestaphysik und Ethik. Der vorliegende Theil enthalt die Logik und Metaphysik, welche ber Verfasser in einer größern Schrift schon früher herausgegeben, und schon von mir in dieser Zeitschrift besprochen worden ift. Bb. 38. 1. Hft.

Hier soll nun die Eintheilung ber Encyklopabie in ihrer Bebeutung für alle Theile bes Systems ins Auge gesaßt wers ben. Ich gehe zuerst von allgemeinen Betrachtungen über bies sen Gegenstand aus, und wende sie alsbann auf die Encyklopabie Ritters an.

Die griechische Philosophie hat auf bem Höhepunkte ihrer Entwickelung das System derfelben in 3 Theile getheilt, namslich in Logik, Physik uud Ethik. Jur Eigenthumlichkeit dieser Logik gehört es, daß das Princip der Principien, Gott, sich bualistisch zur Welt verhielt, und seine eigene Natur nicht an und für sich offenbarte, und durch deren Offenbarung die Weltidee begründete, kurz daß eigentlich der lebendige Gott, das Leben Gottes an und für sich sehste. Die Physik oder Kosmoslogie ist daher nicht begründet in der speculativen Theologie, weil diese eigentlich vermißt wird.

Die Christliche Philosophie stellte bagegen dieselbe an die Spike, und begründete durch sie die Rosmologie und Ethik. Allein sie nahm den Begriff Gottes als durch die Offenbarung gegeben an. Die Methode dieser Philosophie ist eine synthestische, welche, wie sich Schelling ausbrückt, die Ordnung ber Dinge herstellt, der zufolge Gott das absolute Prius und die Welt das Posterius ist.

Die neuere Philosophie will aber ben Gottesbegriff nicht als einen gegebenen, sondern in und durch die Bernunft besgründet besigen. Sie will ihn in der Bernunft finden, und zwar als einen angebornen, als einen der Bernunft immanensten. Sie muß daher einen regressiven Beg einschlagen, sie will Gott durch Ersorschung der Bernunft als Ende besthern. Allein

mit biesem Ende soll sie nur einen neuen Ansang gewinnen, sie soll das gesundene höchste Princip zum absoluten Prius machen, und eine progressive Methode begründen, wie sie das Mittelalter besaß, nur nicht begründet aus der Bernunst, sond bern als gegeben durch die christliche Offenbarung. Allein die neuere Philosophie ist in ihrer Reaction gegen die mittelalterliche auf dem regressiven Wege stehen geblieben, und hat den progressiven nicht erreicht. Sie hat das höchste Princip, Gott, nur als Ende, und macht dieses nicht zu einem neuen Ansang des Endes, welcher eine progressive, "die Ordnung der Tinge herstellende" Methode begründet.

Das alle Theile bes Syftems ber Philosophie in encyflopabifcher Form umfaffenbe Suftem Bolfs enbet in feiner Detaphyfif mit ber natürlichen Theologie. Die Encyflopabie Segel's behalt bie alte Eintheilung bes Syftems in Logif, Physit und Ethif bei, und auch ihm ift, wie bem Bantheismus überhaupt, Bott Enbe, er erscheint am Enbe erft ale absoluter Beift. Der Bantheismus ift in Folge einer übertriebenen Reaction gegen bie einfeitige Transscendenz bes Mittelalters entstanden, ale Lehre von ber Immaneng, welche bie Transscenbeng ausschließt, anfatt burch fich zu biefer zu gelangen. Diefes ift aber bie Aufgabe ber neuern Philosophie. Der Ibealismus ber Immaneng hat damit seine welthistorische Mission zu vollenden, daß er Ibealrealismus wird und als solcher einen Realidealismus begrundet, welcher bie bochften Realprincipien besitt, und mit Bott ober ber speculativen Theologie beginnent, eine progressive Allein ber Ibealismus ber Immanenz ift Methobe gewinnt. wesentlich Rationalismus. Die Unterscheidung ber Existenz Gottes im Wiffen von ihm bem Begriffe nach, wie bie Erfenntnislebre fie barftellt; und außer und unabbanaia vom Wiffen, wie fie die Metaphpsik und Realphilosophie zum Inhalt hat, kennt biese Philosophie nicht. Sie ibentificirt baher als Rationalismus die Logif und Metaphysik, b. h. macht biese lette auch Diefer Rationalismus ift entweber ein speculativer zur Logif. ober empfrischer. Der lettere will fich nicht zu einer speculatis

ven Theologie versteigen, und halt bieses Unternehmen für eine unberechtigte Kühnheit und für Borwis, lobt die alten Philossophen wegen ihrer Bescheidenheit das Wesen Gottes an und für sich nicht erkennen zu wollen. Diese Rationalisten kümmern sich auch wenig um die entscheidenden Streitsragen der Gegenswart über den pantheistischen oder theistischen Gottesbegriff. Sie überschreiten aber selbst jenen nicht, oder geben so allgesmeine und unbestimmte Begriffe von Gott, der Möglichkeit, der Welt und derer Berwirklichung, daß man sieht, es sind dieses keine eigentlichen entscheidenden Probleme für diese Denkweise, sie umgeht durch ihre ganz allgemein gehaltenen, unbestimmten Begriffe der Sache diese entscheidenden Probleme.

Bon biesen Bhilosophen unferer Zeit kann ich Ritter nicht ausnehmen. 3ch erflare mir feinen Stantpunft bierin aus feiner philosophischen Bildung burch Schleiermacher, und bag er benselben in einer Beit schon festgestellt hat, in welcher bie gebachten Probleme ber Philosophie noch nicht hervorgetreten find. Der rationalistische Standpunkt bringt es mit fich, daß er sein Berhaltniß zu ben nichtphilosophischen Biffenschaften zu eng faßt, und nur bie allgemeinen Begriffe, nicht aber bie concrete Bestimmung berfelben fowie bie geschichtliche Entwidlung ihres Inhalts zu bestimmen und zu ertennen, ale Aufgabe ber Phi= lofophie anfieht. Wenn bie absolute Philosophie, wie R. zeigt, ju weit geht, fo geht er felbst in bas andere Extrem über. Diesem Umftande haben wir es benn auch juguschreiben, baß ber hochverehrte Berf. Die speculative Theologie und Rosmologie, bie Lehre vom perfonlichen Gott, ber Belticopfung u. f. w., ber positiven Theologie zuweist, und sich auf die Berhandlung biefer Probleme, wie fie in ber neuesten Beit bei ber Philoso= phie fich geltend gemacht haben, gar nicht einläßt. bes gebachten Rationalismus liegt aber in ber pspchologischen Grundlage ober in ber Psychologie beffelben. Diefe Grundlage ift ju eng, umfaßt nur einen Theil bes Erfenntnigvermogens, bie sinnliche Wahrnehmung und Borftellung, und bes auf ihnen beruhenben Denkens, mithin basjenige mas Rant Sinnlichfeit

und Berftand nennt. Die Bernunft in ihrem fpecis fifchen Unterschieb von bem Berftanbe ale Bermo. gen ber Principien, ber Ibeen ift nicht Erfennt. nifquelle, wird nur formell von bem Berftande verfchieben angenommen. Rurg es fehlt bie Bneumas tologie ale Grundlage bee Biffene. Allein ber Berftand, bas Denfen hat nicht blos bie finnliche, sondern auch bie überfinnliche Wahrnehmung und Erfahrung jur Voraussetzung, beren Inhalt fie zu benfen haben. Es giebt baber eine finnlich empirische und ibeale Rationalität. Die Metaphysik hat aber gerabe biefes lettere Bernunftgebiet jum Inhalt. Fehlt baffelbe in einer Philosophie, so fehlt auch nothwendig bie Metaphysit, und ebenfo auch die Begrundung berfelben burch bie Erfenntniglehre. So vermiffen mir benn auch bei R. Die Metaphpsif in biefem Sinne, und bie Begrundung berselben burch bie Erfenntniflehre. Es ift auffallend, bag Ritter mit Liebe und ber bochften Anerkennung bie neucfte Schelling'iche Philosophie beurtheilt hat (Göttinger Zeitschrift) ohne fich auch nur auf die Burbigung ihrer Grundprincipien einzulaffen. Freilich hat auch bie negative Philosophie Schelling's blos bie logische Bernunft jum Inhalt und ift Ontologie, und fann beghalb auch nicht bie Realphilosophie begründen.

Das Seyn ist gegeben, bamit es seinem Begriffe nach gebacht wird, und wie es gedacht wird, so muß es seyn. Es fann aber in verschiedener Weise gedacht werden nach dem Standspunkt welchen das Denken einnimmt. Es ist daher das Wahre zu ermitteln. Dieses ist die Dialektif der Erkenntnisslehre, welche dieselbe an allen Formen des Seyns, des Gedachten nämslich, mithin auch an jedem sormalen Seyn ausüben und vollziehen muß. Der wissende Beist ist hier produktiv, er producirt das Wissen des Wissens und die Begriffe vom Seyn jeder Art. Dieses ist und bleibt dem Wissen immanent, in diesem nur bestehend als der Gedanke und das gedachte Seyn. Aber nicht weil es ein Wissen giebt, giebt es ein Seyn, sondern weil es ein Seyn giebt, giebt es ein Wissen. Im Wissen

bes Wiffens giebt es nur ein Erkenntnifprincip, bas bloß Erfenntniß - aber nicht Seynsgrund ift. Bare bie Erfennt. niflehre unmittelbar mit ber Metaphyfif eine, fo gabe es nur einen Erfenntniggrund ber mit bem Sennsgrund ibentifch, furz felbft Sennsgrund Wir famen ju gar feinem realen Senn außer unferm Wiffen von ihm. Allein in ber Metaphpsif ift ber Erfenntnißund Sennsgrund ein und berfelbe und biefer enthalt jenen. Der Rationalismus beginnt mit ben allgemeinen Begriffen bes Senns in ber Ontologie, und geht bann ju ben besonbern Begriffen ber Welt, ber Seele über, und enbet mit bem Begriff Bottes. Diefes ift ber erfenntniftheoretische Beg, in welchem ber Erfenntniffgrund herricht. Unfer Bewußtfenn von Gott und bas Bewußtsenn welches Gott von fich felbft hat, find Das Wefen Gottes an unb zwei gang verschiebene Dinge. für fich, ale eigene That beffelben, begründet mit ber Natur bas Leben Gottes in fich felbft, unabhangig von ber Welt, und damit bie Möglichfeit beffelben außer fich ju fenn ober bie Ibee ber Welt, bie er burch fein Schaffen außer fich verwirklicht. hiermit tritt Gott aus feiner Transscendeng in bie Immaneng, und verbindet fich mit ber Welt um fie nach ihrem 3med zur Entwicklung und Bollenbung zu führen. Die rationalistische Dentweise bagegen nimmt Gott und Welt als gegeben, und es handelt fich bei ihr nur um ben Begriff berfelben, fie verzichtet hiermit auf eine speculative Theologie und Rosmologie. Allein die Thatsache ber Welt forbert eine Erflärung und Begründung aus ihrem Ursprung. Darauf mar ja ichon bie Mythologie ber alten und altesten Bolfer gerichtet, ben Borund hergang ber Dinge in biesem Sinne zu erfennen, und eine speculative Theologie, Rosmologie ju begrunden, mar bas Beftreben ber patriftifchen und mittelalterlichen Philosophie, und fte vollbrachte biefes in ihrer Lehre von ber ewigen Zeugung Bottes und ber Weltschöpfung, um im Begensage gur hellenis fchen Philosophie einen lebendigen und weltfreien Gott, und eine Welt aus ihm nach Inhalt und Form zu begründen.

. 1

bies nur ein Broblem für bie positive Theologie und nicht ber Philosophie sevn? Soll man bamit auf ben Standpunkt ber absoluten Bhilosophie treten, wenn man biefes Problem für eine Aufgabe ber Bhilosophie halt? Benn bie Ertenntniglehre vom Selbstbewußtfenn jum Welt - und Gottesbewußtseyn fic erhebt, und bas Senn bes Ich, ber Welt und Gottes nur ein von une gewußtes, mithin nur in unferm Wiffen existirt, so hat bagegen bie Metaphysik bas Seyn ober Sevenbe an und für sich zum Inhalt. Die speculative Theologie, Kosmologie und Psychologie ftellen biefes Seyn als ein gegebenes, namlich als eine Offenbarung Gottes bar, burch welche erft ein Wiffen. Bollen und Wirfen bes Menschen möglich ift. Das Gelbft. Belt und Gottesbewußtseyn beffelben ift erft möglich burch biefe Offenbarung Bottes in biefer breifachen Form bes Sepns. In ber Bneumatologie erscheinen bie Rrafte fur bie Erfenntniß bes Uebersinnlichen. Ibealen und bamit bie Ibeen als zu verwirtlichende 3medbegriffe, welche bie praftische Philosophie begrunben; benn fie erscheinen ale Gabe für eine Aufgabe, welche ber Mensch zu verwirklichen hat. So ift bas ganze Spftem ber Philosophie theoretische und praktische Philosophie. Die erfte zerfällt wieder in Formal- und Realphilosophie. Jene ift bie Erfenntniglehre, biefe bie Metaphysit ber Ratur, b. h. Gottes, ber Belt und bes Menschen, wie fie lediglich burch Gott begrundet, bloge That Gottes ift. In biefer liegen bie Bebingungen bes Werbens und 3medes ber Welt. Diefer 3med fo vom Beifte ale abfoluter erfannt und anerfannt, begrunbet bas Collen in ber praftifchen Thatigfeit und macht biefelbe gur ethisch = praftischen Aufgabe, und begrundet bie Metaphysit ber burch ben Geift hervorzubringenben Ratur. Damit find bie Religionsphilosophie, Ethif, Aesthetif Theile ber ethisch praftischen Bhilosophie. Sie haben bie Rreen berfelben als absolute 3medbegriffe jur Grundlage und biefe Ibeen begrunden bas Sollen. Dahin gehört auch bie Ibee ber Wahrheit und ber Wiffenschaft als ethisch praftischer Zwecheariff. bie praftische Philosophie erft ethisch praftisch und ift in ber theoretischen Philosophie auch ihren realen Principien nach bes gründet. Diese als absolute Zweckbegriffe enthalten ihre höchste Auctorikät für das Sittengeset; damit ist der abstrakte, kates gorische Imperativ beseitigt, und an die Stelle des ethischen Vormalprincips treten Realgründe als Erkenntnißgründe für die ethischspraktische Thätigkeit, und die Autonomie der praktischen Vernunst ist auf ihr rechtes Maß beschränkt, und der ethische Vormalismus beseitigt. Es herrscht damit auch der engste Zussammenhang zwischen theoretischer und praktischer Philosophie, und diese ist nur die Vortsehung zener. Alle pantheistischen Iresthümer sind damit auch in diesem Theile beseitigt, und die Immanenz Gottes in der Welt und im Menschen mit der Transssendenz in allen Theilen des Systems vereinigt.

Die Philosophie ruht auf bem Kulturleben und ber Kulturgeschichte, und ihr Princip wie ihre Methode sind von benselben bedingt. Nun ist aber das Princip der alten, mittelalterlichen und neuern Zeit verschieden, und damit auch das Princip der Philosophie, der Methode und Eintheilung ihres Systems. Es ist daher diese lette in der neuern Zeit nur dann dieselbe mit der alten Philosophie, wenn sie ihren eigenthümlichen Charafter verläugnet. Die Kulturgeschichte der neuern Zeit hat allerdings die Principien der alten Welt reproducirt und damit auch deren Weltanschauung, aber nur um selbst eigene, neue zu produciren. Daß sie aber in dieser Weltanschauung selbst noch vielsach befangen geblieben ist, dieses beweist insbesondere auch die in unserer Zeit noch herrschende Eintheilung und Gliederung des Systems der Philosophie.

1

2) Ich gehe nun zu Ritter's Werk über. Diefer leitet seinen Standpunkt durch eine Beurtheilung und Kritif des undesfangenen Dogmatismus, Septicismus, Kriticismus und der absoluten Philosophie Hegel's ein, und betrachtet ihn als einen durch die Kritif gerechtsertigten Dogmatismus, der den Gedansten an das Wissen, den selbst der Septicismus anerkennen musse, zum Princip d. h. Beweggrund der Philosophie mache §. 58. S. 175—187. In bemselben liegen ihm die Kenns

zeichen ber Gewißheit und Wahrheit. Es wird hier ber Ausgangepunkt und bas Biel, ber Bwed bes Denkens, unterfchies ben. Jener ift bie Erscheinung, biefer ift ber Bebante an bas Biffen, welcher bas Princip ber Philosophie ift. S. 114 - 119. Der Ausgangspunkt ift nur Stütpunkt, und burch bie Empfinbung ale bas Bewußtseyn ber Erscheinung gegeben, G. 119. Bie fommt aber die Bernunft von der Erscheinung überhaupt jum Wiffen? Auf biese Frage antwortet Ritter: bieses ift bie Aufgabe ber Erfenntnislehre ober Wiffenschaftslehre G. 129. Es werben nun jur Erflarung ber Erfcheinung bie einzelnen Biffenschaften, bie wiffenschaftliche Meinung aufgeführt, und ihr Berhaltniß zur Philosophie bestimmt, wobei ber Philosophie eine beschränktere Aufgabe ale bei Begel jufallt. Es folgt bas Berhaltniß ber Philosophie jur Auftlarung und jum Myflicismus. Das zweite Rapitel handelt bann von ber Erflarung ber Erscheinungen aus ben einzelnen Dingen, ihrer Arten und Gattungen, bas britte und lette von bem Transscendentalen und ber Erfenntnig beffelben.

Die Philosophie ift allgemeine Wissenschaft aus reiner Bernunft S. 125. Sie hat es nur mit ber Form bes Erkennens ju thun, die Vernunft fann keinen Stoff schaffen S. 135. Dies fer Begriff ber Philosophie burfte auf Widerspruch stoßen und eine zu enge Fassung besselben senn, die ganze Philosophie in Erfenntnißlehre ober Wiffenschaftolehre aufgeben laffen. Darin wird man bestärft burch folgende Meußerung: "Indem bie Bhilosophie ihren Untnupfungepuntt in ber Erscheinung überhaupt findet,' ihren Beweggrund aber in bem Bebanten an bas Biffen, welcher ben Endpunkt bes wiffenschaftlichen Strebens bezeichnet, muß sie zu zeigen suchen, wie bie Bernunft von ber Erscheinung überhaupt jum Wiffen gelangen fonne, bies ift als die Ausgabe ber Erfemntnislehre ober Wiffenschaftslehre angesehen worden, und man hat baher anch die Philosophie nicht mit Unrecht als bie allgemeine Wiffenschaftslehre betrachtet." S. 129. Diefes foll bie Aufgabe ber reinen Philosophie fenn, insofern fie fich ber Anwendung auf andere Wiffenschaft enthalte. Dieses ist in der That der Standpunkt des Verfassers der vorliegenden Encyklopadie. Es ist die ganze Methode dem Princip entsprechend, eine blos regressive, erkenntnistheoretische, das Princip erst suchende. Die Methode ist eine restektirende, von den Erscheinungen zu ihrem Grunde zurückgehende.

"Den subjectiven Formen bes Dentens, bem Ginn und Berftande entspricht bas objective Seyn als Sinnliches und Ueberfinnliches. Die theoretische Vernunft ift bas verständige Denfen, welches ben Grund ber finnlichen Erscheinung jum Inhalt hat, und ift bie Erfenntniß bes Ueberfinnlichen" S. 189. Siermit nimmt Ritter nur eine unmittelbare Erfenntnigquelle in ber finnlichen Wahrnehmung an, und fennt feine übersinnliche, und bamit unterscheibet er auch nicht ben Berftand von ber Bernunft, und feine überfinnliche Erfenntfligquelle ift baber nur ber Begriff, nicht bie 3bee. Er fest an bie Stelle ber Eintheilung ber Methaphysik in Ontologie, Psychologie, Rosmologie und Theologie, die Lehre vom realen Seyn und Denfen, und bie Lehre vom transscenbentalen Seyn und Denken. S. 184. So herrscht in der ganzen vorliegenden Enchklopadie nur ber Er= kenntnißgrund, welcher ben Sachgrund nur sucht, ihn aber eigentlich nie findet, um aus ihm bie Erfcheinungen abzuleiten und zu begründen. Der objective Bergang und die synthetische, productive Methode fehlt mit bem Brincip. Da giebt es feine Metaphpsif in welcher bas an fich Erfte, ber mahre Anfang, bas absolute Prius ber Real- und Formalgrund zugleich ift, beffen eigenes Senn wie alles Seyn außer ihm feine eigene That ift. Die fpeculative Theologie und Rosmologie hat hier feine Stelle. Gott, Belt find gegebene Begriffe. Das Erfahrungsgebiet, in bem fie uns erscheinen, ift aber unendlich.

Es ist das Erkenntnisproblem als die Einheit des Denkens und Seyns zu der des Subjects und Objects, der Subjectivität und Objectivität, des Ich und Nichtich durch Kant und Fichte fortgebildet worden. Die Uebereinstimmung und Einheit bes Ich mit sich nach seinem Wesen, also das Denken bieses Seins ift wohl zu unterscheiben von ber Uebereinstimmung bies its Ich als bes Erkenntniß-Subjects mit bem realen erkenn-baren Inhalt. Das Sehn ist so ein Subjectivs und Objectivreales. Die Gewisheit und Wahrheit des Ersten ist der Erkenntnißgrund der Gewisheit und Wahrheit des Zweisten, damit ist die Einhelt des Denkens und Seyns keine gezgebene, sondern sie ist vermittelt und begründet.

So viel Beachtungewerthes (wie von bem gelehrten, icharffinnigen und besonnenen Forscher zu erwarten mar) auch über bie Spfteme von Rant, Fichte, Schelling und Begel gesagt wird, so scheint mir boch ber Karbinalpunkt ihrer Irrthumer nicht hervorgehoben und widerlegt worden zu feyn. Giner biefer ift bie Bermechselung bes Erfenntnisprincips mit bem Brincip bes Senns. Auf ihr beruht bie Bermechselung ber Logif, Erfenntnißlehre mit ber Metaphysif. Diefe Berwechselung bat ben ibeellen Pantheismus jur Folge, welcher bie Erkenntniß Bottes und ber Belt fur eine Erzeugung berfelben halt. Diefer Berwechfelung ift es ferner juguschreiben, bag ber psycholos gifche Subjectivismus die Seelenvermogen zu metaphpfischen Brincipien macht. So Schopenhauer ben Willen, Fries bas Gefühl. obgleich biefelben nur Ibealprincipien find, wie die Borftellung in welcher bas Senn blos zur Erscheinung kommt. Ebenso ist bie Berftummelung ber Erfenntnifvermogen und bie Befchranfung derselben auf die Sinnlichfeit und ben Berftand bei Rant nicht einer genügenden Rritif unterworfen, und boch entstehen bie hauptirrthumer Rant's und seiner Nachfolger aus biesem Umfande. Vor Allem ift es bie unerträgliche Trennung ber theoretischen und praftischen Philosophie und ber Dualismus ihrer Dagegen beruhen auf ber anbern Seite Sauptirrs thumer ber nachkantischen Philosophie in bem Aufgeben epoches machender Wahrheiten ber Kant'schen Philosophie und bem Burudfallen in Dogmatismus und Empirismus. Die Ginheit bes Denfens und Senns wirb wieber jur Boraussegung, bie Erfenntnißformen wie Begenftanbe find gegeben, anstatt begrunbet. Die hier einschlagenben Fragen werben felbft nicht einmal

tiefer erwogen nach ihrem Inhalte und ihrer Form. Es wird bas Senn bes Erfenntniß = Subjects nicht von bem Senn bes von ihm verschiedenen Objects in ber Art unterschieden, baß von ber Uebereinstimmung jenes mit fich felbft nach feinem Befen, also von ber Bahrheit ber Selbstgewißheit und bes Selbstbewußtsenns, Die Gewißheit und Die Wahrheit jedes anbern Cenns bedingt ift. Rant giebt mit ber Unerfennbarfeit bes Wefens bie Möglichkeit biefer Begrundung auf. Gleich= wohl nimmt er im Widerspruche mit fich in feinem Erfenntnißvermögen überhaupt und in bem Begriffe von ber transscenbentalen Apperception ober bem reinen 3ch in ber theoretischen Philosophie, sowie in seinem Begriff ber Freiheit als Grundlage ber praftischen Philosophie, und in seiner Lehre von ber transfcenbentalen Freiheit ein Noumenon an, wofür er in ber Rritif ber Urtheilofraft felbst bie Erkenntnifguelle findet, wenn er fie auch nicht gelten laffen will für ben Menschen. Rant giebt in ber Deduction ber reinen Berftandesbegriffe eine Deduction bes reinen Selbstbewußtschns ober Ichs, welches wesentlich in ber Form bes Gebächtniffes erscheint, und bie Synopsis und Synthesis ber Vorstellungen möglich macht. Allein er läßt bas Ich nicht bei ber Sinnlichkeit als fie bestimment, fondern nur bei ber Verftanbesthätigfeit erscheinen. Deghalb ift bie Empfinbung feine transscendentale, sondern nur eine psychologische Er= Sie ift eine Affection ber Seele von ber Matefenntnißform. rie, feine ale Erfenntnismöglichfeit gebachte Erfenntnisform, burch welche bie Seele fich burch ihre eigene Thatigfeit afficirt, und fo bie Materie bestimmt und ihre Daseyns - Möglichkeit wirb. Diese Unsicht war Fichte gang unbegreiflich nach bem Rant'schen Standpunkt. Er macht bas 3ch jum Erfenntnifprincip, welches feine Formen ber Sinnlichfeit wie bes Berftanbes ju beftimmen hat. Rant zeigt in jener gebachten Debuction, baß ohne Bebachtniß und Erinnerungsfähigfeit gar feine Unterscheibung und Berbindung möglich ift, und fonnte baber mit Recht fagen: 3ch entstehe nicht aus ber Berbindung eines Mannigfaltigen zur Einheit, fonbern fete biefe ichon voraus. Allein was

ist das Gedächtnis anders, als die Macht der Restexion in sich und zwar als ganz ursprügliche, durch nichts vermittelte, sons dern als Grundbedingung jeder Vermittelung der Seelenthätigsteit. Daraus folgt, daß jede Erscheinung der Seele sich selbst und Allem andern nur durch diese Grundthätigkeit bedingt ist, daß sie die wahre causa sui und aller übrigen Seelenthätigseit ist. Der Begriff des reinen Ich ist diese nur sich selbst bewußte Thätigseit der Seele. Sie ist ihre wahre Korm der Substanzialität. Das Erkenntniss-Subject als Ich an die Spise der Erkenntnisslehre stellen, heißt nichts anderes, als diese Thatssache erkennen und anerkennen.

Much R. nimmt eine reflexive Thatigkeit bei jebem einzels nen Ding ale Bedingung seiner transitiven an, in welcher es fich Subject und Object sen. S. 203 - 8. "Wenn einem Dinge eine Thatigfeit auf ein Unberes beigelegt werben foll, fo muß es zuerft eine Thaigfeit auf fich felbst ausüben." S. 211 ff. Er nennt biefe Thatigfeit mit Berbart Selbsterhaltung. "Wir lernen biefe reflexive Thatigfeit junachft in unferm 3ch fennen. Das Ich benkt sich selbst, wir benken baber alle Dinge nach ber Analogie mit ihm S. 213. Gin folder Gegenstand, welder nur in reflexiven Thatigfeiten zeitlich uns jur Erscheinung fommt, nennen wir einen Beift." S. 242. Ritter geht von bem einzelnen Ding aus und läßt baffelbe burch bie Wechselwirfung mit anbern Einzelwesen sich entwickeln burch bie transitive Thatigfeit. Durch die Ginheit der reflexiven und transitiven Thas tigfeit entsteht bie Bechselwirfung. Go gelangt er zu bem Begriff ber Gattung und Art, und geht in ber transscenbentalen Erfenntniß zur höhern und höchsten Art ober Gattung, bem Begriff ber Welt und Gott fort. Co betrachtet R. benn auch ben Begriff bes Ich im Verhaltniß zur Außenwelt, die er Richtich nennt. Er zeigt ben Anfang und Fortgang ber Selbsterfenntniß. Er hat bisher aber nur bas reale, empirifche Denken und Sehn zum Inhalt, mithin auch bas empirische Ich und Richtich, Es folgt nun bas Transscenbentale und bie transscenbentale Erfenntniß. Der erfte Theil ift eine Phanomenologie;

ber zweite foll fich mit ben hochften Grunden ber Dinge, Gott und Welt beschäftigen. Wenn die reflexive Thatigfeit jedes Dinges bie Bebingung ber transitiven ift, so unterfcheibet fich bie bes Beiftes burch bas Bewußtseyn berfelben ober baburch, baß fie eine fich felbft bewußte ift, und mithin ber Beift fein Gelbft ale Grund biefer Thatigfeit benft. Dbichon nun ber Beift biefe Grundthätigkeit als Bedingung jeder andern vollzieht, fo wird er fich boch erft fpater beffelben bewußt, und rein an und für fich wird er fich ju allerlett feiner bewußt. Seine transitive Thatigfeit und bie burch fie erfolgende Wechselwirfung mit Unberm, mit ber Außemwelt, fann er aber nur burch feine eigenen Drgane, feine Seelenvermogen vollziehen, benn nur burch fie giebt es für ihn eine Außenwelt. Er muß aber in ber Wechfelmirfung mit biefer biefe Bermögen entwideln und zwar nach und Bierbei ift er fich nur feiner bewußt in Bezug auf biefe Außenwelt. Rur burch fie bedingt, reflectirt er fich in fich, und ber Inhalt seines Bewußtsenns ift nicht er felbst, sonbern bie Dinge ber Außenwelt find berfelbe. In biefer Wechselwirfung mit ber Außenwelt erzeugt ber Beift aber feine Seelenvermogen und lernt fle fennen burch ihre Functionen. Indem er nun fich ihrer bewußt wirb, reflectirt er fich burch fie in fich als in ben Grund berfelben. Damit haben jene Bermogen aber nur pipchologische, noch feine transscendentale Bebeutung. Diefe erlangen fie erft, wenn fich ber Beift als reines Gelbft in fich reflectirt, und fo ein reines Gelbftbewußtfenn erzeugt, als Grund ber transscendentalen Erfenntniß feiner Selbft und feiner Seelenvermögen. Diefes reine Selbftbemußtfenn bes Beis ftes ift aber nur bas Bewußtseyn und bie Erfennt= niß feiner urfprunglichen Reflexion in fich, welche feiner Reflexion in fich aus ber Wechfelwirfung mit ber Außenwelt und mit feinen Organen vorangeht.

Man wird bas Princip und bie Methobe Ritter's in feisner vorliegenden Encyflopabie nur recht verstehen, wenn man fie auf der Grundlage ber Schleiermacher'schen Philosophie betrach-

tet, und ihre Borguge und Mangel werden und so flar vor In Bezug auf jene erinnere ich nur an bie Augen treten. Rritif, welche Chalybaus in feiner letten Schrift "Funbamentalphilosophie" über Schleiermacher gegeben hat, bie auch jum Theil Ritter gilt. Er finbet bei Schleiermacher nur eine Erfenntniß bes Endlichen, mithin nur eine finnlich empirische Rationalität, welche die in ber Erfahrung vorliegende Wechfelwirfung zwischen Seyn und Denken zum Ausgangspunkte nehme. Auch Rrause tabelt an Schleiermacher, bag er nur bie Philosophie als Weltweisheit betrachtet. In ber That giebt es in biefer Begiehung teinen scharfern Gegensat ale ben, welcher mischen Rrause und Schleiermacher und auch Ritter besteht. Diefer Gegensat wird fich erft in ben folgenben Theilen ber Ritterichen Encyflopabie in feiner Bebeutung zeigen. Es burfte aber gerabe in unferer Beit von gang besonderer Bichtigkeit fenn, auf biefen Begenfat aufmertfam zu machen und ihn naber zu beleuchten.

Senaler.

Die philosophisch - tritischen Grundzüge ber Selbstvoraussehung, ober die Religionsphilosophie. Bon G. Mehring. Stuttgart. Belser'sche Buchhandl. 1864.

Der Verf. geht in seinem Werke von der menschlichen Perstönlichkeit aus, und findet das Wesen derselben darin, sich selbst in einer andern Persönlichkeit Objekt zu werden und dadurch sich als das wahrhaft in sich selbst reslektirte Subjekt Dbjekt zu verwirklichen. "Das Ich — sagt er — sindet in dem Andern sich selbst. Es hat also das persönliche Leben edenso sehr die Form der Augemeinheit als der Individualität, ebenso sehr der wahren Zweiheit als der wahren Einheit in sich. Die Persson ist allgemein, sosenn es für sie kein schlechthin Anderes giebt; sie ist die wahre Individualität, sosern sie in dem Versehen in das Andere sich als Selbst, als reslexives, in sich, nicht blos äußerlich begränztes Individual verwirklicht; mit Einem Wort

bie Person ist die konfrete Allgemeinheit. Indem nun jede Person über sich als diese einzelne übergreift und die andere in sich einschließt, bilbet sich ein Zusammenhang, eine Reihe, in welscher die Progonen mit den Spigonen eine Ginheit bilben. In dieser Einheit nimmt die einzelne Person die ganze Reihe der vorhergehenden Personen in sich auf, und dadurch entsteht der Prozes, den wir Geschichte nennen."

Aus biefem Begriffe ber Perfonlichfeit folgert nun ber Berf. junachst bas Senn einer Urverson, aus welcher bas perfönliche Leben bes Menschen allein erklärlich fenn soll. Denn fete bas Berfonleben immer andere Berfonen voraus, aus beren Reflexion in fich bas 3ch fich als Selbstbewußtsenn fete, fo führe bieß zu einem unendlichen Regreß, ber aber eigentlich ein Wiberspruch in fich selbst sen und nur bie Unlösbarfeit bes Problems, bas Berben ber Perfonlichkeit zu erklaren, ausspreche. Auch weife bas Sohe und Bollfommene in bem Ideal, welches fich ber Beift bildet, auf etwas Unberes bin als auf eine unendliche Abfolge ber Bersonen. Man burfe fich hierbei nicht auf ein Angeborenseyn bes 3beals berufen; benn bas Ungeborenseyn gehöre zu ben Rebensarten, welche nur beurfunben, baß man jest bem Erflaren ein Enbe machen wolle, und bie Berson, in welcher bas Rind bie Ibee feiner felbst erfaffe, fündige fich in bem Gelbstbewußtseyn, aber nicht als eine angeborene Gigenschaft beffelben, als etwas zu ihm felbit Behöris ges, fondern als etwas über bemfelben, als felbst eine Perfon an, welche ber fie erkennenben Berfon als Begenftand gegenüberstehe. So gewiß also ber Mensch sich selbst, sich als Selbst erfaffe, gang mit bem gleichen Maage von Realitat fete er in biesem Selbstfegungeaft bie Urperson, ben perfonlichen Bott, voraus.

Wir können im Wesentlichen mit biefer Auffassung bes Hrn. Berf. nur einverstanden seyn. Darin, daß derselbe von ber Ibee der Persönlichkeit, dem konkret Augemeinen, das in sich Augemeinheit, Sichversehen in Anderes und Einheit mit dem Andern in der Form ber restexiven Selbstheit ift, ausgeht, erhebt

er fich von Unfang an ju einem bobern Brincip, ale ber von bem abstraft Allgemeinen, bem blos allgemeinen Gem ober ber allgemeinen Substanz ausgehende und barüber nie mahrhaft hinaustommende Bantheismus. Wir glauben gwar, baf icon, wenn bas Sepn an fich grundlich erfaßt wirb, ein tieferer, realerer Begriff beffelben entsteht, ale berjenige ift, welchen ber Bantheismus fennt, und es ift bie Aufgabe ber Philosophie, bis auf jenen allgemeinsten Begriff, ben bes Seyns, bie Synthefe bes Allgemeinen und Ginzelnen gurudzuverfeben. schon bas Senn weist als bas seinem Begriffe nach vom Denfen Unabhangige auf ein Fursich bin, ohne welches es biefes Unabhangige nicht fenn fonnte. Allein allerdings braucht bie Religionsphilosophie als solche nicht biefe ontologische Untersuchung vorzunehmen, sondern barf sich nur barauf als ein einer andern Wiffenschaft zugehöriges Problem berufen, felbft aber von bem Selbstbewußtseyn ber menschlichen Perfonlichfeit ausgeben. Dag nun biefe ein urperfonliches Leben, einen Urgeift, ale Erflarungegrund voraussete, hat ber Gr. Berf. scharffinnia baraethan. Das Selbstbewußtseyn bes Rinbes entwidelt fich nur aus bem ber Eltern, und wenn wir nach ber Ents ftehung bes Selbftbewußtfenns ber Eltern fragen, fo tommen wir wieder auf bas Borhandensenn bes Selbstbewußtseyns ihrer Brogonen und sofort ins Unenbliche ruchmarts. Allein biefer unendliche Regreß findet thatfachlich nicht ftatt; benn es ift eine Thatfache ber Raturforschung, bag es eine Beit gab, in welcher noch tein Mensch auf Erben lebte, mag auch biefe Beit vor noch so viele Jahrtausenbe zurückverlegt werben. Man wirb alfo vom pantheistifchen Standpunkte aus genothigt, bas Selbfibewußtsenn rein aus bem thierischen Leben fich bilben zu laffen, und bieß ift, wie aller Erfahrung und Beobachtung, fo auch bem Befen ber Perfonlichfeit burchaus witersprechent, weil nur Gleiches Bleiches hervorbringen fann, Geift aber und Thier, überhaupt alle Naturwesen ungleichartig, spezifisch ver-Schieden find.

"Wenn nun aber, fahrt M. fort, Gott perfonlich ift, fo Beitige, f. Bbilof, u. pbil, gritif. 48. Band.

heißt bieß : er unterscheibet fich in bas Erfaffenbe und Erfaßte. Bos her kommt es, daß ich mir in einem einzelnen Akte gegenstänblich werben kann? Rur baher und nur bann ift bieß möglich, wenn ich mir überhaupt Gegenstand werben fann. Alfo ift es nothwenbig , bag basienige , welches fich erfaffen foll, ju einem Unbern werbe, ju einem gleichgiltigen Er. Aber wenn man fo zwei hat, ein Erfaffenbes und ein Gegenständliches, fo follen biefe 3wei nicht zwei bleiben; benn fonft wurde es nicht zu einem Sicherfaffen tommen. Diefe beiben muffen alfo ale gleich ge= fest werben, und bieg fann nur fo bewerfftelligt werben, bag fte in einem Dritten zusammenkommen, in welchem fie beibe eine find, ohne boch jufammenzufallen. Dieß geschieht burch ben Dazwischentritt eines Du. Dasjenige, welches sich als gleich= giltiges Er geset hat, wird als Du angerebet, bamit ebenfo als Unterschiedenes behandelt, wie als bas Unterscheibende. In jenem Du fommen beghalb bie beiben erften in ihrer Diefelbigkeit zusammen. So werben zu bem Sicherfaffen bie brei Berfonen bes Er, Du und Ich erforbert, und es find in ber Gott= beit brei Berfonen: ber Bater, Sohn und heil. Beift zu unterfcheiben."

So sehr wir es bedauern, so mussen wir boch gestehen, daß uns die Deduktion des Hrn. Berf. nicht von der Wahrsheit der Kirchenlehre überzeugen komte. Abgesehen davon, daß Jesus selbst sich nur eine Einheit mit dem Bater, entschieden aber keine Gleichheit mit ihm vindicirt (Joh. 10, 28. 30), und daß der h. Geist als der Geist Gottes selbst doch an sich keine von ihm verschiedene Person sehn kann, auch wenn er als der in und wirksame Gottesgeist gesaßt wird: so solgt aus dem Sichersaffen, dem Alte des Selbstdewußtsehns zwar dieß, daß das Ich sich unterschetde als das Erfassende und Ersaste, aber dieß Ersaste ist und bleibt darum doch immer dasselbe Ich, dieselbe Person, wie das Erfassende. Gerade dieß vielmehr, daß das Ich sich im Unterscheiden seiner von sich als dasselbe Ich, dieselbe Person weiß, gehört ebenso wesentlich zum Alte des Sichersaffens, wie das Sichselbstunterscheiden. Es

G. Rehring: Die philosophisch-ftrolichen Grundzüge 2c. 83 fann baher aus bem Sicherfaffen bes Urwefens eine breifache Berfonlichfeit beffelben unmöglich abgeleitet werben.

Dennoch ift - und barin hat ber Gr. Berf. Recht baß Sicherfassen, worin bas Urmefen auf ewige Weise Urgeift ift, von ber bochften Bebeutung für bie Erfenntniß nicht nur Bottes, fonbern auch eines Unbern in Gott. Denn inbem Bott fich felbft auf ewige Weise bentent anschaut, muß er fich nicht nur von fich felbft, sonbern auch von einem Unbern, bas et nicht ift, unterscheiben. Dieg Anbere aber fann eben begwegen nicht felbst eine zweite Gottheit, fonbern nur etwas Richtgottliches fenn. Dies Richtgottliche ift bie Welt, bie mit allem, was zu ihr gehört, bem Werben und feinen Bedingungen untemporfen und infofern von Gott, bem Ewigen, unterschieben ift. Run aber kann bennoch Alles, was ba geworben, nur aus Gott, bem uranfänglich Alleinsevenben, entftanben fepn. Die Welt muß baber auch dus bem gottlichen Wefen gefest, folglich auch bes gottlichen Befens gewiffer Maagen theilhaftig fenn. Wie ift Beibes möglich, fowohl bieg, bag bie Belt ein Richtgottliches, ale bag fie bes gottlichen Wefens theilhaftig ift? Rur baburch, bag Gott, fich auf ewige Beife intuitiv bentenb. auch bie imenbliche Rulle feines Gevns anschaut und unterscheibet, hiermit auch bie Dlöglichfeit erfennt, bie in ihm einige Bulle feines Cenns in ber Form ber Bielheit, bes Reben : und Racheinander zu offenbaren, und fomit eine Welt zu feten, welche gwar vermoge bes Werbens, bem fie unterworfen, von Bott verfchieben, ein Richtgotiliches, aber boch als bie Offenbarung ber Fulle bes gottlichen Lebens in ber Form ber Wielheit, bes Reben und Racheinander zugleich göttlich, ober. wenn wir beibe Geiten bes Beltbegriffs, bas Richtgöttliche und Bottliche in ihm, jufammenfaffen, gottvermanbt ift. Die Entstehung ber Belt begreift fich zwar noch nicht aus bem intuitiven Sichselbfebenken Gottes; benn um fie in ihrer Birflichteit zu begreifen, bazu gehören noch anbere Botenten in Bott, namlich feine ewige Liebe und bie Allmacht feines freien Bollens. Aber bie Doglichteit bes Beltwerbens liegt fcon

im göttlichen Selbstbewußtsenn als solchem. Es hat beswegen auch die Conftruction des göttlichen Selbstbewußtsenns ihre hohe speculative Bedeutung für die Erkenntniß eines Undern in Gott, aber dieses Undere kann nur als der \*\*comos\*, nicht der \*\dogs begriffen werden, welcher lettere vielmehr die göttliche Bernunft selbst in der Form des Selbstbewußtsenns ist.

... Meine Unsicht berührt sich baber fehr nahe mit ber des Aber boch enthält fie auch bem Gefagten geehrten Brn. Berf. aufolge eine Differenz hinfichtlich ber Auffassung ber Berson Jesu, welche fich burch bas gange Werf beffelben hindurchzieht. glaube, biefelbe hier nicht in ihre einzelnen Phasen weiter verfolgen zu follen, ba fich lettere gang von felbft von bem angegebenen Bunfte aus ergeben. Dieg halt mich jeboch nicht ab, ben großen Scharf - und Tieffinn, mit welchem ber Br. Berf. bie religionsphilosophischen Lehren entwickelt, und mit welchem eine feltene vertraute Befanntschaft mit bem flassischen Alterthum, insbesondere mit Platon und Ariftoteles, wie mit ben Spftemen ber neuern Philosophie fich verbindet, und feine vielfach originelle Auffaffung und Lösung ber religionsphilosophis schen Probleme gebührend anzuerkennen, und barum sein Werk ben Lesern, befonders ben Theologieftubirenden aufs Ungelegentlichfte ju empfehlen.

Mirth.

Borfchule ber Aesthetik. Zwanzig Borträge von Ludwig Edardt. Karleruhe. Bielefelds hofbuchhandlung. 1863.

Wir zeigen mit Freuden vorstehendes Werk an, in welchem ber Berf. die von ihm vor einer hochgebildeten Bersamm-lung zu Karleruhe gehaltenen Borträge über die Kunft veröffentlicht. Sich anschließend an die afthetische Richtung Carriere's und Zeising's stellt er der pantheistischen Aesthetif Bischer's u. A. eine theistische gegenüber. Er glaubt weder vom Gefühle des Beschauers, noch vom Kunstwerk, noch von der Idee des Schonen, sondern vom schöpferischen Geiste ausgehen zu mus-

fen. Seinen Quell bat bas Runftwerf in ber Bhantafie bes Runklers; biefe aber - fagt er - weift hin auf ben bochften fcopferischen Benius, auf Bott, und somit ift bem Berf. Gott ber eigentliche Ausgangspunft. Die Welt ift ein Runftwert und führt baber jurud auf ben höchsten ursprünglichen, immerbar in Gestaltenfulle fich offenbarenben Gottesgenius. Das Schone ift bie Durchbringung ber Ratur vom Geifte ober, wie ichon Schiller baffelbe bezeichnete, bie Ineinebilbung bes Ibealen und Realen. Darum fest bas Schone ein hochftes Princip voraus, in welchem Geift und Ratur, Ibeales und Reales, uranfanglich und in alle Ewigfeit eines find. Diefes Bringip ift ber Gott bes Theismus. Bahrend ber Deismus über bem Begensat zwischen Gott und Welt, Beift und Ratur, Ibealem und Realem die Einheit beiber aus bem Auge verliert, vergift umgefehrt ber Bantheismus über ber Einheit berfelben ihren Unterschied, und nur ber Theismus ift basienige Suftem, melches fowohl bie Einheit als ben Unterschied jener Botengen feftbalt. Der Theismus fann baber allein auch eine mahre Mefthetif begrunden und eine lebendige Runftlehre erzeugen. Gott tragt nach ber Ansicht bes Theismus Geift und Natur in geheimnißvoller Beise seit Ewigfeit und in Ewigfeit in fich, entläßt aber beibe in feiner ichopferischen Liebe aus fich zu ftreitenbem Begenfas und bringt eine Reihe von Gestalten hervor, in welchen ber Beift ober bie Materie abwechfelnb vorwiegt. aber in ben von Gott erschaffenen Wesen ber Beift und bie Materie wieder fich burchdringen, besto mehr stellen sie in fich bie Schönheit bar und besto gottahnlicher find fte.

So weit ber Berf. Bir glauben nun zwar nicht, baß bie Aesthetif von ber Gottesibee, wie Edarbt annimmt, eigentslich ausgehen könne, und zwar beswegen nicht, weil wir zuerst bie Ratur bes Schonen selbst kennen muffen, um bann erst einen von ber Ratur besselben bestimmten Ruckschluß auf ben Grund bes Schonen machen zu können. Edarbt schließt von ber Welt als Kunstwert zurud auf Gott als höchsten Welt-tunftler; um aber beurtheilen zu können, ob bie Welt wirklich

unter ben Begriff bes Runftwerts subsumirt werben tonne, muß ich auvor biefen Begriff bes Kunftwerts, bamit auch ben bes Schonen felbst mir gebilbet haben. Go fehr wir nun hierin von Edarbt abweichen, wie er benn thatsachlich felbft nicht Gott, fondern bas Schone und bas Runftwerk zum Ausgangspunft macht. fo fehr ftimmen wir barin mit ihm überein, bag bie 3bee bes Schonen ihre bochfte und lette Bewahrung in ber Gottesibee habe, und bag nur eine bie Wahrheit ber Gottesibee anerkennende Aesthetif auch jur vollen Unerkenntnig ber Wahrheit und Realitat ber afthetischen Begriffe, insbesondere ber Ibee bes Schonen gelangen tonne. Wir haben ichon früher in unserer Beitschrift (Bb. XXXV. S. 2. S. 214) barauf hingewiesen, bas und warum eine auf einem abstraft pantheiftischen Sintergrunde ruhende Aefthetik bie Realität ber afthetischen Ibee, ber Ibee bes Schönen, nicht vollfommen anzuerfennen vermöge, und wir haben a. a. D. die eigene Aeußerung Bischer's felbst hervorgehoben, wornach bas afthetische Ibeal eigentlich nur auf einem fubjektiven Scheine beruhen foll. Es muß in ber That bie pantheistische Alefthetif bem ichonen Ibeal bie Realität absprechen, weil bas schone Ibeal bas Einzelne, Individuelle in feiner Ginheit mit bem Allgemeinen, ber universellen Rorm, barftellt, bem Pantheismus aber bas Allgemeine, Unenbliche bie bas Einzelne fcblieblich nur negirenbe Beltmacht ift. Bang anbers geftaltet fich bie Werthschätzung bes afthetischen Ibeals von einem Stand. punfte aus, welcher nicht bas abftraft Allgemeine, fonbern bieses in seiner Einheit mit ber Selbstheit als Weltprinzip fest. Bon biefem Standpunkte aus ergiebt fich, bag bie perfonliche Bestimmung ber von Gott geschaffenen Beifter eben auch nur eine folche Ineinsbildung bes Allgemeinen und bes Individuellen in ber Form bes Werbens feyn konne, und bamit ift bie Babrheit bes ichonen Ibeals gerettet. Denn es weift bann amar auch für diese Auschauung das Ideal hinaus über die jegige, empirische Wirklichkeit in eine unenbliche Bufunft, aber biefe Butunft ift bann unfer. In einem anbern Ginne will auch bas äfthetische Ibeal gar nicht als real gelten; benn jebes ächte

Kunstwerf ragt hinein in die Ewigkeit, und die Ahnung der lettern, wie sie sich in jedem tiefern Kunstwerf ausspricht, versleiht demselben seinen geheimnisvollen Reiz und erhebt den Beschauenden empor zum Unendlichen, aber nicht als einer zersstörenden Macht, sondern als einem affirmativen Lebenbelement, worin die Persönlichkeit zu einer immer vollkommneren Selbstentwickelung gelangt.

Bie wir barum, fo entschieben wir uns gegen eine theologistrenbe, Bott jum Ausgangepunft nehmenbe Aefthetif ausfprechen muffen, boch bie mahre theiftifche Gottebibee als leste und tieffte Bewährung aller andern Ibeen, auch ber afthetischen, anerkennen: fo fcheint uns auch bie Form, in welcher Edatht bie Gottebibee auffaßt, im Befentlichen bie allein mahre ju fenn. Go wenig ber Materialismus fabig ift, bas Schone, bas immer ein Durchbrungenseyn bes Sinnlichen burch etwas Ueberfinnliches, bas Seelische und Beiftige, in ber Freiheit ber Form ift, auch nur annahernd zu begreifen: ebensowenig vermag ber reine 3bealismus ober Spiritualismus bas mahre 2Befen bes Schonen zu begrunden, jener nicht, weil ihm bie Ibee bes Ueberfinnlichen, Beiftigen als ber freien Entelechie bes Stoffs mangelt, biefer nicht, weil er bie Bebeutung und Realitat bes Stoffs mißtennt. In bem Urpringip muß baber bie wahre Philosophie, wenn in ihm und aus ihm bas Schone feine lette Bemahrung und Begrundnng finden foll, beibes fegen: Stoff und Beift, und zwar als gleich wefentliche, jeboch nicht als gleich werthvolle Botengen, fonbern fo, bag ber Beift als bie ben Stoff beherrschende und frei beseelende Dacht, ber Stoff nur als Dafeyne - und Erscheinungsform bes Beiftes gebacht wird. Mit andern Worten: bie Bhilosophie, nachdem fie fich lange Zeit hindurch in dem Gegensatz bes Idealismus und Realismus bewegt hat, ohne innerhalb beffelben zur vollen Erfenniniß bes Sevenben gelangen zu fonnen, muß endlich auch im afthetischen Gebiete mit vollem, flarem Bewußtseyn gum Realibealismus fich etheben. Bon biefem Begriff bes Urpringips aus wird bann auch erft bie Schopfung begrelflich, jeboch nicht, wie Edarbt fich ausbrudt, als ein Prozes ber Entlaffung von Ratur und Beift aus Gott, zu beffen ewigem, unveranderlichem Befen fie ja gehören, vielmehr als ein Aft ber Selbstoffenbarung Gottes in seiner ewigen Lebensfülle unter ber Form bes Reben- und Racheinander.

Biel Bortreffliches und Beherzigenswerthes enthält auch, was ber Berf. über bas Berhaltniß bes Schonen jum Guten, bie sittliche Wirkung ber Runft, die Tendenzpoesie, bas Lesen bichterischer Werte, die Berschiedenheit der Kunfte u. 21. vorträgt. So hoch ber Berf. die afthetische Bildung stellt, so ift ihm doch mit Recht bie ethische, die Rraftigung des Charafters und ber Gefinnung, bas hochfte Biel, und er verlangt begives gen, bag wir bas vom Altare ber Poefie geraubte Prometheus. feuer in bas Leben übertragen und ein Drama leben follen. Für ben Runftler ale folchen muffe zwar bas Gefet ber Schonheit bas höchste fenn, aber bieß hindere nicht, baß er eine hohe, bie Menschheit leitende 3dee jum Mittelpuntte seiner Schöpfung Cold' eine Ibee muffe aber bann fein Werk innerlich burchziehen, in allen Theilen beffelben zu belebendem Blute verarbeitet, nicht blos, wie Bottschall erinnert, außerlich als Phrase, ale Etifette an baffelbe angeheftet senn. Bielmehr muffe bie Ibee in ihren Tragern und Befampfern zu Berfonen werben und in ihnen in Leibenschaften fich umgestalten. Mit Treitschfe vertheibigt er barum auch die Dichter, welche bas Eble und Tüchtige einer von politischen Ibeen burchaus beherrschten Beit begeistert empfinden, und fragt die Anhänger jener abstraften Mesthetif, welche immer versichern, ber Dichter fonne nur Reinmenschliches schilbern, ob ftaatliche Stoffe unmenschlich seven. ob nicht in großen politischen Stoffen die Leibenschaften in gewaltigen Formen auftreten? Wie aber hiernach bem Berf. bas Ethische höchster Lebenszweck ift: so findet er umgekehrt in ber Poefie eine bas Leben verklarende, feine Profa aufhebende Macht. Die Boesie gieht nach ihm nicht vom Leben ab. Wer so fpricht. hat nur falfche fentimentale Mondscheinmenschen im Auge. Für bas achtpoetische Gemuth giebt es feine Lebenspflicht ober Urbeit, die ihm als Prosa erscheint. Rur eine gemeine Denkart ift prosaisch. Gegen diese schützt gerade ein weiser Genuß ber Dichtkunft.

Wir brauchen nicht erst zu versichern, baß wir mit biesen Ansichten einverstanden sind, da wir und in ähnlichem Sinn bereits vor Jahren in unserer Zeitschrift (Bd. XXXV. Ht. 2.) bes Räheren ausgesprochen haben. Nur möchten wir hinzuseten, daß in der Seele des Dichters nicht zuerst die Idee in ihrer Allgemeinheit für sich sich bilde und er erst hintennach hiezu die konkreten Personen als Träger sucht, sondern daß beides ursprünglich im dichterischen Geiste eins ist, die Idee und ihre Konkretion, Gedanke und Anschauung, während erst wir es sind, die hintennach beides in der Restexion vollkommen scheiden.

Die Darstellung bes Berf. reicht in ben bis jest erschienes nen Bortragen nur erft bis jur Gintheilung ber Runfte und bis ju ben Grundelementen ber Baufunft. Er nimmt feine Gintheilung vom Runftler her und unterfcheibet eine bilbenbe, empfinbenbe und bichtenbe Phantaste. Siernach ift ihm bie Boefte bie bochfte, weil geiftigfte und vielseitigfte Runft, allein alle Kunfte find ihm boch gleichberechtigt und jebe in ihrer Art ein Sochftes. Ber erreichte - ruft er aus - bie Blaftif in ber Geftaltung bes Menschen, wer bie Dufit im wortlosen Malen ber wortlofen Empfindung? Wir ftimmen hierin mit G. überein, möchten aber boch ber auch von ihm beliebten, gewölnlichen und auffteigenben Darftellung bie herabsteigenbe erganzenb zur Seite Liegt benn nicht fcon bem Gemalbe, ber Statue ein innerliches bichterisches Phantafiebilb zu Grunde, und wenn es allerdings auch eine wortlofe Mufit giebt und eben bieß bie relative Selbständigfeit ber Musit offenbart, beweisen nicht bennoch bie Texte ber Opern und bie Lieber, welche bie Tonfunfts ler ihren Kompositionen zu Grunde legen, jene Berrichaft, welche bie Dichtfunft im gangen Gebiete ber Kunfte ubt? Wir fonnen baher auch die Betrachtung umfehren und fagen: die verschiebes nen Runfte find ebenso viele Stufen ber Berleiblichung bes bealen. Denn in ber Boefte gelangt bas Ibeale jur fprachlichen Darftellung, welche felbst in uns erft bie blose Borftellung bes Ibeals erwedt; in ber Musik bewegt es bas ganze intensive Gefühl, und in ben bilbenden Kunsten gestaltet es sich aus zur materiellen, körperlichen Anschauung.

Bu unserm großen Bedauern haben politische Bestrebungen ben Berf. aus seinem Wirkungstreise in Karlsruhe geriffen. Und erschien dieser Wirkungstreis, der es dem Berf. ermöglichte, vor einem hochgebildeten Zuhörerkreise in der Hauptstadt eines freisinnigen deutschen Staats die höchsten Ideen vorzutragen, nicht allein als persönlich beneidenswerth, sondern auch als ganz geeignet, der wahren, freien und doch zugleich das religiöse Gemuth befriedigenden Philosophie die Bahn in's öffentliche Leben zu brechen. Wir hoffen nun wenigstens, daß durch den bedauerlichen Konstitt die Fortsetzung des Werfs selbst nicht unsterbrochen werde.

Wirth.

Programm des R. Gymnafiums ju Bromberg: Ueber die Bernunftgrunde für die Unsterblickfeit der menschlichen Seele. Bon Dr. J. S. Dein hardt, Director des Gymnafiums. Bromberg 1863. Buchdr. Fischer.

Der Verf., welcher eine gründliche philosophische Durchbildung seines Geistes in burchaus klarer, lichtvoller Darstellung
offenbart, sucht den Glauben an die individuelle Fortdauer der
menschlichen Seele nach dem Tode des sinnlichen Leibes vom
Standpunkte der empirischen Psychologie aus und zwar dadurch
zu begründen, daß er in jeder menschlichen Seele Wesenheiten
und Thätigkeiten nachweist, die etwas wesentlich Anderes sind,
als das Naturleben, und daher auch den Processen des Raturlebens, wozu der Tod gehört, nicht unterworsen seyn können.
"Der Tod — sührt er ans — trifft nur dasjenige, was wir
das Sinnliche, Materielle, der Raturnothwendigkeit Unterworsene
oder das Außereinanderseyende nennen; er besteht in der Bers
nichtung des individuellen sinnlichen Organismus, in welchen
die einsachen chemischen Stosse verklärt waren. Die Seele aber
ist immateriell, überstanlich, ein sreies, in sich seyendes Wesen.

Ihr fommt die Kraft bes Selbstbewußtseyns, die Fähigkeit sich bon fich felbft zu unterscheiden und fich felbst zum Gegenstand ju machen, bas Beifich und Infichsen zu. Diefe Thatigfeit bes Selbitbewußtsepns ift feine finnliche Rraft und überhaupt nichts Sinnlices. Sinnlich ift, was burch bie Sinne mahrgenommen wird, und in jeder finnlichen Wahrnehmung ift ftets ein Dualismus vorhanden zwischen bem Empfindungsorgan, welches empfindet, und bem außern, fremben Gegenftand, wels der empfunden wird. Das felbftbewußte 3ch aber als folches hat nicht einen anbern, von ihm unterschiedenen Begenftand fich gegenüber, fonbern es ift fich felbft Begerftanb. Der Dualismus alfo; auf welchem jebe finnliche Empfindung beruht, ift im Selbstbewußtseyn aufgehoben. Jede Materie, felbst bie vollfommenfte bes thierischen Organismus, ift raumlich in fich geschieben und besteht als ein Rebeneinanber. Der Ropf nimmt thumlich einen andern Ort ein als ber Rumpf, und dieser wieder einen andern als die Glieder u. s. f.; alle Theile hangen wohl zusammen, aber sie sind und bleiben boch raumlich von einander geschieben. Das Ich bagegen, welches das Subject bes Selbstbewußtseyns bilbet, ift von bem 3ch, welches ben Gegenstand besselben ausmacht, nicht räumlich geschieben, sonbern es ift ein und baffelbe Ich, welches fich in fich felbst uns terscheidet. So triumphirt die sclbftbewußte Thatigfeit über bas taumliche Rebeneinander; fie triumphirt aber auch über bas zeit= liche Racheinander, indem bas 3ch in aller feiner zeitlichen Entwidlung boch aller feiner frühern Buftande bewußt bleibt und fie in fich hat, somit bas Ewige mitten in ber Zeitlichfeit ift. Allerdinas entfteht bas Selbstbewußtseyn erft in ber Zeit und wird zeitweise (mabrend bes Schlafe) verdunkelt; und zwar erwacht bas Gelbftbewußtseyn erft burch bas Mittel ber finnlichen Aber ber forperliche Organismus ift hiebei nur ein bienenbes Mittel und Werfzeug, um bas Unfangs in uns fchlummernbe Seelenprincip zu einem felbständigen Fürfichsenn zu brimgen, worauf bann bas körperliche Organ als unnüt bei Seite geworfen und ber verbienten Bernichtung Breis gegeben wird. In

bem ganzen Naturorganismus wird immer das Niebere fals Mittel für das Höhere verwendet. Das höchste Ziel des Naturlebens auf Erden ist aber der Mensch, und der Zweck des Menschenlebens, für welchen das gesammte Naturleben benutt wird, ist das Uebernatürliche, Uebersinnliche oder Immaterielle zur größtmöglichen Entwicklung zu bringen. Den Wechsel zwischen Schlasen und Wachen theilt der Mensch mit dem Thiere, aber im Menschen wird er doch etwas ganz Anderes, als er beim Thiere ist, nämlich zu einem Mittel, um das Selbstbewußtseyn und alle seine Thätigkeiten zu erfrischen und zu stärken. Es wirken daher auch in den menschlichen Schlas geistige Kräste hinein, wie wir dieß ganz besonders im Somnambulismus sehen, in welchem die schlaswache Seele in wunderbarer Weise Zeit und Raum überspringt."

Der Berfaffer zeigt sobann weiterhin, wie ber Beift auch im Erfennen fein überfinnliches Befen offenbart. "Die allgemeinen Borftellungen, Begriffe, Ibeen - führt er aus -, wie z. B. ber Begriff ber Bflange, find nichts Sinnliches, Gingelnes, fonbern in ihrer Allgemeinheit faffen fle zwar eine Rlaffe von materiellen Individuen unter fich, find aber felbft über alles Einzelne erhaben; Die ethischen Ibeen insbefondere bezeichnen bas allgemeine Wesen aller menschlichen Sandlungen, Die fo find, wie sie seyn follen. Die allgemeinen Vorstellungen ober Ibeen fonnen baher ber Seele auch nicht von Außen fommen, fondern bas menschliche Individuum ift ber Schöpfer seiner Ibeen und ftellt feine Wefenheit in ben Ibeen ebenbildlich bar. allgemeine Intellectualwelt gehört begwegen auch ber Seele als lebendiges Eigenthum an. Sie wird burch bie Seele täglich erweitert und vertieft und von bem Lichte bes Gottlichen immer mehr burchleuchtet; bas Reich ber Ibeen ift unenblich und feine Entwidlung geht ins Unenbliche."

Auch in ben übrigen Kräften ber Seele, insbesondere in ber fünstlerischen Phantasie, in dem freien Willen, der seiner Form nach die Möglichkeit ist, sich aus sich zu Allem zu bestimmen, und als sittliche Thatigseit als das freie Wollen

bes Allgemeinen, ber allgemeinen Interessen sich erweist, und ben lettern seine sinnlichen, individuellen Triebe zum Opfer bringt, — auch in ihnen weist der Berf. die immaterielle, übersinnliche, ewige Wesenheit des Geistes nach. In aber schließt er — die menschliche Seele von dieser Art, so kann der Tod keine Vernichtung, sondern nur ein wünschenswerther Befreiungsprozeß der Seele seyn.

Mit der grundlichen und mahrhaft philosophischen Ausführung des Berf., von welchen wir im Borftehenben die Grundjüge gegeben haben, konnen wir nur einverstanden fenn. Entwidlung feiner Unfichten ift ein Beweis bavon, bag er ein Kenner ber Philosophie in ihrer bisherigen Entwicklung ift. hat die Blüthe der griechischen Philosophie, die platonische Anschauung, mit ben Ibeen ber beutschen Speculation in seinem Bewußtseyn verbunden, und eben biefe Ibeen bis zu jener Tiefe fortgebildet, in welchen fie bie höchsten, ewigen Bahrheiten nicht mehr negiren, fonbern erhellen und erharten. welche, in einem folchen philosophisch burchgebilbeten Beifte geschrieben, über einzelne wichtige Probleme ber Forschung fich verbreiten, find heutzutage gang befondere an ber Beit; fle bienen bagu, bas feichte materialiftische Gerebe vor ben Augen ber wahrhaft Denfenden in feiner gangen Richtigfeit bloszulegen, und hochft erfreulich ift bas Streben, ichon ben jugenblichen Beift ber Gumnafiaften bei ihrem Uebertritt in bas Universitate. leben mit einem Schape tiefsinniger Ibeen auszustatten, ber fie vor ber Leerheit eines feichten, von ben ewigen Wahrheiten abführenden Denkens beschützen fann, resp. muß. Dennoch glaube ich, daß das von Deinhardt Entwidelte einer Berichtigung, beziehungerveise Erganzung bedarf. Einmal fragt es fich, ob fich ein individuelles Fortleben ber Seele ohne irgend ein materielles Organ benten laffe. D. fagt, bag ber forperliche Organismus, ben wir an und tragen, nebst allen finnlichen Thatigfeiten befselben nur ein bienendes Mittel und Werkzeug sen, um bas Anfangs in uns schlummernde Seelenprincip zum selbständigen Fürsichseyn zu bringen, worauf bann bas forperliche Organ als

unnut bei Seite geworfen und ber verbienten Bernichtung preids gegeben werbe. Es ift bieß allerbinge richtig und gilt von bem grobfinnlichen b. i. aus ben chemischen, vonberablen Stoffen beftebenben forperlichen Organismus bes- Menschen, welcher fich mit bem Tobe in bie Atome, aus benen er fich gebilbet hat und fortmahrend bilbet, wieber gerfett. Wenn aber D. zugleich behauptet, daß bas Insichsenn ober Selbstbewußtsenn bes Denfchen nicht gewonnen werben tomte ohne bie Spannung und Differeng mit ber Außenwelt, in welche wir burch bie Sinnesthatigfeit getreten find, fo ift biefe Spannung und Differeng mit ber Außenwelt ficher auch gur fortwährenben Erhaltung bes Selbstbewußtseyns nothwendig, weil bas Selbstbewußtfeyn bas Bewußtseyn ber Differeng bes 3ch von ber Außenwelt forts mahrend in fich foließt. Soll baber ein Fortleben ber Seele mit Selbstbewußtfeyn nach bem Tobe gebacht werden, fo muß auch angenommen werben, bag ihr nach bem Tobe ein (hohe= red) finnliches Organ, mittelft beffen fie reell von ber Mitwelt geschieben ift, gutommen werbe. Es nehmen auch in ber That bie bebeutenbsten Physiologen und Psychologen unfrer Beit auf Grund ber vorliegenden phyfiologischen und psychologischen That: fachen an, baß fcon im jegigen grobfinntichen Drganismus ein höheres sirmtiches und unmittelbares Organ ober Debium bes Seelentebens, ein imponderables Fluidum, enthalten fen, und ber Bebante liegt baber nicht ferne, bag eben biefes aus ber feinsten, ibeeuften Materie beftehende Seelenorgan bas Debium bes Fortlebens umb Fortwirfens ber Geele in einer hobern Weltsphäre seyn werbe. Ueberhaupt wird burch ben Tob auch bie Materie nicht vernichtet, fondern auch fie bauert fort, und wir find baher zu bem Schluffe berechtigt, bag, wenn ber Tob nicht einmal ein einziges Stoffatom zu vernichten vermag, er noch viel weniger ben Beift gerftoren fonne. Endlich fett bie Berpflanzung ber Seele nach bem Tobe in bie ihr angemeffene Weltsphäre bas Senn einer felbfibewußten, nach ethischen 3weden bie Welt ordnenden Gottheit voraus, und bie psychologische Begrunbung bes Unfterblichfeitsglaubens, welche D. ausführt,

führt, wie übrigens ber Berf. fichet nicht mißtennen wirb, auf tie metaphysische und zwar theistische Gottesibee zurud, in welder fie felbst ihren lesten halt und ihre tieffte Begrundung findet.

Bieth.

Johannes Scotus Erigena. Ein Beitrag jur Geschichte ber Philosophie und Theologie im Mittelalter von Dr. Johannes Suber, Brof. b. Philos. a. b. Universität Munchen. Runden. Lentuer (Stael) 1861.

Rachdem der Berfasser im J. 1859 mit seinem gehaltereichen, tieferes Berständniß anbahnenden Werke: Die Philossophie der Kirchenväter, hervorgetreten war, bereicherte er besteits im J. 1861 die philosophische Literatur durch die vorliesgende Monographie über Joh. Scotus Erigena. Das Werkgende Monographie über Joh. Scotus Erigena. Das Werkgerfällt in vier Capitel: 1) die Anfänge der Wissenschaft im Mittelalter, 2) Leben und Schriften des Joh. Scotus Erigena, 3) die sormalen Boraussesungen des Systems, 4) die Entwickelung des Systems.

Die Schilberung ber Anfange ber Wiffenschaft im Mittels alter fann als eine moblaelungene und befriedigende bezeichnet werben. Es wird in ber Charafteriftif biefer Beit bezüglich ber wiffenschaftlichen Beftrebungen bis jum Auftreten bes Scotus Erigena fein wesentlicher Bug vermißt. Die Untersuchungen bes 2ten Capitels über bas Leben und bie Schriften bes 3. Sc. Erigena verdienen vom Standpunkte ber historischen Kritik bie vollfte Anerkennung. Das britte Capitel beschäftigt fich mit ben formalen Voraussehungen des Systems des Joh. Scotus. Das Bichtigste ist hier bie Darlegung seiner Grundsätz über bas Berhältniß von Vernunft und Autorität, welche grundlich ausgeführt erscheint. Es ift bemerkenswerth, bas Scotus Erigena nicht die Rische, sondern die h. Schrift als die Trägerin der Autorität angiebt. Indessen gelten ihm Vernunft und Autorität nur als zwei verschiebene Formen, unter benen biefelbe Wahrheit vermittelt werde. Der Berf. zeigt fehr gut, daß Seotus E. kop seiner Hochstellung ber Autorität ber h. Schrift boch ber Bernunft ben Berrang einräumt, bas er fich eben als speculativen Mystifer charafterisit, wenn er nur ber inspirirten Bernunft jene hohe Stellung eingeräumt wissen will. Mit Recht sindet der Berf., daß Erigena's Erklärungen über das Berhältniß von Bernunft und Autorität nicht völlig klar gedacht, so wie auch nicht ohne allen Widerspruch sind. "Wir begegnen darin einerseits den Aussprüchen der Glaubensdemuth, andererseits aber wieder dem Durchbruch eines im Werden begriffenen stolzen und kühnen Selbstbewußtsens, das aber immer wieder durch die Reminiscenz an das Dogma vom Sündenfall und die dadurch entstandene Trübung der Vernunft, so wie an die Rothswendisseit der göttlichen Gnade eingeschüchtert wird."

Die Entwicklung bes Spftems felbst im vierten Cavitel barf ale in allen Sauptpunften wohlgelungen bezeichnet werben. Der Berf. zeigt richtig, bag bas Suftem bes Erigena Monismus ift, gang burchbrungen von bem Bebanten ber Ginheit alles Senns. Aber er zeigt ebenso richtig, bag es barum boch nicht mit ben pantheistischen Spftemen ber reinen Immaneng in eins zusammenfalle. Tragen, bemertt er, bie Aeußerungen Eris gena's über tie Einheit und bas Wefen bes Universums auch einen pantheistischen Charafter, und erbleichen und verfinfen ihm in ber Anschauung bes Ginen gottlichen Senns alle andern Eriftenzen, wie im Sonnenglange bie Sterne, fo zeigt fich boch fogleich, bag wir es hier, wenn mit Bantheismus, boch mit einer gang eigenthumlichen Form beffelben zu thun haben. Denn Erigena lehrt nicht nur, bag Gott in ber Welt werbe und all ihr Senn fen, fontern auch, bag er außer ihr, über ihr und in fich und bei fich fen. Erigena fagt ferner, bag Gott in feiner Schöpsung, in ihrer Totalität sowohl, wie in jedem ihrer Theile gang gegenwärtig fen, und boch zugleich gang in fich bleibe. Erigena benkt bemnach unleugbar bas Sehn als Beift unb in ber Form eines unendlichen Bewußtseyns. Das Seyn ber Dinge ift ihr Gewußtseyn in ber gottlichen Beisheit. Alles ift im gottlichen Berftanbe enthalten. Es ift nur ein Seyn und biefes eine Senn zerfällt in Urfache und Wirkung. Demnach ift es thatiges. lebenbiges Sevn. Die Korm biefes Sebns ift Die

form bes Bewußtfeyns ober bes Beiftes, fo bag fich Urfache und Wirfung in ihm wie Bille und That, wie Denten und Bebanke verhalten. Das Seyn ift ein lebenbiger, b. h. ein wollenber und benfenber Beift, und biefer eine unenbliche Beift Die Schöpfung ift nur ein Schöpfen aus bem Born und ber Fulle bes eigenen gottlichen Lebens. Der gottliche Beift, ben Beltgebanken benkenb, benkt barin nur fich felbft, unb nur fo ale in feiner Natur gegründet, aus ihr hervorbrechend und mit ihr ibentisch, ift erft bie Welt ein abaquates Objeft für sein Auge. Gott ift aber nicht nur Ursache, sondern auch Biel und 3wed feiner Bedanken und Thaten. Co verendlicht fic auch Gott in ber Schöpfung nicht, weil nicht bie Creatur, fonbem er ber Zweck berfelben ift, er realifirt und verherrlicht fich nur in ihr, wie ber Runftler in seinen Werten. In solchen Bugen charakterisirt ber Berfasser richtig und geistreich zugleich ben Grundaedanken ber Lehre des Erigena.

Benn ber Berfaffer bagu fortgeht, Erigena einer Unschauung bes Universums huldigen zu laffen, welche bie nachfantische Philosophie in Fichte, Schelling und Segel fich jum Broblem gemacht habe, namlich bas Absolute nicht bloß als Substanz, sondern ebenso febr ale Subjett aufzufaffen und ausjubruden, fo geht boch ber Standpunft Erigena's über ben kichte's, Schelling's und Hegel's bamit bestimmt hinaus, bas Erigena bie Berfonlichfeit Gottes entschieden fest halt, wie auch ber Berf. im Grunde nicht verfennt. In Bezug auf Begel erflart er bieß ausbrudlich, wenn er fagt: "Aber Erigena's Begriff vom Cenn als eines unendlichen Beiftes unterscheibet fich wesentlich von Segel's Auffaffung, ber in ber Weltwirflichfeit, in ber Ratur und Geschichte bereits bie beiben Semispharen des Universums als gegeben annimmt, die objektive und subieftive Seite, ben prometheischen (ben ichaffenben und voraus benfenden) und ben epimetheischen (ben nachbenkenben und erfennenben) Gebanken. Bei Erigena ift in ber Weltwirklichkeit noch nicht bas Seyn beschlossen und bas All gegeben, sondern über ihr, fie tragend und umfaffend, erhebt fich die gottliche Beitichr. f. Philof. u. phil. Rritit. 48. Band.

Perfonlichfeit, Die fich felbftbewußt befigt und in ihrem Selbftbewußtseyn auch bie Belt umschließt. Damit eben ift bas Seyn erft wahrhaft als Subjett gebacht; benn bas Auge ber menfchlichen Wiffenschaft ift feiner Objeftivität nicht congruent, und fo mare, wenn fie für bas Bewußtseyn bes Universums genommen murbe, dieses nicht Selbstbewußtseyn und fich nicht mit fich felbft in die intensivfte Ginheit beffelben zusammennehmenb. Es ift aber auch zugleich erft in jener Faffung mahrhaft als Beift gebacht; benn ber Beift ift eben baburch charafterifirt, bag er über fich felbit transscendirt und bamit fein ganges Senn au einem Objefte für fich berabfest. Mit ber fpateren Lehre Schelling's aber fteht ber Standpunkt bes Erigena in ber tiefften Bermandtschaft. Es ift gang im Sinne Schellings gesprochen, was ber Berf. über bie Frage vorträgt, ob Erigena's Lehre als Pantheismus ober als Theismus zu bezeichnen fey. man bem Berf. ein, baß bie Lehre, bie man gewöhnlich Bantheismus nennt, und welche bie Beltwirflichfeit fur Gins und Alles und barum mit bem Absoluten für ibentisch erklart, als Immanenzlehre richtiger Pankosmismus genannt würde, so folgt allerdinge, baß Erigena's Lehre nicht unter biefe Rategorie fallt und in biesem Sinne nicht Pantheismus ift. Der Gebante ber Einheit alles Cenns ift nach bem Berfaffer in Uebereinstimmung mit bem fpateren Schelling eine Bernunftnothwendigfeit; aber es ift feine Bernunftnothwendigkeit - mas ber Bantheismus immer überfieht - bieje Belt als alles Genn zu benfen. Rur burch ben Bantheismus hindurch geht bem Berfaffer mit Schelling ber Weg zur mahrhaften Erfenntnig bes Absoluten, au einem philosophischen Theismus. Die Philosophie ber Gegenwart ift bei biesem Wenbepunfte angefommen, wo ber Pantheismus in Theismus übergeht. Erigena gilt bem Berf. als berjenige altefte Philosoph bes drifflichen Abenblandes, ber querft biefe Ibee bes Univerfums gewann und in feinem Spftem auszusprechen verfuchte, und barum ift ihm biefes Spftem nicht Pantheismus, fonbern Theismus in bem Sinne, bag nur Gin 3. Subert: Joh. Scotus Erigena. Ein Beitrag 3. Gefc. 2c. 99
Senn und zwar nur bas gottliche ift, welches aber in ber Form bes Geiftes besteht.

Bon biesem Standpuntte aus ftellt nun ber Berf. mit grundlicher Duellenfunde, mit eindringendem Beiftesblide, mit Klarheit und in ansprechender Form bie gesammte Lehre bes Erigena bar. Er orbnet fie zwedmäßig nach ber Eintheilung Erigena's in vier Abtheilungen: Theologie, bie Ibealwelt, Rosmologie, Eschatologie und Teleologie. Reben ber Trefflichkeit grundlicher Auffaffung und tiefen Berftanbniffes lagt es ber Berfaffer aber auch an scharffinniger Rritik nicht fehlen, welche fich in allen Abtheilungen geltend macht und öfter zu überraschenten und wichtigen Ergebniffen führt. Seine Unerfennung ber Benialität Erigena's und ber Tiefe vieler feiner Ideen ift baber frei von Ueberschätzung und verträgt fich vollkommen gut mit feis ner scharffinnigen Enthullung vieler Fehler und Irrungen bes gleichwohl bedeutenden Mannes. Treffend bemerkt g. B. ber Berf. (S. 251): "Erigena in überhaupt nicht im Stande feinen Ibealismus flar zu formuliren und allfeitig in feinen Confequengen au entwideln; - es murbe bieg eine weit größere Reife bes philosophischen Dentens bei ihm bedingen, als wir, feiner hiftorifchen Stellung Rechnung tragend, von ihm forbern burfeu; bagu fommt aber noch, bag einer reinen Durchführung befselben auch feine Beziehung zur Rirchenlehre hinderlich ift. Dan wird bei ihm awischen ben Beilen lesen konnen und ein exoterifches und efoterisches Berftandnig unterscheiben burfen; aber baffelbe murbe von ihm felbft nicht auseinandergehalten, fonbern schmolz ihm zusammen, woraus benn manche Wiberspruche und Ungereimtheiten in seinem Spfteme entspringen. Er besitt bie tiefften und fühnsten philosophischen Anschauungen, aber cr erschrickt aleichkam, wenn er ihre Consequenzen erblickt und barin einen Wiberspruch gegen bas Dogma mahrnimmt. Er flüchtet bann immer wieber in bas lettere gurud, feine philosophischen Ibeen theologischen Anschauungen anbequement."

Richt weniger grundlich und lehrreich find bie Nachweis fungen am Schluffe bes Werkes über bie Duellen bes Erigena

und die Schickfale seiner Lehre. Die vorliegende Monographie ift einer ber grundlichsten und bedeutendsten Beitrage jur Geschichte ber Philosophie und Theologie im Mittelalter.

Fr. Hoffmann.

Die brei Motive nnb Grunde bes Glaubens, von Guftav Theodor Fechner. Leipzig, Drud und Berlag von Breitfopf und hartel, 1863. VI S. u. 256 S. 8.

Bu ben bebeutenberen Schriftstellern, welche in unferer Beit gegen ben Materialismus auftreten, gehört ohne 3weifel ber Verfaffer obiger Schrift. Auch in ihr zeigen fich, wie in feinen übrigen Schriften, Ranna, Benb Avefta, über bas bochfte But, Die Seelenfrage u. f. w. geiftvolle Apercus, scharffinnig entwidelte neue Besichtspuntte, in mehr volksthumlicher, für größere Leserfreise bestimmter, als in ftreng wiffenschaftlicher Weise burchgeführt. Dabei fehlt es indeß häufig an wiffenschaftlicher Bestimmtheit, Entwidelung und Begrundung und nicht felten ift anftatt bes philosophischen bas bichterische, anftatt bes wiffenschaftlichen bas Glaubenselement überwiegenb. Keinem Schriftsteller muß barum mehr, als bem genannten, eine genaue Entwidelung Des Berhaltniffes von Glauben und Biffen anliegen, abgesehen bavon, bag es schon bas Intereffe ber Wiffenschaft verlangt, bie Grangen bes Glaubens und Wiffensgebietes wiffenschaftlich festzustellen und barnach bie Frage über bas Berhaltniß beiber Gebiete befriedigend ju lofen. Eine Aufgabe, welche die Philosophie von Jinmanuel Rant an beschäftigt und vielfach zu wichtigen Ergebniffen geführt bat.

Der rühmlichst befannte Herr Berf. geht bei Behandlung biefer Aufgabe auf die lette Wurzel des Glaubens zurud. Auch hier wird die Erörterung mehr in volksthumlicher Weise für ein großes Publikum, als in wirklich wiffenschaftlich befriedigender Entwickelung durchgeführt.

Die Schrift ift, wie ber gr. Berf. fagt, aus "bem Rachsbenken erwachsen, was bas Rechte und bie Gewähr bes Rech-

ten in Glaubenssachen sey." Dieses soll gefunden werden durch eine Erforschung der Motive und Grunde bes Glaubens. Das "Gemeinsame der Motive und Grunde" wird zum "Princip" vereinigt. Es sollen aber die Grunde des Glaubens nicht den Gelehrten, sondern "Allen zugänglich und eingängslich gemacht werden. Man will "den Glauhen lehren, den Glauben erbauen, ohne daß es der Gelehrsamkeit der Lehrbücher oder der Boraussehung der Erbauungsbücher bedarf." Immershin aber wird die Wissenschaft ein Buch zu prüsen haben, welches für Alle bestimmt ist und so wichtige Fragen, wie die in ihm angeregten und behandelten, zum Gegenstande einer gesmeinverständlichen Ersorschung macht.

Die Reichhaltigkeit ber Schrift geht aus einer übersichtlichen Darlegung ihres Inhaltes hervor. Gie umfaßt in zwölf Abschnitten 1) Glauben und Wissen im Allgemeis nen (S. 1-17), 2) bas Glaubensgebiet im engern Sinne (G. 18-24), 3) Motive und Grunbe (Brin. cipien) bes Glaubens im Allgemeinen (S. 25-37), 4) historisches, prattisches und theoretisches Brine cip bes Glaubens im Allgemeinen (G. 38-48), 5) bas historische Princip (S. 49 — 81), 6) bas prattifche Brincip (S. 82 - 134), 7) bas theoretische Brincip (S. 135 - 220), 8) Stellung einer exacten Lehre von Leib und Seele (mit Rudficht auf bie Rervenfrage) ju ben Glaubensfragen (S. 221 - 229), 9) Frage, wie ber Glaube zuerft an bie Menfchheit fam, und wie bie Motive und Grunde für den Glauben an das Dafenn Gottes in bem Dafenn Gottes wurzeln (6. 230 - 241), 10) ber orthobore und freie Stand. punft (G. 242-248), 11) Rudblid, Ueberblid, Borblid (S. 249-253), 12) Schluß (S. 254-256).

Ohne Bestimmung beffen, was ber Glaube ift, kann eben so wenig fein Berhältniß zum Wiffen, als das Motiv und ber Grund bes Glaubens entwidelt werden. "Wie alle Allgemeinbegriffe, heißt es S. 1, kann man Glauben in verschiedes

ner Weite und Weise faffen." Deshalb foll nicht "geftritten" werben, wie ber Blaube "zu faffen" fen, fonbern nur erflart, was ber Br. Berf. "unter biefem Namen verstehen und betrachten will." Bewiß ftogt bem Denfenden ichon über bie Art biefes Berfahrens ein begrundeter 3meifel auf. Genugen fann eine Erörterung bem Denker nur bann, wenn man von einer richtigen Feststellung bes Begriffs bes ju erörternben Begenftanbes ausgeht, unmöglich aber bann, wenn biefelben Begriffe in verschiedener Beite und Beife ber Faffung genommen were ben, wenn der Gine unter bem Begriffe biefes, ber Undere etwas Der richtig gefaßte Begriff hat nur eine Underes verfteht. Weite und eine Weise ber Faffung. Diese Faffung aber fann nur von ber Wiffenschaft ausgehen; benn nie wird man glauben, immer wird man wiffen, was ber Begriff ift. "Wollte ich, fagt ber Hr. Berf. S. 2, freilich eine Metaphysik bes Glaubens fchreiben, fo mußte ich nach allen Seiten tiefer in Begriffszusammenhange eingeben, bis jum Abgezogenften gurudgeben, vom Letten ausgeben, als wenn es bas Erfte mare. Aber wozu fonnte es führen? Nachbem mir geschienen, baß alle Metaphpsif, Muftif und Mythif bes Glaubens vielmehr in bas Dunkel als aus bem Dunkel führt, unterlaffe ich es, in ihre Tiefe einzugehen. Bas wir fuchen, liegt über Diefer Tiefe." Wie anders aber fann bas Wefen bes Glaubens erfannt merben, als burch bie Wiffenschaft? Allerdings muß man "wenn man etwas richtig erfaffen will, bis ju feinem Letten jurud. geben. Es barf bei ber Feststellung bes Begriffs burch die Biffenschaft nicht gefragt werben, wohin fie führen foll, und bemnach bie Begriffsbestimmung ber Wiffenschaft beshalb verworfen werben, weil une bas nicht genehm ift, wohin jene führt. Richt mich ben Refultaten einer Begriffsbestimmung muß man biefe mobeln, sonbern umgefehrt konnen bie Resultate nur bann richtig fenn, wenn man von bem richtigen Begriffe ausgeht. Dan fann ben Glauben metaphysisch untersuchen, indem man bie burch die Metaphysik des Glaubens gewonnenen Ergebnisse für einen größern Leserkreis verftanblich barftellt, ohne beshalb eine formliche Metaphysik bes Glaubens geben zu mussen. Auch tann man Metaphysik, Dogmatik, Mystik und Mythik nicht zussammenwersen. Denn die Metaphysik allein hat es mit dem Begriffe und dem letten Erkenntniss und Seynsgrunde zu thun, während die Dogmatik als solche nur Begriffe der Auctorität, sehr häusig nur als Worte gebraucht, die Mystik nur Gefühle ohne Begriffe, die Mythik erst von der Wissenschaft auf ihr lettes Besen zurückzuführende Symbole oder sinnbildliche Zeichen hat.

Wenn die Metaphysik zu dem Resultate führt, daß man über gewisse vermeintlich wisbare Dinge nichts Gewisses weiß, so ist dieses vermeintliche Dunkel gerade die Helle, wie solche ber Bissenschaft durch Kant's Kritik der reinen Vernunft geworden ist. Ein solches Resultat des Richtwissens ist aber nicht zu verwechseln mit jenem Dunkel der Dogmatik, Mystik und Mythik, wenn diese gerade in dem Richtbegreislichen das Wesen und im Begriffe das Unwesen sinden wollen.

Unter Glauben .. im weitesten Ginne" verfteht ber Br. Berf. "ein Kurmahrhalten beffen, mas nicht burch Erfahrung ober logischen Schluß, wozu ber mathematische gehört, gewiß ift", unter Glauben "im engern Ginne" ben "Glauben an bie bochften und letten Dinge b. i. Gott, Jenscies, bobere geistige Eriftengen." Im "engften und ftrengften Ginne bes Wortes" ift Biffen ein Furmahrhalten beffen, mas wir "burch unmittels bare Erfahrung", "triftigen logifchen Schluß ober ben lettern auf Grund ber erfteren" fur wahr halten. "Brincipien ter Berallgemeinerung bes Erfahrenen, " Wesete", bie baburch "gewonnen werben und bie fich in ber Erfahrung bestätigen", "pflegt man im weitern Sinne jum Gebiete bes Wiffens ju rechnen." Daran fnupft fich bie Bemerfung, bag an "allem Wiffen ber Glaube etwas Antheil habe." "Richt ben Glauben zu verbannen, fonbern fo weit als möglich burch Wiffen zu erfegen", wird als Aufgabe ber Wiffenschaft angebeutet (G. 9). "Ift nad bem Allen, fragt ber Gr. Berf., ber Glaube boch nichts weis ter, als ein unvollfommenes Biffen? "Das hieße, meint er, bas Befen bes Glaubens ichlocht ertennen. Bielmehr, wie

bas, mas wir von einer Sache glauben, ftete über bas, mas wir von ihr miffen, hinausreicht, überreichen auch bie Bestimmungegrunde bes Blaubene, allgemein gesprochen, bie bes Biffens und fann bie Ungulanglichfeit ber lettern, bie bei jebem Glauben ftatt findet, burch andere Bestimmungegrunde ergangt werben. Go zeigt es fich auch, bag burch ben Glauben ein Fürmahrhalten ber Sache ju Stande fommt, welches an Festigfeit bem, was auf Wiffensgrunden ruht, oft nicht nachsteht und eine ber objectiven Gewißheit bes Wiffens zwar nicht gleich. artige, aber bie Bage haltenbe fubjective Bewißheit bamit gegeben wird. Das ift eine Bewigheit, welcher bas Befühl, es fonne andere fenn, eben fo fern liegt, ale jener bae flare Bewußtseyn, es fonne nicht anders fenn, beinohnt." Richt nur "bie Grunde", "auch bie Folgen reichen weit über bie bes Wif. fens hinaus." Und boch wird ungeachtet biefer Undeutungen als Erfenntnig bas Wiffen weit über bem Glauben fteben. boch ber Sr. Berf. felbft, bag bas Wiffen "objective Gewiß. heit" gebe und fpricht von der "fubjectiven Bewißheit" bes Glaubens (S. 9 u. 10). Offenbar ift ber von Rant in seiner Rritit ber reinen Bernunft (Methodenlehe, II. Sauptftud, III. Abschnitt) gegebene Unterschied zwischen Glauben und Wiffen bezeichnender und richtiger, als ber von bem Grn. Berf. ange-Ein Furwahrhalten, bas "nur subjectiv gureichend" ift und "zugleich fur objectiv unzureichend gehalten wird", ift nach Rant Blauben, "bas fowohl fubjectiv als objectiv que reichende Furwahrhalten bas Wiffen." Darum nennt Rant bie "subjective Bulanglichfeit" "Ueberzeugung" (fur ben Glaubenben), die objective Bulanglichfeit "Gewißheit" (fur Sebermann). Offenbar ift aber ein Kurmahrhalten aus objectiv gultigem Grunde ein begrundeteres, als ein folches, bas fich nur auf subjective Grunde ftust. Beil bas, mas mir von einer Sache glauben, über bas, was wir von ihr wiffen, binausreicht, "überreichen bie Bestimmungegrunde bes Glaubens bie bes Wiffens", wie G. 9 behauptet wirb, gewiß nicht. Richt bie Cache bee Furmahrhaltene, fondern ber Grund beffelben

bestimmt ben Grab ber Gewißheit; biefer aber fieht beim Biffen hoher, als beim Glauben, weil ber objective Grund nothe wendig über bem subjectiven fieht. Man glaubt nicht in ber Rathematif, man weiß; bas mathematische Wiffen fteht barum als Erfennen in feiner Gewißheit höher, als bas Glauben. So wenig bie Sobe bes Gegenstandes über bie Bewigheit bes Kurwahrhaltens entscheibet, so wenig kann biefes burch bie Kol-Man fann etwas Falfches fur mahr gen entichieben merben. halten, und ber Gegenstand tann von größerer Bebeutung unb bie Kolge von umfangreicherer Tragweite feyn, ale basienige, welches objectiv mahr ift und für mahr gehalten wirb. fann barum für bas Burudtreten bes Blaubens gegenüber bem Biffen fich nicht auf bie Kreugzüge, bie Buge bes Salbmondes, ben Bapft, Die Grundung ber Dome und Die Rlofter berufen. Rur bie Grunde entscheiben fur ben Grad ber Gewißheit und eben baburch für bie Sohe bes Furmahrhaltens.

Als Bestimmungegrunde jum Glauben werben bie Motive, welche jum Glauben treiben, und bie Grunbe, welche bagu berechtigen, unterschieden (S. 27). Der "Ausspruch eines Grundes" ift ein "Argument." Motive und Grunde jusammen find "bie Brincipien bes Glaubens." Es werden brei Artm von Motiven und Brincipien unterschieden, bas hiftorische, bas praftische und bas theoretische (S. 29). Das hiftorische wird also formulirt: "Man glaubt, was uns gesagt wird, was vor uns geglaubt worden'ift, und um uns geglaubt wird"; das praftische: "Man glaubt, was uns ju glauben gefällt, bient, frommt"; bas theoretische: "Man glaubt, was in Erfahrung und Bernunft Bestimmungsgrunde findet" (S. 29). Die "einfeitige Abhangigfeit" bes einen biefer Motive von ben andern wird nicht nnr gurudgewiesen, sondern "vielmehr bis zu gewiffen Granzen eine Wechselabhangigfeit aller von einander anerkannt." Offenbar aber enthalt bas hiftorifche Motiv nichts, was mich ben falschen vom mahren Glauben unterscheiden ließe, so wenig als nach ber gegebenen Formulis rung ein Kriterium ber Wahrheit im praftischen Motiv liegt.

Denn man fann auch etwas entschieben Falsches für wahr halten, "weil es uns gefagt wird, weil es vor uns geglaubt worben ift ober um uns geglaubt wirb." Die tägliche Erfahrung beweift biefes, bag man nach biefem hiftorischen Motiv Jahrtausenbe lang Dinge für wahr gehalten hat, beren Falschheit bie Wiffenschaft aus objectiven Grunden erwies. Ebenso verhalt es fich mit ber von bem Brn. Berf. gegebenen Formulirung bes praktischen Motive. Wie vieles, bas an fich falsch ift und bas wir für mahr halten, kann und als etwas erscheinen, bas "uns ju glauben gefällt", bas uns, "wie wir uns ausbruden", "bient und frommt" - und es ift eben boch trop diefem Befallen, trop biesem Dienen und Frommen falfch. Gang anders bagegen verhalt es fich mit bem theoretischen Motiv. Es ift und bleibt ber einzige Maafftab in ber Beurtheilung ber Bahrheit ober Falfchheit bes Glaubens. Rur wenn der Glaube in der Erfahrung und Bernunft seine genügenden Bestimmungegrunde findet, hat er in diefen und burch biefe feine Berechtigung erhalten. Man glaubt Bahres und Falfches, weil es und gefagt murbe, weil es Unbere vor und um und glauben und glaubten. Dan glaubt Wahres und Falfches, weil man glaubt, bag es und bient und frommt ober weil es uns gefällt. Ram ber Umftanb, bag es geglaubt wurde und noch geglaubt wird, bag es une ju glauben gefallt, bag une ber Glaube bient und frommt, über feine Wahrheit entscheiben ? Bewiß nicht, benn alles Diefes tann auch beim falschen Glauben vorkommen. Rur bas theoretische Motiv entscheidet bier; benn von bem, mas wir glauben, weil es vor und und um und geglaubt wird, weil es ju unferm Bohle bient und und frommt, tonnen wir nur bas mahr nennen, wofur wir Bckimmungegrunde aus ber Erfahrung und Bernunft haben. theoretische Motiv steht also wirklich über bem historischen und praftischen; es giebt ben Maagftab für bie Beurtheilung bes auf bas hiftorische und praftische Motiv gestütten Glaubens. Offenbar muffen bie Bestimmungegrunde aus ber Erfahrung und Bernunft objective Gultigfeit haben; als folche aber find

fie Bestimmungegrunde ber Biffenschaft. Somit ift schon bieburch bas Furmahrhalten bes Wiffens höher als bas bes Glaubens zu ftellen. Die Biffenschaft fteht barum über bem Glauben und fie allein fann bie Grunde aufftellen, welche ben mahren vom falschen Glauben unterscheiben. Das historische unt prattische Motiv erhalten ihre Berechtigung lediglich burch ben Brufftein bes theoretischen. Jebes ber brei Motive, wie fie ber Gr. Berf. bezeichnet hat, foll fich zu einem "wahren, in einem Argumente aussprechbaren Brunte erheben laffen" (S. 45). "Bebes ber brei Argumente, heißt es G. 45 und 46, reicht fur fich bin, ben Glauben zu begrunden und zu halten, boch nur insofern, als jedes zum Sauptgefichtspunkt erhoben werben und fich bie andern bienftbar machen fann; infofern es aber boch ber andern bebarf, und eben fo wieber in ben Dienft ber anbern treten fann, erhalt ber Glaube schließlich boch ben vollen Salt nur burch bie Einstimmigfeit ber brei; man foll ihn also auch nur baburch für voll begrundet halten." Richt burch ein Brincip. sondern burch alle brei Brincipien zusammen foll ber Glaube feine Begrundung finden. Beim hiftorifchen Brincip entscheibet "bie größere Berbreitung", bie "langere Dauer" beffelben; man Schließt aus ben Birfungen bes Glaubens auf beffen Grunbe. Benn aber Berbreitung und Dauer entscheiben, so mußte ber fatholische, buddhaistische und polytheistische Glaube viel hoher und ber Wahrheit naher stehen, als ber evangelisch-protestantische, weil jene Formen bes Glaubens auf eine größere Berbreitung und langere Dauer Unspruch machen fonnen. mehr ber Glaube fich verbreitet, heißt es G. 63, und je langer er bauert, besto mehr Gelegenheit wird er bieten und finben. feine Einstimmung ober feinen Wiberftreit mit ber Ratur ber Dinge und ber Menfchen zu entwideln und zu bewähren; bie wichtigsten Birtungen und Folgen beffetben fonnen fich fogar erft nach Maggabe feiner Berbreitung und Dauer entwideln. Mus ber Ginftimmung wird eine Begunftigung fur, aus bem Biberftreit eine Gegenwirfung gegen feine fernere Berbreitung und langere Erhaltung hervorgehen muffen, bie mit ber Ber-

breitung und Dauer machft. Mit einem Worte, es ift bas Berhaltniß zum theoretischen und praftischen Brincip, mas ben befinitiven Erfolg bestimmt. Das hiftorische Brincip fommt an fich bem schlechten und guten, mahren und falschen Glauben gleich zu ftatten" u. f. w. Aber gerade biefer Umftand zeigt bie vollständige Abhängigfeit bes hiftorischen Princips von bem theoretischen; benn nicht die Dauer, nicht die Berbreitung bes Glaubens unter ben Bolfern, fonbern bie Uebereinstimmung bes Glaubens mit ben aus Erfahrung und Bernunft bervorgegangenen Bestimmungegrunden entscheidet: ber Glaube bes hiftorifchen Brincips wird nur burch bie Uebereinstimmung mit bem theoretischen mahr, burch ben Wiberipruch gegen baffelbe falich. Richt bie Geschichte entscheibet, sonbern bie eigene aus Erfahrung und Bernunft hervorgegangene Ginficht. Das theoretische Brincip wird bagegen burch ben Widerftreit gegen bas historische Denn wenn etwas als Glaube weber lange genicht falsch. bauert, noch fich weit verbreitet hat, aber mit allen Beftimmungegrunden ber Erfahrung und Bernunft übereinstimmt, fo bleibt ce beshalb boch mahr und ber Witerstreit gegen bie Dauer und Berbreitung entscheibet nicht fur bie Falfcheit bes Ein Beweis, bag bas fogenannte historische und Glaubens. bas theoretische Brincip bes Glaubens nicht auf gleicher Stufe als Rriterien ftehen. -Man konnte mit bem Brn. Berf. im biftorifchen Argumente aus ber Birfung ber Grunde auf bas Borhandensenn ber Grunde zu schließen berechtigt fenn, wenn bie Allgemeinheit und bie lange Dauer bes Glaubens wirflich Grunde maren, welche jum Schluffe auf bie Bute bes Glaubens berechtigten. Man fann aber von ber Quantitat ober bem Umfange ber Maffe von Menschen und Zeiten nicht auf bie Duas litat, bie Beschaffenheit bes Glaubens, schließen. Dieses fonnte man nur bann, wenn bei ber Mehrzahl ber Menichen eine verständige und richtige Auffaffung ber Glaubenegegenftanbe porausgesett werben fonnte. Diefes ift aber, wie bie Beschichte beweift, gerabe bas Gegentheil. Die falfche Schlugweise von ber Quantitat auf bie Qualitat ift bie bes Romanismus, welcher

bie Bahrheit seines Glaubens burch bas hiftorifche Brincip, bie Große ber Berbreitung und bie Lange ber Dauer, beweifen will.

Der Br. Berf. wendet bas historische Brincip auf drei von ihm unterschiedene Momente bes Glaubens, Dafeyn Got. tes, Benfeite und höhere geiftige Existengen, an. Allein auch hierin kann, wie überhaupt bei jedem vernünftigen Glauben, nur bas theoretische Princip über bie Wahrheit oder Falfchheit ber Glaubenblehren entscheiben. Wenn bei ber Beurtheilung bes hiftorischen Princips über "ben materialistischen Unglauben", wie über ben Glauben "ber Bietiften", "welcher alles Beltliche, woran fich bie Seele erfrischt und erquidt, verwirft", über bie "orthodore" Lehre mit ihrem "craffen Bunberglauben", "über jebe driftlich bogmatifche überhaupt, welche jugleich ber Einganglichfeit unter ben Beiben wiberftrebt und unter ben Chriften felbft ben Streit unterhalt" (S. 79), abgesprochen wird, fo wird mit Recht hervorgehoben, bag es "einen Sauptgefichts. punft und bavon abhangige Besichtspunkte bes Christenthums giebt, wovon fich fagen läßt, fie können nicht nur, fie muffen bereinft allgemein burchbringen, nachbem fie schon Grund ges. wesen find, daß bas Christenthum burch Judenthum und Beibenthum bis hieher burchgebrungen ift, und welche bei allem Streite ber Confessionen und Secten unter ben Christen selbst noch eine Einheit unter ihnen forterhalten. Mur wird biefes allgemeine Durchbringen erft bann ftatt finden tonnen, wenn fie bie solibarische Berbindung aufgegeben haben, in ber fie mit Dogmen gefaßt werben, bie nicht bes allgemeinen Durchbringens fähig find." Aber haben nicht auch biefe Dogmen, von benen fich bie ewigen Lebenswahrheiten im Laufe ber Zeit scheiben sollen, die lange Dauer und die allgemeine Berbreitung für fich, waren es nicht gerabe biefe Dogmen, welche bie Maffen am meiften und langften in Bewegung fetten, und ba bie objectiven Wahrheiten von ben fubjectiven Dogmen noch immer nicht geschieden find, wodurch anders können sie geschieden werben, als burch bie Anwendung bes theoretischen Brincips? Denn nicht ihre Dauer und Berbreitung, nicht ihre Birfung auf bie

Maffe, fonbern nur ihre Uebereinstimmung mit Erfahrung und Bernunft fonnen bier Die Entscheidung geben.

Das praftische Princip ift bas Princip bes Rugens, burch welchen ber Glaube feine Begründung erhalt. Natürlich erscheint hier als bas bochfte Argument für die Wahrheit bes Glaubens ber mahre Rugen. Allein burch bas Argument bes Rutens wird ber Glaube an bie gottlichen Dinge von einem außern 3mede abhangig gemacht; er ift nicht feiner felbit, fonbern eines Unbern wegen ba, mahrend boch ber mahre Glaube, wie die mahre Tugend, fich felbst 3wed febn foll. Das Argument gipfelt nach bes Refer. Dafürhalten nicht im Bortheile ober Rugen, felbst nicht im wahren ober ber Restexion auf ihn, fondern einzig und allein in der Sittlichfeit. Die Sittlichfeit wird, wie Rant nachwies, bie Grundlage jum Glauben an Bott, Freiheit und Unfterblichfeit; Die Sittlichfeit ift aber, mas fie ift, nicht eines außern 3wedes, fonbern ihrer felbft wegen. Wenn ber höchste Bortheil auch S. 105 "Beil und Segen" genannt wird, fo bleibt boch immer bie Bezichung auf ben Bortheil die Sauptsache, die eben sowenig entscheidend werden barf, als ber Glaube Anderer, von welchem bas hiftorifche Princip ausgeht. Auch muß über ben mahren ober falschen Nuten. wie über ben richtigen ober unrichtigen Glauben Underer, immer wieber bas theoretische Princip ober Die Bernunfterkenntnig ents fcheiben. Ein boberer Befichtepunft foll übrigens baburch gewonnen werben, daß es sich nicht um den Bortheil "im Niedris gen, Engen, Rurgen, Rleinen", fonbern nach ben "hochften und letten Beziehungen handelt." Wie wenig aber ber Gebrauch ber Bilder zur richtigen Entwickelung genau zu unter-Scheibenber Begriffe bient, zeigt ein hier vom Brn. Berf. gebrauchtes Bilb. "Der Glaube, fagt er (G. 105) fullt nicht ben Löffel, nicht ben Teller, aber bie Schuffel." Das fou fagen: "ber Glaube tröftet ben Menschen, wo fein irbischer Troft mehr reicht, rettet ihn von Selbstmord und Bergweiflung; aber er giebt bem Sungrigen fein Brob, er fullt nicht ben Sedel, er macht fein Bergnugen." Bagt bier bas gebrauchte

Gleichniß? Fullt nicht vielmehr bas, was ben Löffel und Telster füllt, auch bie Schuffel? Hat nicht berjenige eine volle Schuffel, ber viele gefüllte Löffel und Teller besit?

Ein hartes Urtheil wird über bie Philosophie gefällt, weldes als eine nothwendige Folge jener Unficht erscheint, bas ber Glaube ju ben bochften und letten Dingen führt, und in biefer Sinficht über bem Wiffen fteht. "Wie hoch fteht boch, lefen wir S. 128, ber allgemeine driftliche Glaube an einen in ber Belt maltenben verfonlichen bewußten Bott mit Begiehuns gen bes Bollens, Biffens, Fühlens ju feinen Geschöpfen in jeber Beziehung über bem, mas bie heutige Philosophie in ihren geltenbften Spftemen, benn ich behaupte nicht in allen, unter ben verschiedenften Ausbruden fur Bott ju substituiren versucht hat ober mas übrig bleibt, wenn man unter bem festgehaltenen Ramen Gottes nach ber Sache fucht. Da giebt's ein Absolutes, eine nur in ben Gingelnen jum Bewußtfeyn fommenbe absolute Ibee, eine unendliche Substang; ba bleibt zulest als Inhalt bes Namens Gottes ein ontologischer ober moralischer ober Caufalbeariff, eine bewußtlose Beltordnung, eine allgemeine Gefetlichkeit ber Dinge, ein myftischer Urgrund, ein teleo. logisches Princip. Man weiß nicht fertig zu werben, wird nicht mube neue Wendungen und Worte zu ersinnen, ben driftlichen Bott zu erfegen, ober in ein praftisch unbrauchbares Befen zu überseben, ober in myftisches Dunkel zu hullen. Siftorifc ift es nicht gelungen und hat feine Aussicht zu gelingen, fogar bei benen nicht, die bieses Weges geben; benn feiner vermag ben andern ju feinen andern Ramen und Sachen ju befehren, indes bes driftlichen Bottes Name und Sache burch alles Toben ber Seiben b. i. alle Bermurfniffe und Wandlungen ber Philosophie im Gangen unverrudt fortbesteht." .... G. 130: "Biebt es nicht gange Sufteme, welche von Bott nichts weiter auszusagen wiffen, als bag von ihm nichts auszusagen fen, aus praftischen Grunden zwar an ihn zu glauben gebieten, aber indem fie bem Glauben Alles entziehen, mas ihn praftifch macht; ober gar vom praktischen Brincipe ben Glaubensinhalt verlan-

gen, ben fie bem praftischen ju geben hatten, bas fur fich nur inhaltsleere Korberungen ftellen fann. Solche Spfteme aber (Rant, Berbart) find Anfang und Ende ber heutigen Philosophie." Refer. kann bie hier und bei anderen Gelegenheiten von bem Brn. Berf. ausgesprochene Geringschatung gegen bie Philosophie nicht theilen. Der Accent wird bei biefer Stellung bes Chriftenthums über bie Philosophie auf ben perfonlichen, bewußten Gott mit Beziehungen bes Bollens, Wiffens und Bublens zu feinen Geschöpfen gelegt. Ift aber bas Chriftenthum die einzige Religion, welche einen folden bewußten, perfönlichen Gott hat? Ift biefes nicht auch im Judenthum und bem Mohammedanismus ber Kall? Ja wird nicht gegenüber ber ftreng orthodoren, immer noch in allen Sauptbefenntniffen herrschenden Unficht bes Christenthums von ber Dreiverfonliche feit bes einen gottlichen Wesens in ben genannten Religionen bie untheilbare Ginheit Bottes noch ftrenger, als in jenem, feftgehalten? Wenn bie Philosophie auf bem Wege bes begrifflichen Dentens jum letten, allen Begriffen ju Grunde liegen. ben Begriffe, auf bem Wege bes Caufalnerus zum letten Grunbe, auf bem Wege ber werbenden und fich veranternben Ratur auf bas bem Werben jum Grunde liegende Gepn, auf bie Ginheit in ber Bielheit, auf bas Unveranderliche im Wechsel fommt, wenn bie Ordnung, Die Gesetlichkeit, Die 3medmaßigkeit in ber Ratur nach ihr bas gottliche Leben zeigt, wenn fie Bott bas Absolute nennt, wenn fie ihn als absolute Ibee faßt, wenn fie untersucht, was man auf bem Wege bes Wiffens über ihn ausfagen fann, ift biefes ein "Toben ber Beiben", wie "bie Berwürfniffe und Wandlungen ber Philosophie" genannt werben ? Wollen die Philosophen durch ihre Forschungen den Glauben ersegen? Wollen fie nicht vielmehr auf bem Wege ber Wiffen-Schaft fur fich bas fuchen, was Unbere auf bem Bege bes Glaubens gefucht und gefunden haben? Refer. ift feine herrs fchende Philosophie unserer Beit (tenn unsere Materialiften find feine Philosophen, und Schopenhauer's Philosophie gehört zu einen überwundenen Standpunkte, fo wie die junghegeliche

Anschauung), bie bem chriftlichen Glauben "nach jenen Grundpunften zuwider liefe, in benen fein praftischer Werth beruht." Bubem beruht ber praftische Werth einer Religion nicht im Dogma, sondern in ihrer fittlichen Lebens - und Bildungsfähigfeit. Die Anschauungen Rants und herbarts schließen fich hinficilich ber Borftellungen von Gott, welche auf praftische Grunde gebaut find, burchaus an Anschauungen an, welche bem Chris ftenthum nicht zuwiderlaufen. Auch enthalt ihr praftifches Brincip, auf feinen Behalt jurudgeführt, feine "inhalteleeren Forberungen." Bas enblich ben Berfonlichkeitsbegriff Gottes betrifft, so muß hier Berson jedenfalls in einem andern Sinne genommen werden, als man menschliche Verson und menschliches Bewußtseyn faßt. Sonft mußte ber Begriff Gottes eine subjective anthropomorphistische Borstellung werben. Menschliche Berson ift Ginzelperson und menschliches Bewußtfeyn Ginzelbewußtseyn. Solche aber können nicht anders, als bedingt aufgefaßt werben, bebingt ober beschränft burch bie ihnen entgegenwirfende hemmung, welche eben bie an fich in's Unenbliche ftrebende Thatigkeit auf fich felbst zurudweist, auf fich ausmerksam und baburch zu einer endlichen macht. Gott kann nur als Aubewußtseyn, Auperfonlichkeit, Allerkennen, Allfühlen, Allwollen aufgefaßt werben. Seine Berfonlichkeit begrundet feinen Unterichied von der Welt und seinen Zusammenhang mit ihr. Solche Begriffe muß aber um fo eher Die Philosophie feststellen, als befannntlich in ber Bibel ber Ausbrud: Berfon von ber Gottbeit nicht vorkommt. Ift es nicht gerade bie Aufgabe ber Philosophie, das Philosophische in der Religion nachzuweisen und hat dieses nicht die Religionsphilosophie von Kant bis auf unfere Tage gethan?

Der Ausdruck bes theoretischen Princips ift: "Man glaubt, wozu man in Erfahrung und Bernunft Bestimmungs-gründe sindet" (S. 135). Refer. hat nachgewiesen, daß das theoretische Princip den übrigen so genannten Principien, dem historischen und praktischen, übergeordnet ist, also den Maaß-stab für die Wahrheit des auf die beiden letten Principien ge-Beitster. f. Bhitos. u. phil. Kritit. 40. Band.

bauten Glaubens enthält. Dieses theoretische Princip ift aber bas Princip ber Wiffenschaft, ber Metaphysit, ber Religions. philosophie. Der Gr. Verf. bekampft biese Behauptung S. 138 also: "Sehen wir nach, wie fie (bie Motive) fich wirklich finben, so liegen fie aller Metaphyfit, worauf ber Philosoph ben Glauben ftugen möchte, will er ihn andere ftugen, fo fern wie möglich. Rein Ausgang von ben abstracten Begriffen bes Seyns, bes Absoluten, bes 3ch, bes Dinges an fich, bes vollkommenften und hiemit realften Befens, ber einfachen Dinge, ber absoluten Causalität, ber sich verwirklichenden Urmöglichkeit hat bie Menschen zum Glauben an Gott geführt. Alles bergleichen ift erft bem Glauben nachgefommen, ohne in feinen Confequengen ben Glauben je wieber haben einholen zu konnen, es fep benn, daß es sich von ihm nachziehen ließ, und vielfach hat es ganz bavon abgeführt."

Niemand wird behaupten, bag bie Metaphysif vor ber Religion ba mar. Es ift ein Gefet ber Ratur und bes Geiftes, daß sie sich stufenweise, vom Unvollfommenen jum Bollfommeneren allmählig übergebend entwideln. Steht beshalb bie fubjective Borstellung, mit welcher ber religiöse Glaube beginnt, höher als die objective Erfenntnig der Wiffenschaft? Sind bie Motive und ihre Grunde Principien ber eigentlichen Erfenntniß ober bes Wiffens, wenn fie nur Principien fur bas Glauben, nicht aber für bas wiffende b. i. objectiv gewiffe Erfennen find? Liegt bie Metaphyfit wirklich bem Glauben fo ferne wie möglich? Des Refer. Ansicht ist folgende. Die Metaphysik hat die dem Glauben ju Grunde liegenden Elemente nachzuweisen, ihn auf feine lette Burgel zu verfolgen. Sie muß, als die objective Erfenntniß subjectiver Borftellungeweisen, vom erfenntnißtheoretischen Standpunkte die wissenschaftliche Grundlage alles und iebes Glaubens fenn; je ferner ber Glaube ihr liegt, besto un= vollkommener und unbegrundeter ift er. Je mehr Philosophisches eine Religion hat, besto mehr entspricht sie ben Unforberungen des Menschengeistes auf ber vollkommeneren Stufe ber Entwick-Mit bem Glauben fängt man allerdings an und mit ber lung.

Metaphyfif schließt man; beshalb liegen fich beibe nicht ferne, fie haben, wie Religion und Philosophie, benfelben Gegenstand, nur in anderer Auffaffungsweise. Bewußtlos liegt barum bas metaphylische Element ber Religion in ihrer Entwickelung zu Brunde und alle Religionen gipfeln zulett in ihrer Bollenbung, Das metaphysische Element ift ber der Religionsphilosophie. Brund bes menschlichen Glaubens. Raturlich fann bie Detaphyfif ben Glauben nicht in "allen feinen Consequnzen" einholen, weil auch bas maaglofe Glauben, alle verschiedenartis gen Bestalten bes Aberglaubens Confequengen bes Glaubens find, ja bei ben meisten Bolkern bie Religion in ber Korm abergläubischer Extravaganzen auftritt, welche Die Metaphysik abschneibet. Die Metaphysik läßt sich, wenn sie wirkliche Wissen-Schaft ift, barum vom Glauben nicht nachziehen, fonbern ihr Einfluß ift im Begentheil gegenüber ber Religion reinigenb und läuternb.

Der Gr. Berf. will "von ben thatsachlichen Beziehungen mifchen Urfachen und Folgen im jegigen Leben, verallgemeis nernb, erweiternb und fteigernb, auf entsprechenbe Beziehungen mischen bem jegigen und einem baraus folgenden Leben schliefen" (S. 147). Die Analogien berechtigen ihn aber zu bicfem Shluffe nicht und gerade biefe Analogien haben vielfach jum craffesten Aberglauben geführt. Wenn "bie Drange aus bem laubwerf", ber "Schmetterling aus ber Raupe", ein "Leben nach ber Geburt aus bem Leben vor ber Geburt", eine "Erinnerung aus ber Anschauung" folgt, fo bezieht fich bas Alles auf bas Dieffeits und berechtigt uns zu feinem verallgemeinernden Erfahrungeschluffe auf bas Jenseits. Eine fo trostlose Unficht von ben Leistungen ber Philosophen und Theologen hinfichtlich ter Glaubensbegründung hat Refer. nicht, wie fie S. 148 und 149 angedeutet wirb, bag weber in ben "bogmatischen Lehrbuchern ber Theologen", noch auf ben "Kanzeln ber Prediger", noch in "ben Schulen ber Schulmeifter", noch auf ben "Rathebern ber Brofefforen", noch bei "Rationalisten, Orthodoren und Bietiften", noch in "ben philosophischen Syftemen von Rant,

Fichte, Schelling, Hegel, Herbart, Schopenhauer" "nichts gefunden" werden kann, "was auch nur einigen Halt gewährte oder nicht vielniehr wider, als für den Glauben stritte." Wir nennen diese Ansicht trostlos, weil, wenn es wahr wäre, daß Alle in der Begründung des Glaubens an das Daseyn Gottes scheiterten, daß in keiner Begründung irgend ein Halt wäre, daß ihre Begründungsversuche vielmehr wider, als für den Glauben stritten, man wohl auch von Allen auf den Einen zu schließen berechtigt seyn könnte. Denn was der Kraft Aller die setzt nicht gelungen ist, wird schwerlich auch der angestrengtesten Kraft des Einzelnen gelingen. Was ist die Kraft des Einzelnen gegen Alle?

Rach bem theoretischen Brincip ichließt ber Gr. Berf. auf zwei Beifen auf bas Dafenn Gottes. wird von ber Belt bes eigenen Beiftes burch bie Belt ber Beifter ju ber Welt eines Beiftes aufgestiegen; bann von bem eigenen Körper als bem Trager bes eigenen Beiftes auf bie "ganze Welt als Spiegel und Trager eines Beiftes in höherem Sinne" geschloffen. Die erfte Beife ber Glaubensbegrundung wird bas "Argument vom Beifte", bie zweite "bas Argument vom Körper" genannt (S. 150). Die Argumente mogen an ben betreffenden Stellen (S. 155 - 220), ba fie feinen Ausjug erleiben konnen, nachgelesen werben, und ber Denkenbe wird fich überzeugen, baß fie im eigentlichen Sinne bes Wortes feine Argumente b. h. wirkliche Beweisgrunde, fontern nur Glaubensbegrundungen find, welche lediglich wieder vom Standpunfte bes Glaubens ihre Grundlage erhalten. Der Glaube wird burch ben Glauben begrundet, und fann baher immer nur bemienigen als begrundet erscheinen, ber biefen Blauben hat. Bom Erfahrungemäßigen wird zwar ausgegangen und barauf werben bie Schluffe ber Bernunft gebaut; aber nirgenbe findet fich eine Berechtigung, basjenige, was über alle Erfahrung binausgeht, baher auch burch Erfahrungeschlüffe nicht aufgefunden, werben fann, als eine "Berallgemeinerung, Erweiterung und Steigerung" bes Erfahrungsgemäßen zu betrachten.

In ber Behandlung bes Unfterblichkeiteglaubens find viele gegen bie Materialiften vorgebrachten Grunde mit manherlei urfprunglichen geift - und finnvollen Bemertungen unterftust. Doch finden wir auch hier, fo anziehend oft bie gebrauchten Bilder find, bag fich Begrundungen nicht bilblich, nicht nach ber Weise von Bahrscheinlichkeitsgrunden und Unas logien ale objectiv gewiß burchführen laffen. Refer. will hier nur ein Beifpiel geben. Der Denfch, fagt ber Materialift, braucht jest in biesem Leben ein Gehirn, um zu empfinden und ju benken; er kann es baher nicht urplöplich beim Tobe fallen laffen und boch noch empfinten und benfen; benn alle Gebanfen und Empfindungen find ja nur ein Erzeugniß bes Behirns. Der Gr. Berf. wiberlegt nun biefe materialistische Schlusweise alfo S. 198: "Das Gehirn ift (nach bem Materialiften) ein Inftrument, Wirkungen zu erzeugen, bie ohne bas nimmer entftehen fonnten; er (ber Materialist) hat bamit gang recht; aber einmal entstanden bedürfen sie nicht mehr ber Forterhaltung bes Instruments zu ihrer Forterhaltung, ja Fortentwickelung. Siehe auf die Bioline; der Ton derselben konnte nicht ohne sie entftehen; boch, einmal entstanden, fannst bu bas Instrument zerschlagen, ber Ton hallt fort ins Beite..., verhallt zwar endlich für bie außern Ohren, boch hort nicht auf zu hallen" u. f. m.

Das ist's ja eben, was zu beweisen ist, baß, wenn bas Instrument Wirkungen erzeugt, bie ohne jenes nicht entstehen sonnten, bie einmal entstandenen Wirkungen nicht mehr der Fortschaltung des Instruments zu ihrer Forterhaltung und Fortentswiselung bedürfen. Das Beispiel der Bioline ist nicht ganz zutressend. Denn allerdings entsteht der Bioline ist nicht ganz zutressend. Denn allerdings entsteht der Biolinenton nicht ohne die Bioline und hallt der Ton doch ohne die Violine; aber schnell entschwindet er, und, wenn er auch unsern Ohren nicht mehr vernehmbar, eine kurze Zeit noch sortsönt, so dauert er nur die kurze Zeit, welche die Dauer der von der Violine auszehenden Schallschwingungen in Anspruch nimmt. Zu einer weitern Fortdauer von Tönen ist die Kortdauer der Violine noths

wendig. Der Gr. Berf. meint (S. 214) ber "verklarte Leib im Jenseite" fen ein Leib "noch größer, machtiger, fester, ungerftorbarer, greiflicher, nur nicht mit unfern fleinen menfchlichen Sanben umgreiflich, ein himmlischer Leib, ber große Leib ber Erbe mit ihren Bicfen, Balbern, Felbern, Stadten, Staaten u. f. w., ein fur alle gemeinsamer Leib, ben wir funftig burchbringen werben und ber boch Jebem nur nach ber Beziehung eigen sehn wird, nach der er ihn schon hier durchwirft hat und ferner burdwirfen wirb." Die Duelle einer folden Unschauung fönnen wir nur in ber Einbildungefraft und im Glauben, nicht aber in eigentlicher Erfenntniß finden. Dabei fonnen wir uns ben Einzelgeift und bas Einzelbewußtseyn nicht ohne einen Einzelleib benfen; haber ber Blaube an einen individuellen "atherifchen Leib." Wir fonnen une nicht benten, wie ein Gingelbewußtseyn, ein Einzelgeift mit ben andern Einzelgeiftern in ber Erbe ben gemeinsamen Leib findet, jumal wenn noch bie Erbe felbft, wie alle Blaneten, "felbftbewußte Beifter" fenn fol-Wodurch foll in diefem gemeinsamen Leibe Aller die Gingelwirksamteit beschränkt senn, wenn fie fich nicht innerhalb eines besondern Leibes bewegt? Es bleibt eine folche Borftellung un-Freilich fpricht ber Br. Berfaffer bavon (S. 211), erflärlich. baß "bei alle bem viel ein unerflarliches Beheimnig bleibt." Aber baburch wird man eine folche Unerflärlichkeit nicht annehmbarer finden wollen, bag auch im Dieffeits "viel Unerflärliches" vorkommt. Denn beim Dieffeits fteht bas Bas feft, bas Unerklärliche bezieht fich lediglich nur auf bas Wie. Bei bem Jenfeits bagegen handelt es fich nicht nur um bas Bie, fonbern auch um bas Was.

Der Gr. Berf. spricht sich hart und bitter gegen ben freien Standpunkt und für ben orthoboxen aus. S. 242 sagt er: "So frei ber Standpunkt ift, ben ich in bieser Schrift vertrete und in früheren Schriften vertreten habe, so hat mir boch ber orthoboxe, wo ich ihm anderwarts begegnet habe, wenn schon nicht überall, so boch im größern Durchschnitt mehr gefallen, als ber freie; und ber solidarisch feste Glaubenshalt am Bort

ber Bibel, selbst wenn Roah Arche mit ber ganzen heutigen Thierwelt und ber Stillstand ber Sonne am Tage bes Falls von Jericho mit einging, mehr als die vernünftigste zersetende Kritif, die neukatholischen und freien Gemeinden aber immer wie heerben geschienen, die froh sind, des hütenden Hundes oder gar des Hirten los zu seyn und damit dem Wolfe anheimssallen, jedensalls nur so lange eine heerde bleiben, als des Grases berfelben Wiese genug ift, sie zusammenzuhalten."

Es handelt fich aber bei bem Glauben bes Chriftenthums gewiß nicht um bas Glauben an bas Wort, sonbern an ben Sinn und Beift bes Bortes; biefer aber ale ber richtige ift nicht aus bem hiftorischen Princip zu beurtheilen, bag man feither an einen bestimmten Sinn ber Bibel glaubte, auch nicht aus bem praktischen, bag eine gewiffe Auslegung bes Bibelwortes bem Glaubenben Rugen brachte, fondern allein aus bem fritischen Princip ber Bernunfterfenntnig, welches entscheiben muß, ob ber Sinn und Beift bes Bortes wirklich ber richtige Sinn und Geist ist. So bleibt bas Organ auch für bie Bibelauslegung bie Bernunft. Ein Glaube an bas Bort, felbft ben falichen Glauben (Aberglauben) eingeschloffen, kann alfo unmöglich "bet vernünftigften Rritif", auch felbft, wenn fie gu Berfetzungen führte, vorgezogen werben. Denn ein folcher Glaube ift Röhlerglaube und biefer kann und barf fich bem fritischen Brincip ber Bernunft nicht entziehen.

Hinsichtlich ber brei Principien wird S. 250 als Ergebniß aufgestellt: "ber Glaube vermag nicht allein auf bem Grunde
bes historischen und praktischen Princips zu entstehen und zu
bestehen; sondern bedarf ber Hulle bes theoretischen. Dieses
reicht aber eben so wenig für sich in Glaubenssachen aus, sonbern nur im Jusammenwirken und gegenseitiger Ergänzung mit
jenen beiden." Allein immer bleibt das theoretische Princip das
mischeibende, da nur durch sein Kriterium die Wahrheit oder
Falscheit eines Glaubens entschieden wird. Man kann darum
wohl von einem historischen und praktischen Motiv und Grund
bes Glaubens, nicht aber von einem historischen und prakti-

schen Princip sprechen. Denn nur ein in sich und burch sich selbst gewisser, also keines weiteren Beweises mehr bedürfenber Sat ist ein Princip. Ein auf einen Grund zurückgeführtes Motiv ist beshalb noch kein Princip. Eine Religion kann falsch sehn und doch die längste Dauer und allgemeinste Berbreitung haben und den größten Bortheil gewähren, niemals aber, wenn sie durch die Vernunft selbst als wahr erkannt wird. Unterstügende Glaubensgrunde sind keine Principien.

Wenn ber Br. Berf. ferner S. 251 ale ein Ergebniß feiner Untersuchung bas Aufsteigen von ben "einzelnen beschräntten Dasepnsweisen burch bie weiteren und höheren bis zu ben hochsten und letten an ber Sand ber Erfahrung" gelangt, fo geht unfer Weg nicht weiter auf biefer Bahn, ale bie ju ahnlichen Menschengeistern außer uns, welche "Nachbargeister" genannt werden, nicht aber ju ben "Engelgeistern.", ju ben Beiftern ber Planeten", ju einem 3ch bes gangen Universums. Sier hort die Erfahrung auf. Als Punfte bes burch die brei Principien begründeten Blaubens werben bas Dafenn von einem personlichen Gott, die Unsterblichkeit der Seele ober bas Jenfeits und bie boberen geistigen Existens gen festgeftellt. Sicherlich gehört aber hiezu auch bie sittliche Freiheit, welche bie Grundbedingung fur bie Möglichkeit ber Tugend ift. Die Offenbarung und Inspiration fann nur burch historische und praftische Motive und Grunde, nicht aber burch bas Bernunftprincip feftgestellt werben. Der Glaube aber läßt fich nicht burch ben Glauben begrunden, Die fubjective Borftellung nicht burch bie subjective Borftellung, sondern lediglich burch die objective Erkenntniß. Db der Glaube, wie ihn ber or. Berf. faßt, "am Ende ber Tage" ber "festefte, burch bie volltommene Befriedigung ber brei Brincipien erzeugte", ob in ihm bie "Allgemeinheit und Ginftimmigfeit" als "bie befte und mahrfte" gelten wirb, "weil fie es wirklich ift, fonnen wir nur glauben, nicht wiffen, und Jeber, ber glaubt, hofft auf ben endlichen Sieg feines Glaubens. Wenn auch bem "Fluge und Befange eines neuen Bogels" "ein ftilles Bruten" (S. 253)

vorausgeht, und wenn wir biefen "neuen Bogel auch nicht gleich haben wollen", fo können wir boch noch gar nicht von bem Bogel reben, bis er ausgebrütet ift, und an ber Frage nach ber Beschaffenheit besselben wird in ber Jukunft nicht ber Glaube allein, sondern größtentheils die Wissenschaft einen wichtigen und unerläßlichen Antheil haben.

v. Reichlin . Meldegg.

H. Spencer: First Principles. London, Williams and Norgate, 1862. Derfeibe: The Classification of the Sciences; to which are added Reasons for Dissenting from the Philosophy of M. Comte. Ibid. 1864.

Berbart Spencer gehört zu ben wenigen Englischen Denfern, welche freien mahrhaft philosophischen Beiftes in selbstanbiger Forschung zu ben letten Grunden bes Senns und Wiffens burchzudringen fuchen, und baher zugleich von bem Beburfnis und bem Streben beseelt find, bie ichroffen Begensage, in melde die Bhilosophie von jeher sich gespalten, wie den Zwiesvalt zwischen Glauben und Wiffen, Religion und Philosophie, in bem Bangen eines umfaffenben philosophischen Systems aufgulofen. Dieß Streben befundete fich bereits in feiner erften philesophischen Schrift, ben Principles of Psychology, auf bie in einem früheren Jahrgange unfrer Beitschrift (1860, Bb. 37, S. 129 ff.) aufmerksam gemacht wurde. Ram es ibm in lete terer vornehlich barauf an, "bie fundamentale Thatfache, von ber unfer Erfennen abhangt", zu ermitteln, fo foll bas vorliegende Bert bie schlechthin erften Principien barlegen, welche all' unserem Denten, unserem Ertennen und Biffen wie unserem Glauben und Meinen, aller Religion wie aller Philosophie gemeinfam find, und ben Entwidelungsgang bes menfchlichen Geiftes in Religion, Runft und Wiffenschaft wie in ethiicher, focialer und politischer Beziehung leiten und bestimmen. Es foll bamit jugleich ben Grund legen ju einem vollstänbigen philosophischen Suftem, auf welches ber Berf. eine Subscription eröffnet hat und welches nach bem beigegebenen Brospect in vier

Haupttheile sich gliebernd, a) bie Principles of Biology, b) bie Principles of Psychology, c) bie Principles of Sociology, und d) die Principles of Morality, in neun Banden entwickeln soll. Insbesondere ist das vorliegende Werf bestimmt, den Streit zwischen Glauben und Wissen, zwischen der christlich = religiösen und der modern = wissenschaftlichen Weltanschauung — der auch in England mit der Ausbreitung der naturwissenschaftlichen Kennt=nisse immer größere Dimenstonen und schrossere Formen annimmt — zu schlichten, nebenbei auch den Gegensaß zwischen Deutscher und Englischer Philosophie, zwischen Speculation und Empirie, Spiritualismus und Materialismus zu vermitteln. Das Unter=nehmen verdient jedensalls die Ausmerksamkeit einer philosophisschen Zeitschrift. Sehen wir zu, od es dem Verf. besser als seinen Vorgängern gelungen ist, das große Problem zu lösen.

Der Berf. beginnt mit bem Sate: Wie in allen Uebeln, in allen schlimmen Dingen ein Funtchen Gutes, so finde fich nothwendig in allen Irrthumern ein Funichen Bahrheit (a soul of truth). Denn moge eine Unficht, eine Glaubensmeinung auch noch ftart von ber Wirklichkeit abweichen, immer muffe boch Etwas in ihr fenn, bas fie ber Unnahme ber Menschen empfohlen habe. Und bieß Etwas werbe ihre, wenn auch hochft beschränfte und unbestimmte Uebereinstimmung mit irgend einer Erfahrung senn, bie ber Mensch gemacht habe. Berhalte es fich fo, sen in jedem Irrthume boch ein Funtchen Bahrheit, fo werbe auch in ben ichroffften principiellen Begenfagen, in ben abweichendften Unfichten und Ueberzeugungen ein Buntt fich finben, in welchem alle übereinstimmen, weil er eben ben Reft ber Wahrheit bezeichne, ber übrig bleibe wenn von ber Differeng ber Meinungen über bie Sache abgesehen werbe. Beispieles weise zeigt bieß ber Berf. an bem schroffen Begensage ber politischen Brincipien, an ber so verschiedenen Auffaffung bes Berhaltniffes von Furft und Bolt, Regierung und Regierten. Dros ber unermeglichen Differeng, welche bie erften rohften Staatsformen, ben ebenso graufamen ale willführlichen Despotismus eines Regerfürften, von ben griechischen Republifen ober bem

constitutionellen Regiment Englands zu trennen scheint, trot ber ebenso großen Verschiedenheit der Ansichten über Ursprung, Austorität und Wirfungsfreis des Regenten, stimmen doch alle auss drücklich oder implicite in dem Einen Punkte überein, daß eine gewisse Unterordnung des Einzelnen und seiner Handlungen unster die Erfordernisse des Gemeinwesens (social requirements) stattsinde und kattsinden musse.

Um nun solche Bunkte der Uebereinstimmung, welche für allgemeine Wahrheiten gelten muffen, weil sie in allen den versschiedenen Meinungen und Ansichten gleichmäßig anerkannt sind, zu sinden, stellt der Berf. als Methode der Forschung die Regel auf: alle Meinungen derselben Gattung unter einander zu versgleichen, von den besondern concreten Elementen, in denen sie differiren, abzusehen, zu untersuchen was übrig bleibt, und für diesen Rest den allgemeinen abstracten Ausdruck zu sinden, der das Eine, Gemeinsame in den mannichfaltigen Modificationen am richtigsten bezeichne.

Diese Methobe wendet er fofort an auf ben "altesten, weiteften, tiefften und wichtigften Antagonismus", auf ben 3wiefpalt mifchen Religion und Wiffenschaft, - b. h. er will zeigen, baß auch in ben anscheinend so verschiebenen Brincipien, Beftrebungen und Zielpunften, burch welche Religion und Wiffenichaft für immer geschieben fcheinen, boch ein Buntt ber Gemeinschaft, an ultimate truth fich finde, in welcher beibe volls fommen übereinstimmen. Diefe Uebereinstimmung werbe inbeffen natürlich nur zwischen bem letten, tiefsten, allgemeinften (abstracteften) Glaubensfape aller Religion und ber gleichermaßen letten, allgemeinsten abstracteften Unnahme aller Wiffenschaft beftehen können. Es komme mithin barauf an, diese letten Grundannahmen beiber, bie ...ultimate religious ideas" und bie ...ultimate scientific ideas", zu ermitteln: banach werbe fich von felbft ergeben, ob fie bifferiren ober vielmehr in Gins ausammenfallen.

Rach bem Berf. beginnt bas religiose Bewußtsepn mit ber Frage: was ift und woher stammt bas Universum? Diese Frage, welche "bem ersten Menschen wie bem civilistrten Kinde sich von

felbst aufbrange", ift nach ihm ber Ursprung und Ausgangsvunkt aller Religion. Die Frage fen verschiedentlich beantwortet worben, laffe aber boch nur eine breifache Untwort zu. Wir tonnen annehmen, 1) bag bas Universum von selbst existire (to be self-existent), ober 2) baß es burch fich felbft geschaffen fen, ober 3) bag es burch ein außeres Agens geschaffen fen. Allein was bie erfte Unnahme betreffe, fo involvire bie Borftellung bes Bonfelbstbestehens ben Bebanten einer Erifteng ohne allen Unfang, und eine folche Eriftenz, ein schlechthin Unfangelofes vermogen wir uns schlechterbings nicht zu benfen. Gbenfo unbentbar sen bie zweite Annahme. Sie laufe praktisch auf ben f. g. Pantheismus hinaus, und werbe burch einzelne Bhanomene 2. B. burch bie Berbichtung unfichtbarer Dampfe ju Bolfen, unterftust, welche uns ju ber Borftellung einer " Selbstentwickelung" (evolution) bes Universums führen, b. h. jur Borftellung einer Reihenfolge von Phasen, burch welche hindurch bas Universum feine gegenwärtige Form erlangt habe. Aber bieß fen nur eine "symbolische" Borftellung, welche fich unmöglich in eine "wirtliche" Borftellung erheben laffe. Denn Gelbftichopfung feb nur porftellbar ale ein Uebergeben aus potentieller Existenz in actuels les Dafenn infolge einer inharirenben Nothwendigfeit. Allein von potentieller Erifteng als unterfchieben von actuellem Dafenn vermögen wir und schlechterbinge feine Borftellung zu bilben. Denn potentielle Existent muffe boch immer als Etwas, b. h. als ein actuelles Seyn vorgestellt werden, weil Richts weber überhaupt noch als übergehend in Etwas vorstellbar fey. Auch vermögen wir von jener "inharirenden" Nothwendigfeit feine Borftellung ju gewinnen, weil es uns unmöglich feb, eine Birfung ohne Urfache zu benten. Faffen wir aber jene Rothwenbigfeit ale Urfache, fo werbe fie, weil von ihrer Wirtung nothwendig verschieben, ju einem außern Ugens, burch bas bie actuelle Erifteng bes Beltalls hervorgebracht worden.

Sonach bleibe nur die britte Annahme übrig, einer Schopfung des Universums durch ein außeres Agens. Allein auch biefe allgemein recipirte "theistische" Hypothese erweise sich bei

näherer Betrachtung als unbenkbar. Denn von einer Schöpfung ber Materie, einer Schöpfung aus Richts, einer Schöpfung von Raum und Zeit, vermögen wir uns schlechterbings keine Borftellung zu machen. Zwar sepen wir burch bie unster Wahrnehmung fich aufbrangenben Beranberungen, Greigniffe, Sanblungen wie burch bie Phanomene unseres eigenen Bewußtseyns geno. thigt, fur biefe Wirkungen eine Urfache zu fuchen, und bamit fommen wir nothwendig zu ber Unnahme einer erften Urfache, bie wir nur als absolut und unendlich bezeichnen können. Allein alsbald zeige fich wieberum, baß bie Annahme einer folden erften Urfache, eines Absoluten, Unendlichen, in Wahrheit unbentbar, fich widersprechend feb. Dieg habe Sir 2B. Bas milton und nach ihm Dr. Manfel (in feiner Bampton Lectures ,, on the Limits of Religious Thought") fo flar nadygewiefen, bag fich nichts Befferes thun laffe, als feine Argumente zu wiederholen. Diefe Argumente find folgende: 1) Das Absolute fann nicht bie erfte Urfache senn. Denn als absolut schließt es alle Relativität aus; jebe und also auch bie erfte Ursache feht aber nothwendig in Relation zu ihrer Wirfung, weil eine Urfache ohne Wirtung feine Urfache mare. Gleichwohl muß ber erften Ursache eben als solcher bas Brabicat ber Absolutheit zukommen, - folglich ift fie undenkbar, weil ber Begriff berfelben einen Biberfpruch enthalt. 2) Die erfte Urfache fann zum Wirken und Schaffen weber von außen (burch irgenb ein Anderes) noch von innen (burch fich felbft) "genothigt" feyn: benn sonft mare nicht fie, sonbern biefe fie nothigende Boteng bie erfte Urfache. Der Act ber Schöpfung muß also ein freis williger, ein Willensact seyn; und von Willensacten kann nur bei einem bewußten Befen bie Rebe fenn. Allein Bewußtseyn involvirt nothwendig das Berhältniß (die Relation) von Subject und Object. Dem Absoluten kann mithin nicht Bewußtseyn beigelegt werden; benn bamit wäre es wieberum in eine Relativitat gefest, tie feinem Begriffe wiberfpricht, - ein Biberfpruch, ber wieberum bie Borftellung ber erften Ursuche unmöglich macht. 3) Das Absolute fann nicht aus einer Dehrheit

von Theilen ober Attributen bestehen. Denn maren bieselben burch ein von ihnen verschiedenes Princip ber Ginheit zusammengehalten, fo mare biefes Princip bas eigentliche mahre Absolute; gabe es aber fein folches Princip, fo gabe es auch fein Abfolutes, sonbern nur eine Bielheit von Relativem. Das Absolute fann mithin nur als Eines und einfach (one and simple) bezeichnet werden. Allein bieß schlechthin Gine und Ginfache fann weber von ber Mannichfaltigkeit ber endlichen Dinge burch irgend welche Merkmale unterschieben, noch mit ihr ibentificirt werben, - biefe reine Einheit ift mithin schlechthin undentbar. Endlich 4) gefest auch, bag fur bie ethischen Fragen, wie Gerechtigfeit und Onabe, gottliche Allwiffenheit und menschliche Freiheit, gottliche (abfolute) Gute und Dafenn bes Uebels 2c., miteinanber verträglich fenen, eine Löfung fich finden ließe, fo bleibt boch immer bie Schöpfung, bas Bervorgeben bes Enblichen aus bem Unenblichen, bes Relativen aus bem Absoluten, ebenfo unbentbar wie ber Uebergang von Nichtfeyn in Seyn, bas Berben von Nichts zu Etwas.

Sonach ergiebt fich, schließt ber Berf., als bas allgemeinste (abstracteste), allen Religionen gemeinsame Element ber "Glaube an bie Allgegenwart von Etwas, bas alle Fassung überschreitet," also bie Annahmn von Etwas, bas "schlechthin unbentbar ift."

Allein dieß Ergebniß widerspricht offenbar dem Unternehmen des Berf. und löst es in Richts auf. Er will die ultimate religious id eas ermitteln. Aber anstatt solche ideas nachzuweissen, zeigt seine Kritik vielmehr, daß es schlechthin keine solche Ideen giebt. Denn die Borstellung eines Göttlichen — oder wie der Berf. will — die Antwort auf die Frage nach dem Urssprung des Universums, mit welcher die Religion beginnt und welche im Lause der Entwickelung des teligiösen Bewußtsenns in dem Gedanken des Absoluten als der ersten Ursache gipfelt, erweist sich bei genauerer Betrachtung als schlechthin "undenkbar." Eine undenkbare Vorstellung oder Idee ist aber in Wahrsheit keine Borstellung, keine Idee, sondern eine blose Illuston, eine Scheinvorstellung. An das Daseyn, das Wirken von

"Etwas" (something) zu glauben, von bem ich mir schlechthin feine Borftellung zu bilben vermag, ift offenbar eben fo unmöglich als mir einen vieredigen Triangel ober ein bolgernes Gifen vorzuftellen. Gin folder Blaube mare menigstens wieberum fein Glaube, fonderns eine bloße Buufion, die Einbildung ober Scheinvorstellung eines Glaubens, ber in Bahrheit gar nicht vorhanden ift. Das Resultat also ift: bie verschiedenen Religionen, so gewiß ihr Inhalt, bas Object ihres Glaubens, schlechtbin undenkbar ift, haben feine ultimate idea, in welcher fie alle übereinstimmten, sondern ber einzige Bunft, ber ihnen allen gemeinsam ift, ift ihre eigene Richtigfeit. Diefer Confequenz ift nicht zu entgeben, wenn ber Berf. nicht fich felber wis dersprechen will. Sie trifft eben so Sir 2B. Samilton und Mr. Mansel: sie, die den Glauben und die Religion gegen die tritischen Angriffe ber Wiffenschaft möglichft ficher ftellen wollten, haben in ber That nur eine Richtigfeiteerflarung aller Religion zu Stande gebracht. Sie haben ben Bogen überspannt, und burfen fich nicht wundern, wenn ber Pfeil nicht getroffen, sondern mit ben gerbrochenen Bogenftuden in ihrer Sand gurud. geblieben ift.

Sehen wir nun zu, ob es bem Berf. beffer gelungen, bie ultimate scientific ideas zu ermitteln.

Er beginnt seine Untersuchung mit ber Frage nach Raum und Zeit, und sucht zunächst wiederum zu zeigen, daß Raum und Zeit, wie man sie auch fassen möge, schlechthin undenkbar sehen. Denn als objectiv, realiter existirend können sie nicht gedacht werden, weil sie weder als Attribute irgend andrer Dinge noch als selbständig, an und für sich existirend gesast werden können. Als Attribute nicht, denn "wir vermögen sie nicht als verschwändend zu benken, selbst wenn alle sonstigen Dinge verschwänden;" als selbständige Dinge nicht: denn einerseits um ein Ding als solches vorstellen zu können, müssen wir ihm irgend welche Attribute beilegen, was dei Raum und Zeit unmöglich sehe Andererseits sehen wir zwar außer Stande, und ein völlig unbegränztes Dasen (entity) vorzustellen, also auch außer Stande,

٠

uns eine Borftellung von völlig grangenlofem Raum zu bilben, und boch eben fo- unfabig, une irgend eine Begrangung ju benfen, jenseit beren nicht noch Raum refp. Beit mare, - mithin gleich unfähig, Raum und Zeit als begränzt wie als unbegranzt vorzustellen. - Sen nun sonach bie Objectivität von Raum und Zeit unfagbar, fo fen Rant's Unficht von ihnen als bloger fubjectiver Formen unfres Unschauens ebenfo unhaltbar. Denn wenn Raum und Zeit nur Formen unfres Unschauens ober Dentens waren, fo fonnten fie felber weber angeschaut noch gedacht werben, ba es ja offenbar unmöglich fen, bag Etwas Form zugleich und Inhalt bes Gebanfens ober ber Unfchauung fen. - Conach, schließt ber Berf., "ergiebt fich, baß Raum und Zeit völlig unfaßbar find. Die unmittelbare Renntniß, bie wir von ihnen zu haben scheinen, erweift fich als vollige Unkenntniß. Unser Blaube an ihre objective Realitat ift ebenso unüberwindlich als unsere Unfähigfeit, seine Berechtigung nachzuweisen." -

Nicht beffer ergeht es uns nach bem Berf. mit ber f. g. Materie ober Stofflichfeit: auch fie fen im Grunde unfagbar. Denn wir vermögen uns ben Stoff nicht als unenblich theilbar porzustellen, weil es schlechthin unmöglich fen eine Theilung in's Unenbliche auszuführen, weber in Wirklichkeit noch auch nur in Bebanten; folglich fen auch bie bloke Theilbarfeit in's Unendliche, weil reell wie ibeell unausfuhrbar, nicht möglich, fonbern vielmehr unmöglich, unbenfbar. - Allein andererfeits feb es ebenso unmöglich, ben Stoff als nicht unenblich theilbar ju Denn bamit fen gefagt, baß er fich auf Theile guruds führen laffe, die keine benkbare Macht weiter zu theilen vermöge. Aber biese letten Theile mußten boch jeder noch eine obere und untere, eine rechte und linke Seite haben, und es fen unmöglich, biefe Seiten sich so nahe an einander zu benten, bag nicht noch ein Schnitt zwischen ihnen bentbar mare. Und so groß auch bie Cohastonstraft berfelben angenommen werben moge, so laffe fich boch immer eine noch größere Rraft benten, welche jene zu überwinben im Stanbe fen.

Ebenso ferner sep "reine (absolute) Bewegung" unfagbar. Denn alle Bewegung setze ben Raum voraus. Den Raum aber vermögen wir und, wie gezeigt, nicht als begranzt zu benfen. Allein im unbegranzten Raume fen jebe Ortoveranberung unvorftellbar, weil jeder Ort oder Plat nur ein Ort fen in Beziehung auf andere Orte, und wie es im Raume an sich (im leeren Raume) feine Objecte gebe, so fonnte ein Ort als solcher nur in Beziehung auf bie Grenzen bes Raums gefaßt (bestimmt) werben. Dieß fen im granzenlosen Raume unmöglich; und folglich fen auch reine Bewegung, bie boch ebenfalls nur als Orts. veränderung gefaßt werden fonne, in Wahrheit unfaßbar. -Der Berf. weift sobann barauf bin, bag Bewegung rein als solche undefinirbar sep, daß fich nicht angeben laffe, was basjenige fep, bas hinzutrete, wenn ein ruhenber Rörper in Bemegung gerathe. Ebenso schwierig fey es umgefehrt eine Bemegung, die einmal angefangen, als aufhörend, zur Rube tommend, une vorzustellen. Denn bie Bewegung, die in ihrer Beschwindigkeit fich vermindere, behalte boch immer irgend eine Geschwindigkeit: fo lange und fo weit wir auch biefelbe in Gebanken sich vermindern laffen mögen, wir kommen boch nie zu gar feiner Geschwindigkeit, mithin nie ju völliger Rube. -

Mit der Vorstellung der Bewegung hangt die der Kraft unmittelbar zusammen. Aber die Kraft ist stets verbunden mit einem Stoffe. Betrachten wir dieß Verhältniß, so stoßen wir wiederum auf ein Unsasdares, Unbegreisliches. Denn, meint der Berf., der Stoff giebt sich uns nur kund durch Kraftaußerungen; unser letztes Zeugniß für das Dasenn von Materie ist die Widerstandsstähigkeit: abstrahiren wir von allem Widerstands und allem Widerstandsvermögen, so bleibt nichts übrig als leere Ausbehnung (Naum, aber kein Stoff). Allein andererseits ist bloßer Widerstand ohne allen Stoff, ohne ein ausgedehntes Etwas, gleichermaßen undenkbar. Auch von Kraftcentren, die einander anziehen und resp. abstoßen, können wir uns ohne eine Art von Stoff keine Borstellungen machen. Dazu kommt die schwierige Frage, wie es benkbar sey, daß eine Kraft in die Ents

fernung, über einen leeren Raum hin, zu wirken vermöge, was boch angenommen werben muffe, um die Bewegungen z. B. ber himmelskörper zu erklaren. — Rurz bas Verhältniß von Stoff und Kraft wie bas Wirken ber Kräfte als solcher ist in Wahrsheit (positively) unbenkbar.

Aehnlich ergeht es. uns, wie ber Berf. weiter zu zeigen fucht, wenn wir uns von ber Außenwelt zur innern Welt unferes Bewußtseyns, unserer Borftellungen felbft wenden: Sogleich bie Frage: ob die Reihe unfrer Borftellungen, die Rette der Buftanbe ober Modificationen unfres Bewußtsepns, endlich ober unenblich fen, laffe fich nicht beantworten, weil wir ebenso unfähig find, die Dauer bes Bewußtseyns als unendlich wie als endlich uns vorzustellen. Eben so unbeantwortlich fen bie Frage nach Wefen und Ursprung bes Ichs, bes Bewußtseyns und Selbstbewußtsenns. Denn legen wir unfrem 3ch ein felbstanbis ges Dafenn bei, fo muffen wir es als ein substanzielles Ding faffen, und bamit verwideln wir und in unlösbare Wiberfpruche. Bollten wir bagegen mit bem Steptifer fagen, bag nur unfre Eindrude existiren, vom Daseyn eines 3che, einer Berfonlichkeit nicht die Rebe senn könne, so involvire biese Ausflucht boch wieberum ben Wiberfpruch, bag Einbrude ohne ein Etwas, auf bas fle erfolgen, offenbar undenkbar find. Das Selbstbewußtfenn aber widerspreche unmittelbar fich felbst, ba es ein Selbst voraussete das vorftelle und zugleich vorgestellt werbe. -

Sonach kommt bann ber Berf. zu bem Schlusse: "Die letten wissenschaftlichen Ibeen repräsentiren sämmtlich Realitäten, welche unfaßbar sind." Nach allen Richtungen hin "bringen ben Mann ber Wissenschaft seine Forschungen vor ein unlösbares Räthsel, — — er erkennt besser als irgend ein Andrer, daß im letten Grunde nichts erkannt werden kann."

Das Resultat ift mithin wiederum basselbe: wie es in Wahrheit keine ultimate religious ideas giebt, so giebt es auch feine ultimate scientiste ideas. Das allein ist der Punkt, wo-rin Religion und Wissenschaft übereinstimmen: nur in der Rich-

tigfeit ihrer Erfenntniß, ihrer Grundgebanken, ihrer Unnahmen, fallen fie in Eins ausammen.

Bare nun bas bie Berfohnung, welche ber Berf. zwischen beiben gefunden, so ware bas Ergebniß in Wahrheit nur ber reine, principielle Stepticismus. Der Berf. will aber nicht fteptisch niederreißen, sondern vositiv aufbauen; er will, wie fcon ber Titel feines Berks zeigt, bie "erften Brincipien" alles Erfennens, Glaubens wie Wiffens barlegen. In einem folgenben Capitel giebt er baber bem Resultate feiner Erörterung bie unbegrundete Faffung, bag er behauptet, "bie letten religiofen wie wiffenschaftlichen Ibeen hatten fich als bloße Symbole bes Birklichen, nicht als Erkenntniffe beffelben ausgewiesen." Und bieß Resultat ftimme wieberum mit bem Schlußergebniffe ber Forschung Sir 28. Samilton's wie ber größten Philosophen aller Beiten überein, bag nämlich "bie Realität, welche hinter allen Erscheinungen liege, unbefannt sep und für immer bleiben muffe." - Wir haben es alfo nur mit Erscheinungen zu thun, bas Ding an fich ift schlechthin unertennbar; - mit anbern Worten, die Englische Bhilosophie ift, wenigstens in ihren Sauptvertretem, gludlich bei Rant angelangt, bei bemjenigen Deutschen Philosophen, ber bis jest allein in ben literarischen Rreisen Englands "eingeführt" (introduced) ift, und wir burfen baber hoffen, baß fie mit ber Zeit, bei naherer Bekanntichaft mit ben Rachfolgern Rant's und ben Deutschen Bhilosophen ber Begenwart, auch noch einige Schritte weiter bem Entwickelungsgange ber Deutschen Philosophie folgen wird: — einzelne Berehrer begel's giebt es ja bereits unter ben Englischen Philosophen. und unser Berf. selbst neigt, wie wir sehen werben, fehr entschieden zur pantheistischen Weltanschauung hinüber.

Jenes Schlußergebniß, daß die hinter den Erscheinungen liegende Realität uns unerkenndar sep, sucht der Berf. dann noch dadurch zu stügen und näher darzuthun, daß er sich anheischig macht, die "Relativität" all' unsere Erkenntniß "analytisch zu demonstriren," — d. h. durch eine Analyse des Productes wie des Processes unseres Denkens nachzuweisen, daß "unsere

Erfenntniß feine absolute ift noch jemals seyn fann." "Demonstration" wendet fich junachft zu bem "Proceffe" unfres Denkens, beschränkt sich indeß auf den Nachweis, daß wir in unfrer Forschung nach den Ursachen und damit nach der Erklärung ber Dinge und Thatsachen von ben niedrigsten und speciellsten ausgeben muffen, und von ihnen zwar fortschreiten zur Erfenntniß immer höherer, allgemeinerer Urfachen, und fo gange Rlaffen von Thatfachen erklaren indem wir fie unter weitere allgemeinere Rlaffen subsumiren, bag aber biefer Proces zu feinem Abschluß gelangen konne, nicht nur weil bagu eine unenbliche Beit erforderlich fenn wurde und die Sphare unfrer Beobachtungen eine begranzte fey, fondern weil - gefest auch bag wir ju einer letten, hochften, allgemeinften Urfache, einer allgemeinften Erfenntniß gelangten, - eben biefe hochfte, allgemeinfte Bahrbeit unbegreiflich, unerklärlich (inexplicable) fenn murbe. Denn wir verfteben und begreifen nur basjenige, bas wir auf ein Soheres, Allgemeineres zurudführen ober aus ihm ableiten können, bas Sochste, Allgemeinfte laffe fich aber nicht unter ein noch Boberes, Allgemeineres unterbringen (include), geftatte mithin schlechthin keine Erklärung (interpretation) - Die zweite "Demonftration," bag auch bas "Product" unfres Denfens feine absolute Erfenntniß sen und senn tonne, besteht wiederum nur in einem Citat ber Sate Sir W. Hamiltons, burch bie er barzuthun sucht, bag bas Absolute, Unbedingte, nicht nur unbegreiflich, sondern schlechthin undenkbar fen. -

Sonach endet auch diese Demonstration in einem rein nesgativen Resultate, das von den Ergebnissen der vorangehenden Erörterungen sich wenig unterscheidet. Indes odwohl der Bers. Sir B. Hamiston's Beweissührung als vollsommen stringent anerkennt, so erhebt er schließlich doch Einwendungen gegen die Prämissen in der Form, in welcher Hamiston und Mansel sie ausstellen und in welcher sie unvermeiblich zum reinen Steptiscismus sühren müssen. "Es läst sich nicht leugnen, bemerkt er, daß wenn wir und auf den rein logischen Gesichtspunkt (aspect) der Frage beschränken, die angeführten Säse Sir B. Hamiston's

gang und vollständig angenommen werben muffen; wenn wir bagegen bie Frage vom allgemeinen psychologischen Gesichtspunkt betrachten, fo finden wir baß jene Sate unvollftanbige Kaffungen (statements) ber Bahrheit find, indem fie eine hochst wichtige Thatsache auslaffen ober vielmehr ausschließen. Denn außer jenem beftimmten Bewußtfeyn, beffen Gefete bie Logit formulirt, giebt es noch ein unbestimmtes Bewußtfeyn, bas nicht formulirt werben fann. Außer ben vollständigen Gebanfen und folden, bie, obwohl unvollständig, boch Bervollständis gung aulaffen, giebt es Bebanten, bie fich schlechterbings nicht completiren laffen, und die boch insofern real find ale fie normale Affectionen bes Geistes (intellect) sind. Jedes jener Argumente, — fahrt er fort — bas uns bie Relativität unfrer Erfenntniß bemonftrirt, forbert entschieben bie positive Existena eines Etwas jenfeits bes Relativen. Die Behauptung, bag wir bas Absolute nicht zu erkennen vermögen, involvirt bie andere, baß es ein Absolutes giebt. Eben bamit bag wir uns bas Bermogen, ju erfennen was bas Absolute fen, absprechen, nehe men wir implicite an, bag es fen, und biefe Unnahme beweift, baß bas Abfolute bem Geifte gegenwärtig gewefen nicht als ein Richts, sonbern als ein Etwas. Ebenso wird bas Roumenon, indem es als ber Begensat bes Phanomenon bezeichnet wirb, eben bamit als ein wirkliches Senn (an actuality) gebacht. ift schlechthin unmöglich unser Biffen als ein Biffen von bloben Erscheinungen zu faffen, ohne zugleich ein Reelles zu concipiren beffen Erscheinungen fie find; benn Erscheinung ohne alle Realitat fohne ein Etwas bas erscheint] ift unbentbar. Segen wir baher an bie Stelle ber Ausbrude "Unbebingtes, Unenbliches, Abfolutes" in jenen Argumenten die Worte "Negation ber Denkbarkeit" ober "Abwesenheit ber Bebingungen bes Bewußtseyns," so finden wir, daß die Argumente sinnlos werben: feines berfelben läßt sich in Gebanken ausführen, ohne bas Unbedingte als ein Positives und nicht als ein rein Regatives barjuftellen. Ein Beweis aber, ber fich nur führen läßt wenn einem Ausbruck ein bestimmter Sinn beigelegt wirb, ber aber mit dem Nachweis endet, daß der Ausbruck diesen Sinn nicht habe, ift ein offenbarer Gelbstmord. Der Beweis, daß ein besstimmtes Bewußtsenn des Absoluten unmöglich sen, sest mithin unvermeiblich ein unbestimmtes Bewußtseyn desselben selber vor aus."

Mit Recht macht ber Berf. ferner gegen Sir B. Samilton geltenb, baß zwifchen positiven Begensagen (wie Banges und Theil, Gleich und Ungleich, Singular und Plural) und ben rein negativen, contrabictorischen Begenfagen (wie Nichts und Etwas, Plus und Minus, Ja und Rein) wohl zu unterscheiben fen. Er meint, bag auch bas Begranzte und Unbegranzte, Bebingte und Unbedingte, Relative und Absolute, nicht rein negative Begenfate feven. Denn unfer Begriff bes Begranzten fen zusammengesett 1) aus ber Borftellung irgend eines Sevenben, und 2) aus ber Borftellung ber Grangen, unter benen wir es fennen. In bem Begriff bes Unbegranzten werbe bann zwar die Borstellung ber Granzen aufgehoben, nicht aber bie Borftellung bes Sepns (of some kind of being). Mit bem Schwinden ber Grangen, hore allerbings bie Borftellung auf, eine Vorstellung im eigentlichen Sinne zu fenn, aber eine Art von Borstellung (a mode of conciousness) bleibe sie boch. Bare bas Unbegrangte nur bie Regation bes Begrangten und also ein bloges Richtseyn (Richts), so mußte bas Unbegranzte auch als Gegensat bes Theilbaren, und bas Untheilbare als Gegensatz bes Begranaten gebacht werben fonnen. — Eben fo verhalte es fich mit bem Relativen und Absoluten. 3m Begriff bes Absoluten sen zwar alle Relativität, alle Bedingtheit und Beschränktheit aufgehoben, aber ein unbestimmtes Etwas bleibe ftehen, und bieß indefinite something bilbe ben Inhalt unfres Bewußtseyns, wenn wir uns ben Gegensat von Relativ und Absolut benfen.

Er macht enblich mit Recht barauf aufmerkfam, baß auch unfre Borftellung bes Relativen schwinden muffe, wenn bie bes Absoluten als eines rein Regativen (Richts) schwände. Denn bas Relative konne nur gedacht werben im Gegensat jum Richt-

Relativen. Ware also letteres schlechthin unvorstellbar, so baß wir gar kein Bewußtseyn von ihm hatten, so murbe bie Beziehung (relation) bes Relativen zum Absoluten involviren, baß wir Etwas, bas Inhalt unsres Bewußtseyns ift, vergleichen tönnten mit Etwas, von bem wir gar kein Bewußtseyn haben. So gewiß bieß unmöglich sey, so gewiß könne bas Absolute nicht bie "bloße Regation ber Vorstellbarkeit," nicht bie bloße "Abwessenheit ber Bebingungen bes Bewußtseyns" seyn.

Aber - wendet ber Berf. fich felber schließlich ein, wenn boch feiner eigensten Natur nach Bewußtseyn nur unter formen und Grangen möglich ift, wie fann bann möglicherweise ein Bewußtsehn bes Ungeformten und Unbegranzten hergestellt (constituted) werben? Wenn alles Bewußtseyn (alles Borftellen) von Senn und Bestehen nur Bewußtseyn einer bebingten Erifteng ift, wie fann nach ber Aufhebung aller Bebingungen noch irgend ein Refibuum, ein Inhalt bes Bewußtseyns übrig bleiben? — Er beantwortet ben Einwurf mit ber Behauptung: ein folches (übrig bleibenbes) Bewußtseyn bestehe zwar nicht und fonne nicht bestehen in einem einzelnen geiftigen Afte, wohl aber ale bas Product vieler geiftigen Acte. In jebem Gebanten nämlich werbe ein Etwas, bas bebingt fen, vorgeftellt; ohne ein folches Etwas fen bie Vorstellung unmöglich, weil fonft bas Bewußtfenn ohne allen Inhalt fenn murbe. Aber bieß Etwas, weil es eben in je bem Bebanten vorgestellt werbe, feb in allen Eines und baffelbe: nicht bas Etwas, fonbern nur feine Bebingungen, Formen, Brangen (Bestimmtheiten) wechseln in ben einander solgenden Borstellungen. Dieß unbestimmte Emas machen wir bann felbst zum Inhalt eines allerbings unbestimmten Gebankens (Bewußtsehns), indem wir durch successive Acte seine (wechselnden) Bebingungen und Gränzen aufheben So bilben wir uns ben unbestimmten Begriff (take away). von Seyn überhaupt, ben Begriff bes allgemeinen Sepns, und bamit bas Bewußtseyn von etwas Unbebingtem. bieß Seyn, bieß Envas, bas allen Gebanken und Vorstellungen gemeinsam, weil schlechthin unaufhebbar sep, und das gerabe

burch ben Wechsel seiner mannichsaltigen Modi (Bebingungen, Formen 2c.) abgeschieben wurde von allen biesen Modis, bleibt übrig als ein unbestimmtes Bewußtseyn von Etwas, bas unter allen Modis constant fortbesteht.

Sonach, schließt ber Verf., sen zwar ein objectives Wiffen, eine Erkenntniß im strengen Sinne bes Worts, vom Absoluten unmöglich, aber für bas subjective Wiffen sinden wir, ist die positive Existenz des Absoluten "ein nothwendiges Datum des Bewußtseyns." Und "in diesem Bewußtseyn einer unbegreislichen allgegenwärtigen Macht haben wir genau dasselbe Bewußtseyn, auf welches alle Religion sich bastrt: in ihm also ist der Punkt erreicht, in welchem Religion und Wissenschaft sich vereinigen (coalesce)."

Obwohl nun ber Verf. bie Argumente, mit benen er Sir 28. Samilton's Unficht von ber schlechthinnigen Unbenkbarkeit bes Absoluten bekampft, jum Theil aus ber Recension, welche in biefer Zeitschrift vor mehreren Jahren über Samilton's Schriften erschienen ift, entlehnt zu haben scheint, so muffen wir uns boch entschieben gegen feine Lösung ber vorliegenben Streitfrage erklaren. Bunachft leuchtet ein, bag mas burch feinen einzelnen geistigen Act herstellbar ift, auch burch viele ein= zelne Acte nicht hergestellt werben kann. In ber That ift auch bas, mas ber Berf. burch fein Berfahren, burch bas successive Abstrahiren von ben mannichfaltigen Bebingungen, Formen, Granzen und Bestimmtheiten bes Sependen (ber Dinge) gewinnt, feineswege ber Begriff ober bas Bewußtfeyn bes Abfoluten. Denn im Begriff bes Absoluten liegt, baß es schlechthin teine Bebingungen hat, und mithin kann bei ihm auch von keinen Bedingungen abstrahirt werben. Das abstract allgemeine Senn, auf bas ber Berf. kommt und bas er ohne Weiteres mit bem Absoluten ibentificirt, ift feineswegs ein schlechthin Unbebingtes: benn es existirt offenbar nur wenn es Dinge giebt, benen es als Prabicat beigelegt, von benen es abstrahirt werben kann. Daß bem Inhalte biefer burch willführliche Abftraction gewonnenen Vorftellung an und für fich Realitat zufomme,

baß er bie reelle allgemeine ursprüngliche Substanz bezeichne, von welcher alle erscheinenden Dinge nur die wechselnden Modi seine, ist eine willführliche völlig undewiesene Annahme, — mit welcher der Verf. in die Fußtapfen Spinoza's, resp. Hegels tritt und einem ganzlich haltlosen Pantheismus verfällt. —

Bare bie Ibee bes Absoluten, wie ber Berf. behauptet und mit Samilton und Mansel barzuthun sucht, in ber That logisch unbentbar, weil fich felbft widersprechend, fo ift und bleibt fie nothwendig auch symbolisch wie psychologisch undenkbar: auch bie subjectivfte, willführlichfte Einbilbung, wenn fie eine contradictio in adjecto involvirt ober ben allgemeinen Besegen und Bebingungen unfres Borftellens und Dentens (Bewußtseyns) wiberspricht, ift ebenso undentbar wie ein holgernes Gifen ober ein vierediger Triangel ober sonft ein Object mit sich widerspredenben Brabicaten. Ginen Unterschied awischen objectiver und fubjectiver "Wiffenschaft" giebt es nicht; er ift unbenkbar, eben weil er einen logischen Wiberspruch involvirt. Denn nur basjenige Denken nennen wir ein Biffen, beffen Inhalt ein objectiver, ber Realität entsprechenber ift ober als ein objectiver nothwendig gefaßt (gebacht) werben muß. Bas baber in einem bestimmten Bewußtseyn, für ein bestimmtes Borftellen logisch unbenfbar ift, bas ift es auch fur ein "unbestimmtes" Bewußtsehn ober Borftellen. Denn mas wir unbestimmt nennen, ift überall nur ein weniger Be ftimmtes als Unbres. ichlechthin Unbestimmte ift schlechthin unbenkbar, weil es als solches bie reine bloge Regation aller Bestimmtheit, alfo aller Bradicate, auch bes Pradicats bes Seyns, mithin bas schlechthin Pradicatlofe ift, von dem sich schlechthin nichts aussagen annehmen, vorftellen läßt, - alfo bas reine unbenfbare Richts. Stimmen Religion und Wiffenschaft nur in biefem Richts einer völlig unbestimmten, inhaltlosen Vorstellung überein, so ftimmen fie in ber That nur in ihrer eignen Richtigkeit ausammen.

Die Frage, um bie es sich hanbelt: ob wir bes Gebantens (bes Bewußtseyns) bes Absoluten fähig seyen ober nicht, kann nicht, wie ber Berf. versucht, entschieben werben auf Grund einiget allgemeinen Reflexionen über bie Begriffe von Grund und Urfache, von Zeit und Raum, Kraft und Stoff, Enblichem und Unendlichem, Bebingtem und Unbebingtem u. f. w. Denn babei fragt es sich ja stets noch sehr, ob biese Begriffe so, wie fte ber Berf. ober Sir B. Samilton ober fonft Jemand gefaßt hat, richtig gefaßt find. Die Frage kann vielmehr nur beantwortet werben auf Grund einer forgfältigen einbringenden Unterfuchung über bie Entstehung unfrer Borftellungen überhaupt. bes Inhalts unfres Bewußtsems überhaupt, und bamit über Grund und Urfprung unfred Bewußtfenns felber. ber Berf. fich barauf eingelaffen, fo murbe er gefunden haben: bas Bewußtseyn ift feineswegs eine Substanz ober bie Mobification einer' Substang, eine rubenbe Qualitat (bes Beiftes), bie, wenn fie an fich bedingt und beschränft ift, allerdings nicht bas Unbebingte und Unbeschränkte erfaffen ober an baffelbe beranreichen fann. Das Bewußtseyn ift auch feine bloße Form, fein Befaß ober Fachwert, bas mit einem Inhalt irgendwie gefullt wird und bas baber, wenn seinerseits begränzt und bcfchrankt, allerdings bas Unenbliche und Unbedingte nicht zu faffen vermag. Das Bewußtseyn ift ebenso wenig ein inneres Licht, welches bie Objecte, bie uns jum Bewußtseyn tommen, beleuchtet und welches, wenn felbft bedingt und beschränft, bas Unbebingte und Unbeschränfte nicht wurde beleuchten konnen. Bewußtseyn ift vielmehr bie Meußerung einer Rraft, ber Erfolg einer Thatigkeit ber Seele, und zwar ber bestimmten Thatigfeit bes Unterscheibens. Rur baburch, bag bie Seele ihre Empfindungen und Gefühle, Sinneseinbrude, Triebe und Strebungen von einander und von fich felbft (ber Seele) unterscheibet, werben ste ihr immanent gegenständlich, kommen fie uns jum Bewußtseyn, werben fie ju Berceptionen, Wahrnehmungen, Borftellungen. Rur barum hat ber Berf. Recht, wenn er behauptet, bag mit ber Borftellung bes Absoluten auch bie bes Relativen "verschwinde", ober richtiger ausgebrudt, baß wenn bie Vorstellung bes Absoluten unmöglich mare, auch bie bes Relativen unmöglich fenn wurde. Denn fo gewiß wir bie

Borftellung von Blau ober Roth nur baburch gewinnen und gewinnen konnen, bag wir biefe Gefichteempfinbungen von anbern unterscheiben, fo gewiß fonnen wir bie Borftellung bes Relativen nur burch Unterscheidung beffelben vom Absoluten (Richt = relativen) gewinnen. Daffelbe gilt vom Bebingten und Unbebingten, Enblichen und Unenblichen, Zeitlichen und Ewis gen: wir fonnen auch bas Bebingte als Bebingtes, bas Enbliche ale Enbliches, bas Beitliche ale Beitliches nur faffen (benfen) im Unterschiebe und burch Unterscheibung von einem Unbebingten, Unenblichen, Ewigen. Go gewiß wir also bie Borftellung bee Bebingten, Enblichen, Beitlichen ale folchen haben, fo gewiß muß fich unfrem Unterscheibungevermögen, unfrem Berftanbe ein Unbebingtes, Unenbliches, Ewiges, unter welcher Form auch immer als Object unfres Unterscheibens prafentirt haben, weil fonft bie Unterscheidung und damit die Auffaffung bes Bebingten als Bebingten unmöglich gewesen ware. -

Für biese Kraft bes Unterscheibens ift es offenbar gleichgultig, ob fie eine bebingte ober unbebingte fen. Gefest auch, fie ware eine bedingte b. h. eine folche, beren Thatigkeit an gewiffe Bebingungen, bas Gegebenseyn eines Stoffes, bas Ditwirfen andrer Rrafte, gebunden mare, - immer murbe fie, wenn bie Bebingung eintrate, als Thatigfeit bes Unterfcheis bens befähigt feyn, auch bas Bebingte vom Unbebingten, bas Relative vom Absoluten zu unterfcheiben, resp. nachzuunterscheiben (aufzufaffen). Es mußte wenigstens ausbrudlich bargethan werben, bag und warum fie gerabe biefer Unterscheibung nicht fähig seyn sollte. Sir B. Hamilton behauptet im Grunde fortwährend nur, bag aller Inhalt bes Bewußtseyns nur ein bebingter (nicht also bas Unbebingte) senn könne, weil bas Bewußtseyn felber ein bebingtes fen: bas ift ber Rern feiner Beweisführung, auf ben alle seine einzelnen Argumente fich bafiren und fich zurudführen laffen. Allein biefe Beweisführung beruht im Grunde auf einer Berwechselung ber Begriffe, auf ber Berwechselung bes Inhalts bes Bewußtsepns mit bem Bewußtfenn felber: nur wenn bas Bewußtfenn ibentisch ift mit

'feinem Inhalt, muß vom Inhalt gelten, was vom Bewußtfenn gilt. Die Beweisführung verliert mithin alle ihre Rraft, wenn wir bas Bewußtseyn als ben Erfolg ber Thatigfeit bes Unterscheibens eines gegebenen Stoffes faffen. Dann fommt es nicht auf die Bedingtheit ober Unbedingtheit biefer Rraft, sondern auf ben gegebenen Stoff an: jenachbem biefer Stoff beschaffen ift, wird ber Inhalt bes Bewußtfenns beschaffen fenn. Wenn also ein absolutes, gottliches Wefen realiter existirte und fich und irgend wie (in einer Empfindung, einem Gefühle, einem Streben) kundgabe, fo ift nicht einzusehen, warum wir von ihm burch Unterscheibung beffelben vom Bebingten (von ben erscheinenben Dingen) nicht eine wenn auch immerhin unbeutliche Berception (Borftellung) follten gewinnen konnen. Die Bebingtheit unfres Bewußtseyns beruht aber felbft im Grunde nur barauf, baß und ber Stoff unfrer unterscheibenben Thatigfeit gegeben fenn und unfer Unterscheibungevermogen gur Thatigfeit anregen muß; ber Stoff felber bagegen unterliegt (in Betreff feiner Beschaffenheit) feinen Bebingungen und Beschränfungen: jeber Stoff ift unterscheibbar, sobalb er nur unfer Unterscheibungevermogen zur Thatigkeit anzuregen vermag. -

Aus ber "Relativität" unster Erkenntniß, b. h. baraus, baß wir — wie Hamilton und ber Verf. mit Recht gegen Hesgel und bie speculativen Absolutisten behauptet — bes absosluten Erkennens und Wissens nicht fähig sind, daß vielmehr all unser Wissen und Erkennen nur ein relatives, bebingtes, beschränktes ist, solgt ebenso wenig, daß wir das Absoslute gar nicht zu sassen vermögen, sondern nur daß unfre Erkenntniß desselben eine nur relative, bedingte, beschränkte sep. Das ist allerdings vollsommen richtig, aber auch in Deutschland längst so allgemein anerkannt, daß — abgesehen von einisgen Rachbetern Hegels — kein wissenschaftlicher Forscher mehr behauptet: unste Erkenntniß Gottes und der Welt sep eine schlechthin abäquate, schlechthin vollsommene, absolute. Wollte dagegen der Verf. mit Sir W. Hamilton behaupten, daß eine relative, beschränkte Erkenntniß bes Absoluten gar keine

Erfenntniß sey, so wurde baffelbe in Betreff aller und jeder Erfenntniß folgen. Denn auch vom Relativen, Bedingten, Endlichen besitzen wir nur eine relative, bedingte, beschränkte Erfenntniß. Und mithin wurde dem Menschen alles Erfennen und Wiffen abgesprochen werden muffen, — b. h. der reine vrincipielle Skepticismus, den der Berf. eben so flieht wie Sir B. Hamilton, wurde die unvermeidliche Consequenz seyn.

Sonach ift bas Ergebniß keineswegs bie völlige Unbentbarfeit bes Absoluten, Unendlichen u. f. w.; sonbern follte fich zeigen, baß in ben Begriffen bes Unbebingten, Unenblichen, Ewigen, in ben Borftellungen von Raum und Zeit, Kraft und Stoff, Bewegung und Rube u. f. w., wie biefelben gemeinhin gefaßt werben, wirklich logische Wiberspruche fich finben, fo wurde nur folgen, daß biefe Begriffe, beren wir nun einmal schlechthin nicht entrathen konnen, unrichtig aufgefaßt worben. Und in ber That lagt fich von ber Naturwiffenschaft wie von ber Logif, Anthropologie und Pfpchologie aus barthun, baß bas Absolute nicht als bas allgemeine Seyn, nicht als allgemeine Substanz ober Wesenheit, noch als bloße erfte (bewegenbe) Urfache, ale natura naturans, Lebenefraft ober Beltfeele, fonbern nur als absoluter Beift, b. h. als unbebingte, ihre Gebanten aus fich producirende und in fich unterscheibende, alle Bestimmtheit segende Dent= und Willensfraft, bie Welt nur als That diefer fich in fich und vom Andern ihrer felbst unterfceibenben, bas Unbre fegenben und bestimmenben Urfraft gefaßt werden kann. In biefem Begriffe liegt tein logischer Biber-Denn vom Absoluten, Unbedingten, Unabhängigen schlechthin Selbständigen, ist feineswegs alle Relativität ausgeschloffen, fonbern nur biejenige Relativität wiberfpricht feis nem Begriffe, burch welche es in Abhangigfeit (Bebingtheit -Begrangtheit) von irgend einem Anbern gefett und fomit feine Absolutheit, Unbedingtheit, Unabhängigkeit aufgehoben mare. Die alles Unbre fegenbe und bestimmenbe Urfraft tritt bamit zwar zu biesem Anbern in die Beziehung von Urfache und Birfung, gerath aber offenbar nicht in Abhangigfeit von ihrer Bir-

fung. Und ber absolute, seine Gebanken aus fich producirende wie von sich und von einander unterscheidende Beift ift baburch zwar feiner Gebanken wie feiner Selbst fich bewußt und tritt fomit in das Berhältniß von Subject und Object des Bewußtfenns ein, wird aber baburch feineswegs abhängig von bem Dhiecte (Inhalt) feines Bewußtfenns. Der Begriff bes absoluten Beiftes ift mithin feineswegs logisch unbenfbar. aber ift er insofern ein Grang begriff unseres Denkens, als er zwar aus ber Betrachtung und Erkenntniß ber Natur wie unfres eignen Befens (Geiftes) fich ergiebt, fich uns aufbrangt, und von ber Seite, von welcher wir zu ihm gelangen, auch volltommen bentbar, genugent flar und feiner Objectivität gewiß erscheint, von ber anbern Seite bagegen, b. h. wenn wir biefe absolute geistige Urfraft nicht von ihrer That (ber Welt) aus, fonbern an und fur fich, in ihrem absoluten Birten, zu benten versuchen, allerbings als unvollziehbar fich ausweift. Denn bas Wirfen einer schlechthin spontanen Rraft aus und burch fich selbst und damit das Wie ihrer Thatigkeit, burch welches bie Wirfung in ihr erzeugt wirb, furz bas Werben rein als foldes als Bezeichnung bes Wie bes Entftehens und Geschehens, ber Wirfungeweise, ber ber Wirfung vor> ausgehenben Thatigfeit, vermögen wir nicht in Bebanten au faffen, weil eben all unfer Denken und Borftellen, Bewußtfenn und Gelbstbewußtsehn, auf ber unterfcheibenben Thatigfeit unfred Beiftes beruht, biefe aber einen gegebenen Stoff und fomit ein bereits Beworbenes bergeftalt vorausfest, baß sie ohne einen solchen unvollziehbar ift, — weil also bas Berben rein als folches niemals gegebener Stoff unfrer unterscheibenden Thatigfeit seyn, sondern nur vom Geworbenen, von ber Wirkung, ber That aus erschlossen werben kann. Die auf biefe Weise entstehende Borftellung ift aber in Wahrheit nur ein Bostulat bes Denkens, eine Forberung, bie an bas Denfen herantritt und une burch Unterscheidung auch jum Bewußtfenn kommt, die aber, wenn wir fie ausführen wollen, fich als unvollziehbar erweift. Wir haben baher wohl eine Borftellung von einer Thatigfeit, die in einer Wirkung (Bewegung — That) sich außert, nicht aber von ihrem Wirken selbst, nicht von dem Wie, sondern nur von dem Daß und dem Was ihres Thuns. — Insosern, relativ, erscheint allerdings der Gedanke des Absoluten unvollziehbar: eben darin zeigt sich die Relativität und Beschränktheit unserer Erkenntniß Gottes, die Unsasbarkeit und Unergründlichkeit seines Wesens, der Punkt, in welchem Religion und Wissenschaft übereinstimmen. Aber die relative Unvollziehbarkeit eines Gedankens ist keineswegs ibenzisch mit schlechthinniger Undenkbarkeit, ein Gränzbegriff ist keineswegs gar kein Begriff. —

Chenfo beweift die Unbentbarfeit bes Unenblichen, wie es gewöhnlich gefaßt (befinirt) wirb, nur, bag biefe gewöhnliche Begriffsbestimmung beffelben falfch ift. Denn es ift zwar vollfommen richtig, daß die angebliche Borftellung eines schlechthin Branzen - und Schranken lofen in Bahrheit feine Vorstellung, sonbern ein bloger Rame, bas caput mortuum einer leeren Abstraction ist. Das ichlechthin Unbegranate und Unbeschrankte ift in Bahrheit unbentbar, weil es bie bloke Regation aller Branze und Schranke ift, eben bamit aber gerade Das, mas es negirt, ju feiner Borausfegung bat, weil alfo ben Inhalt ber Borftellung gerabe nur Die aufgehobene Begranzung bilbet, mit ber wirflich en Aufhebung (Unnullirung) aller Brangen aber bas Denken felbft gufgehoben wirb. Denn bas schlechthin Unbegranate ift als solches von nichts Unbrem zu unterscheiben, weil bas Andre, von bem es unterschieben murbe, nothwendig zugleich es felbst begränzen, also feine Unbegränztheit aufheben Das ichlechthin Ununterscheibbare, bas als folches auch nicht vom benfenden Subject unterschieben werben, also überhaupt nicht Object bes Denkens fenn tann, ift nothwendig schlechthin Daffelbe gilt naturlich von bem angeblich unenbliundenkbar. den Raume und ber unenblichen Zeit: Das Unbegranzte fann auch nicht, wie ber Berf. will, gefaßt werben als bas, mas übrig bleibt, wenn alle Granzen weggebacht werben. Denn von biefem Reft fann nicht behauptet werben, bag es bas Unbe-

granzte fen, bag es eriftire ober als existirent gebacht werben muffe, fonbern es ift ein bloges Abstractum, bas Refibuum einer willkührlichen Abstraction, bas, wenn überhaupt, nur im Denken bes abstrahirenden Subjects existirt. Und felbst hier existirt es in Wahrheit nicht. Denn es ift und bleibt ein rein Regatives, basjenige, bas weber begrenzt noch unbegrängt ift. Als bieß Weber = Noch aber ift es, ba ihm alle anberweitige Beftimmtheit fehlt, bas schlechthin Unbestimmte, welches, wie gezeigt, in Wahrheit undenkbar ift. — Allein bas mahrhaft Unenbliche, bas wir nothwendig benten muffen um bas Endliche benfen ju fonnen, ift feineswege bas blog negative Grangen = und Schrankenlose, sondern positiv bas alle Granze und Schrante, alle Große und alles Maag Segen be (Beftimmenbe), bas als folches nicht an irgend einem Unbern eine Granze haben fann, bas vielmehr über alle Granze und Schrante erhaben, weil aller Schrante und Granze machtig ift, und bas baher negativ als unbegränzt und unbeschränkt zu bezeichnen ift, aber nur weil es nicht an einem Unbern feine Branzen hat, sondern fich felber feine Branze und Schranke - bie Granze feines Thuns und Wirfens und bamit feines Sepns in und mit ber Bestimmtheit seiner Thaten und Birfungen - felbfithatig und fich felbft bestimment fest. Diefer Gebanke involvirt keinen Wiberspruch, wenn er auch wieberum in Betreff bes Wie, ber Wirfunge weise biefer alle Grange und Schranke fegenden Urfraft unvollziehbar erscheint. Daß bieß Unenbliche nothwendig auch ewig, im po sitiven Sinne emig ift, b. h. nicht an irgend einem Undern ben Unfang ober bas Enbe feines Senns und Wirfens haben fann, fondern felbft ber abfolute Anfang und bas absolute Ende (Biel) von Allem ift, leuchtet von felbft ein.

Was endlich die Begriffe von Raum und Zeit, Kraft und Stoff, Bewegung und Ruhe, und insbesondre den Begriff bes Selbstbewußtseyns betrifft, so mussen wir uns, um nicht zu weit-läusig zu werden, damit begnügen, auf andre Schriften zu verweisen, in denen die angeblich unvermeiblichen Widersprüche in

biefen Begriffen u. E. beseitigt find und ihre Denkbarkeit bargesthan worden (Bergl. Compendium ber Logik, S. 76 f. 81 f. 87 f. Gott u. d. Ratur, S. 346 ff. Glaube u. Wissen, S. 59 f.).

Rachbem ber Berf. in bem reinen allgemeinen (abstracten) Sen bas Absolute gefunden zu haben glaubt, bas zwar objectiv unerkennbar und undenkbar, aber subjectiv ber Inhalt "eines unbeftimmten Bewußtfeyns" fen und bleibe, fucht er weis ter zu zeigen, bag wir, obwohl wir niemals bie Ratur beffen was sich und kund giebt (which is manifested to us) zu erkennen vermögen, boch täglich volltommener bie Drbnung feiner Manifestationen fennen lernen. Denn es existiren allgemeine constante Berhaltniffe und Beziehungen (relations) zwischen ben Erscheinungen (among the changes of consciousness), und wir fonnen nicht umbin, folche conftante Berhaltniffe auch zwischen ben unerforschlichen Ursachen ber Erscheinungen anzunehmen. Rury unter ber unenblichen Mannichfaltigfeit und anscheinenben Unregelmäßigfeit berfelben werbe immer flarer jener "conftante Berlauf bes Gefchehens" (course of procedure) erkannt, welchen wir Gefet nennen. Und bamit wachse mehr und mehr bie Gewohnheie (habit), biefe Gleichmäßigkeit bes Berhaltens als harafteristisch für alle Manifestationen bes Unerkennbaren (Absoluten) anzusehen.

Diese Sate bes Verf. bilben ben Uebergang zu bem Hauptstheile seiner Schrift, in welchem er die "ersten Principien," b. h. die allgemeinen Gesetze, welche die "Manisestationen des Unerstembaren" befolgen, barlegen will. Wir mussen indessen wies berum auf eine Incongruenz ausmerksam machen, die in eben iene Sate sich eingeschlichen. Wie es ein offenbarer Widerspruch ist, wenn der Verf. kurz vorher behauptet, daß wir zwar gänzslich unsähig seven, und einen höheren Modus des Seyns zu benken als den Modus der Intelligenz und des Willens, daß dieß aber kein Grund sey, die Existenz eines solchen höheren Modus in Frage zu stellen, — indem wir ja das, was wir überhaupt nicht zu denken vermögen, offendar auch nicht als Batister. s. Belios, u. vebil, Kritit. 48, Band.

existirend benten fonnen (womit bas Unbentbare ja eben boch gebacht wurde) - so ift es minbestens eine ftarte Incongruenz, menn ber Berf. bie "Manisestationen" bes Absoluten amar für erkennbar, bas Absolute selbst bagegen für schlechthin unerkennbar erklart. Denn so gewiß wir, nach bem Berf. selbst, nicht umbin tonnen, Die conftanten Beziehungen zwischen ben Wirfungen (Erscheinungen) ale conftante Beziehungen zwischen ihren unerforschlichen Urfach en ju faffen, fo gewiß tonnen wir nicht umhin, jebe Birtung als ihrer Urfache entiprechenb zu benten, b. h. anzunehmen, baß, wenn auch bie Wirtung nicht vollfommen ibentisch mit ihrer Ursache, boch immer eine Rundgebung bes Sepns und Wefens, ber "Existenz" und "Ratur" ihrer Ursache sep. Dann aber können wir auch nicht umbin, bie "Manifestationen" bes Absoluten eben als Manifestationen, b. h. ale Rundgebungen feines Senns und Befens zu faffen, und von einer schlechthinnigen Unerkennbarkeit beffelben kann nicht mehr bie Rebe feyn. Bas fich "manifestirt," giebt fich eben bamit auch bemjenigen, welchem es fich manifestirt, zu erkennen, wenn auch immerhin biefe Erkenntniß nur eine beschränfte, bedingte, nicht vollkommen abäquate seyn mag. -

Der Berf. sucht bemnächst darzuthun, daß es allgemeine Gesetz im obigen Sinne (general unisormities among all phenomena) in der That gebe, ja daß die schlechthin "universelle" Herrschaft von Gesetzen in der Natur bereits so gut wie erwiessen seh. Unter ihnen seh das Gesetz des Fortschritts oder vielmehr richtiger der Entwickelung (the law of evolution) das allgemeinste, ursprünglichste, sundamentalste. Dieß Gesetz besage aber nur, daß überall ein ursprünglich Homogenes in ein Herterogenes sich transformire: in dieser transformation of the homogeneous into the heterogeneous, in dem progress from unisormity, through ever increasing degrees of multisormity to the complex state, in der transition from unity to variety of distribution, bestehe eben alle Entwickelung. Dieß sucht er dann an der Entstehung der organischen Wesen aus einem homogenen Reime (Zelle), an der Bildung des Sonnenspstems und unfres

Erbkörpers gemäß ber Rant - Laplace'schen Spothese aus einer homogenen gasförmigen Maffe, an ber Entwidelung bes focialen Lebens, ber Sprache, Wiffenschaft, Runft und Literatur 2c. naber Rach seiner Unficht ift bieß universelle fundamentale Gefetz eben nur die erste ursprüngliche "Manifestation" bes Unerkennbaren (Absoluten), ber Ausbruck ber Evolution ober Transformation bes Einen allgemeinen Seyns in eine Mannichfaltigkeit von Sevendem (von Kraften, Dingen, Erschei-Er finbet barin ein flares Beugniß für feinen pantheis fischen Grundgebanken, - ber offenbar mit ber leitenben 3bee ber beutschen Speculation seit Schelling im Wesentlichen übereinstimmt, nur bag bes Berf. Bantheismus einerseits vom absoluten Wiffen (Erfennen bes Absoluten) nichts wiffen will, und anbrerseits ein naturalistisches, empiristisches Gepräge hat, weil er sich — anscheinend und grundsählich wenigstens — ganz auf bie Erfahrung und bie Ergebniffe ber neueren Naturwiffenschaft fütt. (Daß er gleichwohl weit über bie Grangen ber wirklichen Erfahrung hinausgeht, wenn er von "schlechthin allgemeinen" Befegen, von "univerfeller" Gleichmäßigkeit zc. fpricht, leuchtet von felbft ein). -

Wir können bem Berf. nicht weiter in bas Detail seiner Evolutionstheorie folgen; wir können uns auch nicht barauf einlaffen, bie naturwiffenschaftlichen Thatfachen, namentlich bie Laplace'sche Hypothese von ber Weltbilbung, einer eingehenden Wir glauben an einem anbern Orte Rritif zu unterwerfen. bargethan zu haben, bag biese Sypothese in ber That naturwissemschaftlich unhaltbar ist (Bgl. Gott u. b. Natur S. 260 f. 253 f.). Es bedarf indes feiner nabern Erörterung ber Stuspuntte von bes Berf. Theorie. Denn es läßt fich unmittelbar aus ihr felbft barthun, bag ihr Grundgebante, ber Begriff einer solchen Transformation bes homogenen in heterogenes, genau ebenso unbenkbar ift, wie nach bes Berf. Behauptung ber Begriff einer erften Urfache ober ber Schöpfungsbegriff. junachst ift es boch nothwendig eine Kraft, von welcher bas homogene in bas heterogene, die Uniformitat in bie Multiformitat, bie Einheit in bie Mannichfaltigkeit umgebilbet wirb; und biefe Kraft ift eben bie erfte Ursache von Allem was ift. Ift biefe erste Ursache als erste unbenkbar, so ift auch jene Transformation unbenfbar: benn wir vermögen und feine Wirfung zu benfen, ohne eine Ursache hinzuzubenfen. Sobann aber vermögen wir uns bas homogene, Einformige, Gine, nur zu benten, inbem wir es vom Beterogenen, Bielformigen, Mannichfaltigen unterscheiben. Das Somogene ift eben nur bas Richt-Seterogene, bas Einformige bas Richt = vielformige, bas Eine bas Richt - mannichfaltige, und umgekehrt. Jenes, indem es in bas Seterogene 2c. fich umbilbet, geht alfo nur in feine eigene Re= gation über, und bas heterogene, indem es aus bem homos genen fich herausbilbet, geht nur aus feiner eignen Regation hervor. Da uns ber Berf. mit feinem Worte zeigt, wie bieß benkbar sep, und ba boch bas Richts ebenfalls nur bie Regation von Etwas ift, so muffen wir behaupten, bag jene Transformation genau ebenso benkbar ober undenkbar fet, wie bas Hervorgehen von Etwas aus Richts ober bas Uebergehen von Richts in Etwas. Er begeht mithin genau benfelben Fehler, ben er ber Religion und ber theistischen Philosophie jum Borwurf macht, wenn er behauptet, baß fie in ihrem Dogma von ber Schöpfung ber Welt burch Gott eine schlechthin unbenkbare Borftellung supponiren. Und biefen Fehler wird jebe Philosophie, ob pantheiftisch ober theiftisch, materialiftisch ober spiritualiftisch, realistisch (empiristisch) ober idealistisch (speculativ), begeben, die nicht logisch, aus ber Ratur und ben Grundgefeten unfres Borftellens und Denkens, nachzuweisen vermag, mas ber Ursprung und bie Bebeutung ber Regation sep. -

Sonach können wir ben Bersuch bes Berk., ben reinen einseitigen Pantheismus auf empiristische naturalistischer Basis in die Englische Philosophie einzuführen, nur für mißlungen erklären. Er ist ihm mindestens nicht bester geglückt, als das ähnliche Unternehmen der Deutschen Speculation, die ebenfalls sich rühmte, damit zugleich Religion und Philosophie, Glauben und Wissen versöhnt zu haben. Die Religion wird dagegen mit

Recht einwenden, daß dieser Pantheismus um nichts besser begründet sen als nach der Ansicht ihrer Gegner ihr Theismus, und außerdem den unberechendaren Nachtheil mit sich führe, cousequenter Weise — wie aller Pantheismus — die Freiheit des Willens leugnen (für Illusion erklären) zu mussen, und damit die Basis aller Sittlichkeit zerstöre. —

In ber angeführten zweiten (kleinern) Schrift bezieht sich ber Berf. auf eine 1854 von ihm veröffentlichte Abhandlung: The Genesis of Science, in welcher er zu zeigen gesucht, daß weber die von M. Comte entworfene Ordnung noch irgend eine andre Zusammenstellung der Wissenschaften weber die logische noch die historische Auseinanderfolge berselben zur Anschauung bringe. Er will jest — im Hindlick auf seine First Principles und die in ihnen entwickelte Grundanschauung — die Frage erörtern: Ob und wie die Beziehungen der Wissenschaften zu einander sich richtig ausbrücken lassen?

Als Princip aller Ordnung ftellt er ben Sat auf : jebe wahre Claffification befaffe in jeber Rlaffe biejenigen Objecte, welche unter einander mehr Merkmale (characteristics) gemeinsam haben als irgend eines berfelben mit irgend welchen von feiner Rlaffe ausgeschloffenen Objecten gemein habe. Demgemäß, meint er, fen bie breitefte naturgemaße Gintheilung ber Biffenschaften bie Theilung berfelben in folche, welche es mit ben "abstracten Berhaltniffen ober Formen," unter benen bie Ericheinungen fich une barftellen, und in folche, welche es "mit ben Erscheinungen felbft" ju thun haben. Wie man nun auch Beit und Raum faffen moge, ob als Formen bes Dentens ober als Formen ber Dinge, immer fteben fie in einem "absoluten Gegensag" ju bem Sevenben (with the existences), bas in Raum und Zeit fich und erschließe (disclose). Logif und Mathematif, bie es überall nur mit ben Berhaltniffen bes Reben = und bes Nach = einander (of coexistence and sequence) ju thun haben, bilben mithin eine Rlaffe von Wiffenschafim weit verschiebener von allen übrigen, als eine ber letsteren von ber anbern fevn konne. Sie also fteben als bie erfte Hampetlaffe allen übrigen Wissenschaften als einer zweiten Hauptklasse, beren Object bie Phanomene selbst sepen, zerfalle bann bem obigen Principe gesmäß wiederum in zwei Unterklassen: a) in diesenigen Wissenschaften, welche die Erscheinungen "in ihren Elementen," und b) in diesenigen, welche dieselsen "in ihren Totalitäten" zum Gegenstand ihrer Untersuchung machen. Die Klasse a) sep am besten als "abstract-concrete" Wissenschaften, die Klasse b) als "concrete" Wissenschaften zu bezeichnen. Zu zener sep die Reschanik, die Physik, die Chemie 20., zu dieser die Astronomie, die Geologie, Biologie, Psychologie, Sociologie 20. zu zählen.

Wir muffen leiber auch biesen Bersuch einer neuen Spftematifirung ber Wiffenschaften fur miglungen erklaren. Denn, muffen wir zunächst fragen, wo bleibt nach biefer Eintheilung bie Wiffenschaft ober Lehre von ben "ersten Principien?" Soll fie unter ber Logit mitbegriffen fenn, fo tann lettere offenbar nicht mit ber Mathematif zusammengestellt werben, sonbern fteht entschieben über ber Mathematik. Soll fle bagegen für fich bestehen und eine Art von philosophia prima, eine Grund legende Wiffenschaft bilben, so ware sie offenbar bie Wiffenschaft ber Wiffenschaften, weil eben bie Bafis und Begründung aller übris gen, und mußte nothwendig im voraus die Objecte aller übrigen, wenn auch nur in principieller Form, behandeln. Wir muffen ferner fragen: was hat bas logische Grundgeset ber Ibentität und bes Wiberspruchs (A = A und nicht = non A), — bas boch ber Berf. volltommen anerfennt, ba er mit Sulfe beffelben bie bisherigen theologischen und philosophischen Doctrinen betampft, - was hat bieß Grundgeset aller Wiffenschaften mit Beit und Raum ju ichaffen? Bleibt es nicht nothwendig, gultig, wahr, auch wenn es gar feine co-existence und sequence gabe? — Schon biefe Fragen burften fich vom Brincip bes Berf. aus schwer beantworten laffen. Außerbem aber ift bie Mechanit, bie Physit, bie Chemie, bergestalt abhangig von ber Erforschung ber Natur ber unorganischen und organischen Rorper, also von ber Geologie, ber Biologie (Phystologie) 2c., baß

bes Berf. Scheidung ber "abstract-concreten" von ben "concreten" Biffenschaften sich unmöglich durchführen läßt. Und die Psichologie, sofern in ihr erst von der gegebenen Ratur unserer Seele und damit unsres Denkens, Erkennens, Wiffens und Beswußteyns die Rede seyn soll, wurde theils in die Lehre von den ersten Principien hinübergreifen, theils die Ergebnisse (den Erkenntnissinhalt) aller übrigen Wiffenschaften tangiren und den Berth derselben bedingen.

Die Frage enblich, ob Mr. Spencer's Philosophie mit M. Comte's s. g. positiver Philosophie im Wesentlichen übereinsstimme ober nicht, kann und nur wenig interessiren, ba wir ben Pantheismus bes Einen für ebenso unhaltbar erachten wie ben Positivismus (Materialismus) bes Andern, und diese Unhaltsbarkeit hier, wie anderwärts bargethan zu haben glauben.

S. Ulrici.

La philosophie italienne contemporaine. Revue sommaire par Auguste Conti, professeur de philosophie à l'université de Pise, traduite par Ernest Naville, ancien professeur de philosophie à l'académie de Genève, membre correspondant de l'académie de Savoie. Paris, Librairie Joël Cherbuliez et Auguste Durand, 1865. XII u. 133 S. 12.

Wir haben in biesen Blättern von bemselben Herrn Verf. und Ueberseter kurzlich eine Schrift angezeigt, welche in Korm eines bramatisirten Gespräches ben Skeptikismus in seinen versichiebenen Richtungen barstellt und kritisch untersucht. Es ist biese Schrift (ber Kirchhof von Pisa ober ber Skepticismus) in Krantreich und Italien vielsach günftig ausgenommen worben. Bir legen hier unseren Lesern eine andere Schrift von bemselben Bersasser und Uebersetzer vor. Herr August Conti, Prosessor ber Philosophie zu Pisa, schrieb an ben Uebersetzer bes Campo santo, Herrn Ernst Naville, einen Brief über ben gegenwärtigen Zustand ber Philosophie in Italien (sullo stato presente della silososia in Italia), welcher am Ende ber von Conti zu Klorenz im Jahre 1864 im Druck herausgegebenen Borlesungen

über Geschichte ber Philosophie (2 Banbe) als Anhang erschien. Eine Uebersicht bes gegenwärtigen Zustandes ber Philosophie in Italien aus ber Feber eines bedeutenden italienischen Philosophen ist gerade jest, wo Italien seine Einheit und Selbständigsteit wieder zu erringen beginnt, gewiß nicht ohne Bedeutung. Die Briessorm, welche mehr eine locale Beziehung hatte, wurde in der Uebersehung mit Recht beseitigt. Die Uebersehung wurde von dem Berkasser durchgesehen und in allen Theilen gebilligt.

Unter ber italienischen Philosophie unserer Zeit versteht ber Herr Berf. nicht nur bie Leistungen ber lebenden, sondern auch die Lehren ber seit Kurzem verstorbenen italienischen Philosophen, beren Schüler gegenwärtig wirfen. Mit der kurzen überssichtlichen Darstellung bieser Philosophen wird auch der Einsluß bes Auslandes auf die Philosophie Ilaliens und die Rückwirstung der letztern auf die Bildungszustände des Landes verbunden.

Es werben brei Arten ber Philosophie von bem Berf. unterschieben 1) bie fteptische, 2) bie myftische, 3) bie fynthetische, welche er ale bie mahre bezeichnet und zu ber er fich felbft bekennt. Die Darftellung beginnt mit ber ffeptis fchen Philosophie Italiens. Es wird hier auf ben Ginfluß Rants hingewiesen. Die Steptifer Italiens folgten Rant aber mit einigen Mobificationen (S. 18). Sie behaupten mit Rant, baß iebe Erkenntniß bes Objectes ober bes Dinges an fich fur uns unmöglich fen; aber fie bewahrten in ihrer Brufung nicht bie Ruhe bes Königsberger Philosophen. "Seut zu Tage, fagt ber Br. Berf., ift es Sitte, mit Leibenschaft gegen bie Dogmatifer zu schreien und Dogmatifer nennt man jeben, ber irgenb eine wirkliche Erfenntniß ber Objecte julagt. Dogmatifer mag man mit Recht ben nennen, ber ein Feind einer vernunftigen Brufung ift, aber wenn man weiter geht, treibt man mit biefem Worte Migbrauch. Rant giebt bem Glauben an Bott, bas All und ben geiftigen Menschen feine Anerkennung; aber heut zu Tage verachtet man alles biefes als von Unwiffenheit ober Betrügerei ftammenben Unfinn. In ber prattifchen Bernunft fommt Rant auf ben Gebanken eines perfonlichen Gottes zurud und findet die Gewisheit der Welt und des Geistes wieber, welche er in der reinen Bernunft verloren hatte: heut zu
Tage wird der Begriff eines persönlichen Gottes als lächerlich
angesehen, und jeder Glaube, der sich irgendwie auf Gott oder
Unsterblichkeit bezieht, wird in das Gebiet der undestimmten
Stredungen des Gesühls verdannt, die nur als Erklärungen des
Richts gelten, weil sie nicht dem eigentlichen Gebiete der Bernunft angehören. Man läugnet nicht nur die Thatsache, sondern
selbst die Möglichkeit jeder positiven Offenbarung, denn man
kann ohne die Existenz eines persönlichen Gottes keine positive
Offenbarung annehmen. Man nennt diese Anschauungsweise
den Rationalismus, und so ist der italienische Skeptis
cismus beschaffen."

Der Herr Prof. leitet biese erste Anschauungsweise ber Philosophie von dem Einstusse der französischen Rationaslisten, der Tübinger Schule (l'école de Tudingue) und des Junghegelthums ab. Freilich sind das sehr verschiedene Dinge, die hier in ein und denselben Tops geworsen werden. Es ist klar, daß man mit Unrecht diese Schule die steptische nennt. Sie zweiselt nicht an der Erkennbarkeit aller Dinge. Ihr Erkenntnisswerkzeug ist einzig und allein die Bernunst. Sie prüft auch die Offenbarung durch die Bernunst und die Offensbarung ist ihr selbst wieder nur eine geschichtlich kund geworsdene Bernunst; wenigstens sind nur diesenigen Bestandtheile der Offenbarung haltbar, welche als vernünstig vor dem Richterstuhle der Bernunst bestehen. Mit Unrecht nennt man also eine solche Richtung steptisch, man sollte sie eher rationalistisch nennen.

Bur sogenannten steptischen Schule wird nun zuerft 30seph Ferrari gezählt, "ber ftarffte und nach meiner Meinung orginellste Schriftsteller bieser Secte," ber langere Zeit als Berbannter in Frankreich und in der Schweiz lebte. "Er ift, heißt ts S. 20, ein Mann von vielem Geist, in der Politif. Republifaner und eines der bedeutenbsten Mitglieder der außersten Linten im italienischen Parlament." Bon ihm find die Werte Bico's herausgegeben worden. Bekannt ift sein Buch: bie Philosophie ber Revolution.

Die "Revolution ift ihm bie Bahrheit, bas Gefet, bie Philosophie und die Bildung... Er verwirft Alles, "was unveranderlich und beständig" ift, die "Logit, wie bie, Religion, bie Erbschaft, wie bas fonigliche Ansehen, die Regeln ber Berebsamteit, wie die Hierarchie ber burgerlichen Auftoritat" (S. 21). Der Berr Berf. nennt biefes Wert ein "fchones Buch, weil ber Gebanke hier zu seinen letten Folgerungen mit turzen und schnell angewandten Mitteln schreitet, und biefes in einer geschidten und burchaus gelungenen Darftellung geschieht." Ferrari verlangt in seiner Borrebe bie Fortsetzung bes "Rrieges ber frangöstichen Revolution gegen bas Christenthum." "Was er will, heißt es Seite 22, wollen mit ihm alle Rationalisten, ben Chriftus vernichten und mit ihm ben perfonlichen Gott, ben Schöpfer, Gesetzgeber und Richter, ben Glauben an bas ewige Leben, an alles bas zerftoren, mas wirklich und wesentlich vom Inbivibuum und bem Menschengeschlechte verschieben ift und über biefem fteht, enblich jebe Abhangigkeit, jebe fociale Sierarchie vernichten." Ferrari behauptet und Franchi mit ibm, baß bie Gleichheit in ihrem Sinne nur mit bem Siege bes Rationalismus möglich fen. "Eine folche Aufrichtigkeit, fagt ber Gr. Berf. S. 23, ift in ber That sehr kostbar. Sie beweist und, baß man bie Sache bes Chriftenthums, ber Philosophie, ber naturlichen Theologie, ber Sittlichkeit und Bilbung nicht trennen kann. Es handelt fich also nicht um wenig, es handelt fich um Alles. Man fann in feiner vermittelnben Stellung bleiben, bas Evangelium fahren laffen und bas Uebrige behalten. Man muß unbebingt entweber Alles wählen ober nichts."

Refer. läßt die Behauptungen Ferrari's bahingestellt; aber unmöglich kann man bassenige, was der Hr. Berf. von Ferrari sagt, auf alle "Rationalisten" anwenden. Bom Rationalismus geht alle wahre Philosophie aus; denn ihre Grundlage kann nur durch die Bernunft gelegt werden. Die Bernunft führt aber nicht, wie angedeutet wird, zu blos negativen Resultaten.

Alle positiven Resultate-wirklicher Wiffenschaft geben ja einzig und allein von ber rationellen Behandlung, von unserem vernunftigen Erfenntnigvermögen aus. Es ware ein schlechtes Beis den für bie Wiffenschaft, ben Staat, bie Rirche und bas Leben, wenn sie burch bie Erkenntnis und Anwendung ber Bernunft ju Grunde geben mußten. Es ift überhaupt eine gang verfehrte Anschauung ber Bostivität und ber Offenbarung, wenn man fie in eine feinbliche Stellung aum Rationalismus bringen will. Die Offenbarung gehört ber Geschichte an, ift wie biefe ein Ausfluß ber Bernunft, ift fur bie Bernunft ba und muß von dieser aufgenommen werben. Es giebt ja neben ber mahren Offenbarung auch eine falfche; es giebt viele Religionen, bie einander Entgegengesettes und fich Wibersprechendes lehren; alle fügen fich auf bie Offenbarung, Bunber, Beiffagungen in letter Inftang. Dug nun nicht bas Organ, ju welchem bie Offenbarung fpricht, bie Bernunft, untersuchen, ob bie Offenbarung wahr ober falsch ift, ob fie anzunehmen ober zu verwerfen ift? Denn nur bas kann bem Menschen als mahr in ber Offenbarung erscheinen, was mit ben Denkgesegen seiner Bernunft übereinstimmt, falfc ift ihm, was biese Gefete aufheht, was ihnen wiberspricht. Liegt hier nicht bas Kriterium ber Ofsenbarung in ber Bernunft, und ift eine folche bas Kriterium in ber Bernunft erkennenbe Methobe nicht wieber Rationalismus? Kommt man also nicht selbst bei ber Annahme ober Berwerfung einer als geoffenbart geltenben Lehre zulett auf ben Rationalismus zurud? Man hat also so wenig mit bem Rationalismus "nichts" gewählt, als man mit ber auf Treu und Glauben ohne Brufung angenommenen Offenbarung "Alles" gewonnen bat.

Als bie Unfichten Ferrari's werben folgenbe aufgezählt:

<sup>1) &</sup>quot;Lode hatte Recht, Alles auf die Erfahrung zurudzuführen. Zenseits ihrer Thatsachen hören die wahren Begriffe auf, find keine eigentlichen Erkenntniffe möglich, finden nur Träume ber Einbildungskraft ftatt. Dies ist auch die Lehre Kants."

<sup>2) &</sup>quot;Die brei Grunblagen bes Denkens, bie Ibentitat, bie Bergleichung und ber Schluß haben kein reelles Refultat, wie

١

Kant an ber Leerheit ber Ibeen gezeigt hat. Die Logik zeigt von allen Seiten in unseren Erkenntnissen bas Paraboxe und ben Wiberspruch."

- 3) "Der Wiberspruch ift wirklich in ber Natur vorhanden und dauernd und in jedem ihrer Theile. Der Widerspruch ift das allgemeine Gesetz der Wirklichkeit und wir muffen ihn als folden annehmen."
- 4) "Kant hat mit ber Aufstellung seiner Antinomien Recht; aber er hatte Unrecht, ihre Anzahl zu beschränken; benn bie Antinomien sind überall. Hegel hatte Recht, überall Antithesen zu erkennen; aber er hatte Unrecht, sie burch Synthesen vereinigen ober versöhnen zu wollen; benn die Wibersprüche sind unversöhnbar, man muß sie nehmen und lassen, wie sie sind."

Es war bem Herrn Verf. leicht, eine solche aus ben scheinbaren Wibersprüchen ber einzelnen Erfahrungen nicht heraustom, menbe und barauf ihren Stepticismus bauende Philosophie, wie bie Ferrari's, nach ben hier genannten Sätzen zu wiederlegen (S. 26 — 31).

In vielen Bunkten nabern fich ben Behauptungen Ferraris bie Unfichten bes Ausonio Franchi. "flüchtiger, oft fehr bitterer Schriftsteller" (S. 32). "Weniger originell und weniger tief als Ferrari, hat Franchi mehr Einfluß auf bie Jugend als jener, weil er klarer und mehr begeistert ift. Franchi fpricht mit Aufrichtigkeit von ber Freube, welche ihm bie Aussicht auf die funftige Gleichheit und bas fünftige Glud ber Menschen gewährt;" "er spricht mit Born von seinem alten Glauben," ber ihm eine "zu Grunde gegangene Freundschaft" ift. Er ift gegenwärtig Brofeffor in Mais land. Die Kacultäten der Philosophie und Philologie find so eben von Navia nach Mailand verlegt worben. Gegen Ber= tini schrieb Kranchi ein Werk: Die Philosophie ber italienischen Schulen (la filosofia delle scuole italiane). Der 3med bieses Buches ift zu beweisen, bag "bie chriftliche Philosophie keinen mahren Begriff von Gott hat, weil man feinen vernünftigen Begriff ber Gottheit haben tann, und baß

bie Lehre von einem verfönlichen Gott und Schöpfer voll von Anthropomorphismus und Wibersprüchen ift." Die Beweisgrunde find aus Rants Rritif ber reinen Bernunft genommen. Auch seine Anfichten von ber Welt und von ber Seele ftammen aus berfelben Quelle. In feinem Buche: Der Rationalis= mus bes Bolfes (il razionalismo del popolo, Losanna, 1861) fest fich Franchi jur Aufgabe ben popularen Rachweis, baß "bie driftliche Religion nicht minder falfch ift, als bie driftliche Bhilosophie" (S. 34). In seiner andern Schrift: Die Religion bes neunzehnten Sahrhunberts (la religione del seculo XIX, Losanna, 1860) sucht er zu beweifen, bag "bas Chriftenthum im Allgemeinen und ber Ratholis cismus insbesondere jeber Freiheit entgegenstehen und bag man fich baber zu ihrer Ausrottung anftrengen muß." Er verfichert, bas Christenthum sey in bem größten Theil ber Menschen abgeftorben und es sey nur noch bie Religion einer kleinen Anzahl. Mit Bewunderung führt er in seinen Berten Strauß, Feuerbach und Baur an (S. 35). Die Sate Franchi's werben auf folgenbe zurückgeführt (S. 37):

- 1) "Gott ift außerhalb jeber Erfahrung, ber außern, wie ber innern; man kann von ihm nur ein unbestimmtes Gefühl, nie einen Begriff haben."
- 2) "Gott kann nicht erkannt werben, weil man seine Ibee nur durch eine abstracte Induction gewinnt, beren Resultat ein vollsommen unbestimmter Begriff ift, ben wir nur auf dem Bege des Anthropomorphismus fassen können, indem wir diesem Begriffe unser Bild geben."
- 3) "Benn Gott persönlich ift, so ist er endlich, wie jede Bersönlichkeit. Man schreibt ihm Bollfommenheiten zu, beren Ibee bem Wesen nach Grenzen in sich schließt. Wenn man von der Grenze abstrahirt, so verschwindet auch die Ibee ber Bollstommenheit selbst.
- 4) "Der ewige Schöpfer und bie zeitliche Welt, bas gottliche Borauswiffen und ber freie menschliche Wille, ber gute Gott und ber ungludliche Mensch, alle biese Behauptungen vereinigt,

bilben eine von Anfang bis zu Enbe fich wibersprechenbe Lehre." Es folgt bie Biberlegung bes Berfaffers (S. 38-43.).

Bom Angriff auf die Idee Gottes geht Franchi zur Widerlegung der positiven Theologie über, und er sagt von Gott "schreckliche Dinge, würdig eines Saturns, Jupiters oder Mars" (S. 43 u. 44). Rach seiner kritischen und negativen Philosophie versucht Franchi die Ausstellung einer positiven in seinem Buche: Die Philosophie des Gefühls (la filosofia del sentimento, Torino, 1864). Er widerlegt diesenigen, welche die Philosophie im Namen der Religion aber auch jene, welche die Religion im Namen der Philosophie läugnen, wie jene, welche diese beiden vermischen und die sie trennen. Er will zugleich Philosophie und Religion, und weist die erste der Bernunft, die zweite dem Gesühle zu.

Der Rationalisms wirkte auf bie italienische Jugend, er wurde von Franchi mit Reuer vertheibigt, und Ferrari war ein Achtung gebietenber Mann. Ihre Worte fanben ihre Unerfennung in ber Revue des deux mondes und in ber Revue Germanique. Die Berbreitung bes Rationalismus wurde nach bes Brn. Berf. Dafürhalten auch burch "ben Rampf zwischen ber italienischen Regierung und bem heiligen Stuhle" vermehrt (S. 47). Ein Sinberniß fant biefe Lehre in ber "Liebe ber Italiener zum Chriftenthum." Der Unglaube ist in Italien oft "mehr scheinbar, als wirklich." Man fieht indes aus Conti's Schrift, wie weit die Philosophie im Lande ber Bfaffenherrschaft ging. Der Aberglaube und Unglaube find Extreme, welche fich berühren. Das Chriftenthum barf nicht mit bem römischen Ratholicismus verwechselt werben. Man barf ben Rationalismus und Skepticismus nicht als ibentisch ansehen. Jener hat auch positive Refultate in ber Philosophie und Religion, diefer kennt nur negative. Er ift ein bloger Durch - und Uebergangspunkt zum philosophischen Ziele und ift beshalb nicht gering zu achten. neuere Philosophie hat mit bem 3weifel begonnen.

Der gelehrte fr. Berf. geht (S. 49) zur zweiten Art ber italienischen Philosophie unserer Zeit über, welche er bie mp =

Rifde nennt. Er verfteht unter bem philosophischen Dbyflicismus jenes Suftem, welches bie menschliche Bernunft in ber gewöhnlichen Berwendung ihrer Krafte für unfähig zur Erfenntniß ber höchsten Wahrheiten halt, und zu einem übernatürlichen Brincip der Anschauung oder Offenbarung die Zuflucht nimmt, in welcher man bie einzige Quelle jeber Gewißheit er-In Italien nimmt, wie ber Gr. Berf. fagt, ber Dyficiemus brei Geftalten an, ben Bantheismus, ben "Ontologismus" und ben "Trabitionalismus." Bei ber Schilberung bes myftifchen Pantheismus wird auf Fichte, Shelling, Begel hingewiesen. Er lagt biefe Philosophen sagen: "Die Subjectivität ift Alles, bas Subject und bas Dbject, ber Gebanke und bas gebachte Ding, Gott und bie Ratur." "Dies, so heißt es weiter S. 51, ift ein myftischer Bantheismus, beffen Auftreten gewöhnlich eine Epoche bes Stepticismus am Enbe einer philosophischen Periode andeutet, wie man bieses z. B. in ber alexandrinischen Schule sieht. Der Bantheismus beim Beginne einer philofophischen Epoche hat andere Rennzeichen. Er betrachtet bie geschaffenen Substanzen und bie göttliche Substanz als ibentisch, aber er unterscheibet, was ihre Offenbarung betrifft, bie gottliche von ber menschlichen Ertenntniß und fest Bertrauen auf biefe lettere. So machen es bie Bythagoreer, Scotus Erigena und Spinoza. Der myftische Pantheis: mus bagegen nimmt ben menschlichen Gebanken als absoluten, und ibentificirt ihn mit bem göttlichen, weil ohne bies jene Erkenntniß vor seinen Augen eitel ware. Die Mannner bieser Schule glauben nicht, daß es ohne die unmittelbare Erkenntniß bes Absoluten eine Gewißheit geben fonne."

In Italien sind Anhänger bieser Richtung, besonders ber Begel'schen. Es sind nicht viele und, wenn auch ausgeszichnet durch ihre Kenntnisse, haben sie nur eine kleine Anzahl von Schülern.

Die haupter biefer Bewegung find Spaventa und Bera, Professoren an ber Universität Reapel. Der zweite ist bekannter

und fruchtbarer als ber erfte, er hangt auch genauer ben Des gel'schen Lehren an.

Bera wurde verbannt. Er wohnte in Frankreich und England, und gab seine Schriften während ber Berbannung in französtscher, englischer und lateinischer Sprache heraus. Er übersetzte Hegel's Logik in das Französtsche und versah sie mit einer Einleitung und einem fortlausenden Commentar. Wir nennen von seinen Schriften: Das Hegelthum und die Phislosophie; das Problem der Gewißheit; Untersuschung über die speculative und die Erfahrungswisssenschaft; Plato's, Aristoteles' und Hegel's Lehre vom Mittelbegriff (terminus medius) u. s. w. Außerdem ist von ihm die "Raturphilosophie Hegels" erschienen.

Bera zeichnet sich Hegel gegenüber burch Klarheit aus. Er macht uns bas, was Hegel will, in seiner Sprache beutlich, er popularisit bie schwer verständlichen Ausbrücke Hegels und stimmt baburch bas parabox Scheinenbe mancher Sate herunter. Er hat so zur Verbreitung und zum Verständnisse bes Hegelthums in Italien beigetragen. Doch glaubt ber Hr. Vers. (S. 55) nicht, bas biese Lehre "im Ernste in Italien Wurzel sassen; sie ruft zu allgemeinen Wiberspruch hervor."

Als Bera's Sate werben folgenbe bezeichnet (S. 55):

- 1) "Die Wiffenschaft verwirklicht ihre Ibee nur insofern, als sie eine absolute Einheit barstellt, so daß alle Ibeen, welsche sie bilben, aus einem einzigen Reime nothwendig hervorsgehen."
- 2) "Man kann bas Intelligible von bem Wirklichen nicht trennen. Es ist eine Ibentität ber Ibealität und ber Natur. Die nothwendige Entwicklung bes Gedankens offenbart auch bie nothwendige Entwicklung der Natur. Der Gedanke ist es, ber die Natur zur Wirklichkeit macht. Die Logif des Gedankens ist die Logif ber Welt. Die Logif begründet die Theoslogie und Kosmologie. Wenn man auch die Wissenschaften unsterscheibet, ist ihr Grund ein einziger."
  - 3) "Jebe Wiffenschaft entsteht also a priori. Benn bie Ge-

fese ber Ibeenwelt bekannt find, find es auch mit Gewißheit bie Gefege ber Ratur."

- 4) "Das oberste Gesetz für ben Gebanken und bie Ratur ift, bağ Alles aus einer Reihe von Widersprüchen hervorgeht, die julest auf eine Synthese zurückgeführt werden. Die alte Logik taugt nichts, sie halt sich an die Regeln nach den gewöhnlichen Principien des Widerspruchs, und nimmt auf das oberste Gesetz ber Einheit der Widersprüche in der Synthese keine Rücksicht."
- 5) "Wenn die Vernunft die Ordnung der Gedanken enthält und wenn diese Ordnung mit der Wirklichkeit identisch ift, kann nichts über der Vernunft seyn. Wenn man also eine finnliche und übersinnliche Welt unterscheidet, enthält die Vernunft alle beibe."

Allerbings find bies Sage, in benen fich beutlich ber Rackflang ber Begel'schen Philosophie zeigt. Aber gewiß läßt fich die Begel'sche Bhilosophie nicht nach bem Dafürhalten bes orn. Berf. noch nach biefer Auffaffung Bera's unter bie Rategorie bes philosophischen Myfticismus ftellen. Philosophie, welche Alles auf ben Gebanken, ben Begriff que rudführt, welche feine andere, ale biefe Welt fennt und fie als ein Spftem ber auseinander entwidelten Begriffe bes benfenden Geiftes betrachtet, verwirft bie Erleuchtung burch bie Offenbarung, und ihre Weltconstruction a priori ist eben bie Construction ber Welt aus ber eigenen Bernunft und burch bie eigene Bernunft. Das absolute Wiffen ift nicht außer - sonbern innerhalb unferes Beiftes, und in einem folden Bantheismus sehlt baher bas mustische Element, welches wir auch vergebens in ben angeführten Gapen Bera's fuchen.

Jahlreichere Anhänger hat biejenige mystische Philosophie, welche (S. 62) ber "mystische Ontologismus" genannt wird. Unter bem "Ontologisten" ober "Objectivisten" wird hier ein solcher Denker verstanden, welcher "dem Subjectivisten als bas andere Extrem entgegenstehend, ausschließend ober beinahe ausschließend seine Ausmerksamkeit bem Objecte ober Gegenstande zuwendet, ohne zu bedenken, daß man das Subject vom Object Beinste, f. Philos. u. phil. Kritik. 49. Band.

nicht trennen kann, ein Denker, ber Ontologisk heißt, weil er sich auf die natürliche Bernunft nicht verläßt, sondern Anschauungen des Uebernatürlichen annimmt, Borgänge von Estase, die auf ein beständiges oder vorübergehendes Schauen hinauslausen, so daß das göttliche Object unmittelbar von der Anschauung ergriffen, wesentlich vom Gedanken unterschieden, ihm die Wahrheit, die Gesehmäßigkeit und die Gewißheit mittheilt" (S. 64). Daß eine solche Anschauungsweise Mysticismus ist, wird Niemand bezweiseln können. Nicht das eigene Denken, sondern ein vorübergehendes oder dauerndes inneres Schauen muß helsen. Das Göttliche muß sich unmittelbar dem Schauenden offenbaren.

Bon bieser (ber mystischen) Schule werden Rosmini und Gioberti genannt. Sie bekämpsen als falsch und gestährlich ben Sensualismus, ben Kantianismus und ben beutschen Bantheismus. Aus der Bekämpfung derselben gehen ihre Ansichten hervor.

Rosmini's Schriften find übrigens weber im Ganzen noch größtentheils mystisch. Rosmini ist ein "geistvoller und feiner Beobachter ber philosophischen Thatsachen." Seine Rachsforschungen über die Ursachen und Gesetze ber instinctiven Bewegung ber Thiere in seiner Anthropologie und über ben freien Willen in seinen opere morali genügen vollsommen zu diesem Beweise.

Gioberti begnügt sich nicht mit bem ibealen Wefen; er nimmt die Anschauung eines zugleich ibealen und realen Besens b. h. Gottes an (S. 74). Er wollte die beutschen Pantheisten mit ihren eigenen Waffen bekämpfen, scheint sich aber babei bisweilen ihren Theorien zu nähern. Dies zeigt sich besonders in seinen nachgelassenen fragmentarischen Werken.

Der Einfluß Rosmini's und Gioberti's war machtig und ausgebreitet und hat noch 'jest in Italien zu wirfen nicht aufge-hört. Er hatte nach bem Hrn. Berf. ben Bortheil, ber "Riebrigsteit bes Materialismus und bem Elend bes Stepticismus" entsgegenzuarbeiten. Wie Galuppi uns auf bas Stubium ber



innern Thatsachen hingewiesen hat, so machte Rosmini auf bie abstracten Speculationen ber ibealen Reihe, Gioberti auf bie Betrachtung ber allgemeinen Orbnung aufmerkfam. beiben Denter Rosmini und Gioberti haben eine Schule gegrundet und gahlreiche und talentvolle Schriftfteller hervorgerufen, von benen einige mit einer wirklichen Unabhangigfeit bes Beiftes ben Fußtapfen ihrer Lehrer folgten. Unter ben Rosminianern ift Suftav von Cavour mit feiner frangofisch gefcriebenen Schrift: Philosophische Fragmente zu nennen. Er ift ein Bruber bes berühmten Staatsmannes. Ferner muß man Bestalogga, Corte und Paganini, Professor ber bogmatischen Philosophie in Bifa, ermahnen. Die brei erften verbreiteten ihre Ibeen im nordlichen, ber vierte im füblichen Italien. Paganini hat mit vieler Ruhnheit und Spigfindigfeit bie entfernteften Consequenzen bes philosophischen Dopfticismus gezogen. In feinem Buche: über bie geheimften Sarmonien ber natürlichen Philosophie mit ber übernatürlichen (sulle più riposte armonie della filosofia naturale colla filosofia sopranaturale, Pisa, 1861) geht er mit bem Beweise um, Gott theile fich auf naturliche Weise als allgemeine Intelligibilitat allen geschaffenen Intelligenzen mit, ben getauften als bie Substang bes Wortes, ben Verklarten als bie Substang ber Trinitat" (sic S. 81). Er schließt baraus, "ber Buftand ber Ratur, ber Gnabe und ber Glorie fen nicht burch eine substantielle Berschiebenheit getrennt, sonbern burch verschiebene Stufen eines Buftanbes ber Unschauung und bes göttlichen Lichtes."

Mangoni ift ein Unhänger Rosmini's.

Tom mafeo nahert fich ben Unfichten beffelben Philosophen, wenn er auch nicht bas unmittelbare Schauen eines gotts lichen Lichtes annimmt.

Bonghi, Abgeordneter im Parlament, Gellenist ersten Ranges, Ueberseter einiger Bucher ber Aristotelischen Metaphyssit und einiger Dialoge Plato's, folgte ben Ibeen Rosmini's. Er wollte burch Bereinigung bieser und seiner eigenen Specu-

lationen "eine Erklärung bes Dogmas ber Dreieinigkeit" geben, "gestütt auf die Betrachtung ber brei göttlichen Formen, ber ibealen, realen und sittlichen" (sic. S. 83). Im süblichen Italien gab man Gioberti ben Vorzug. Sein System wird mehr ober weniger bestimmt in ben verschiedenen Schulen und Universitäten gelehrt. In Reapel sind Felice Toscano und Chiarolanza, in Sicilien Romano und di Giovanni Anhänger seines Systems. In dieser Richtung wirken auch ber Pater Mazzini und Massari.

Bito Formari, ein Reapolitaner, burch Gebanken und Form ausgezeichneter Schriftsteller, hat Dialoge in italienischer Sprache geschrieben. Wir nennen die über die allgemeine Harmonie und über die Kunst bes Wortes. Auch in ihnen zeigt sich die mystische Lehre Gioberti's. Er versteigt sich z. B. zur Behauptung: "Gott ist unendlich: die Beraubung bes Unendlichen im Geschöpfe bringt den Raum hervor in Beziehung auf die Substanz, die Zeit in Beziehung auf die Thätigkeit" (sie).

Rosmini und Gioberti, vorzüglich ber lettere, haben ihren Einfluß auch auf bie öffentlichen Ungelegenheiten geaußert. Des Letteren Werke haben viel beigetragen zu ben politischen Bewegungen von 1847 und 1848, ju jener "merfwürdigen Bolfeerhebung, bei beren Erinnerung noch jest jebes Berg lauter fchlagt;" Bius .IX. fant bie Beifter burch ben Ginfluß Giobertis vorbereitet. "Seine Philosophie hatte einen machtigen und allgemeinen Anftoß zur Wiebergeburt ber Nation gegeben." In ahnlicher Beife hatte früher auch Silveftro Certofanti gewirft. Er lehrte bie Geschichte ber Philosophie in Bisa, und biefe Universität war ein berühmter Mittelpunft, welcher bie liberalen Professoren und eine gahlreiche, von gleichen Gefühlen burchbrungene Jugenb vereinigte. Certofanti gehorte unter biejenigen, welche bei ber letteren bie größte Begeifterung bervorriefen.

Wenn es fich um bie italienische Conföderation handelt, ift Rosmini mit Gioberti vereinigt, und ersterer hat in

Conti: La philosophie italienne contemporaine etc. 165 seiner Rechtsphilosophie (filosofia del diritto) bie liberalen Ibeen auch wiffenschaftlich begrundet.

Unter ben Bertretern bes philosophischen Myftiscismus ober Ontologismus werben auch noch Bertini und Mamiani genannt.

Bertini ift Professor ber Geschichte ber Philosophie in Turin, ein geistvoller Mensch, von immensem Wissen, besonders als Hellenist. Er schrieb 1850 "bie Idee einer Philosophie bes Lebens," und Gioberti außerte sich barüber: "Da ist noch ein wahrer Philosoph" (S. 88).

Um meisten nabert sich Mamiani bem bezeichneten philosophischen Mysticismus in seinen in ber zu Turin erscheinenben Rivista contemporanea enthaltenen Bekenntniffen (S. 94).

Unter die Rlaffe ber muftischen Philosophie wird ber Trabitonalismus und beffen Bertreter ber Bater Bentura geftellt. Er mißtraut ber Bernunft, verläßt ben Sfepticiemus und nimmt seine Zuflucht "zum Wort Gottes, im alten und neuen Teftament geoffenbart." Das Wort Bottes ift "ber Lehrer bes erften Renfchen und pflanzt fich, wenn auch burch viele Schatten verin ben Trabitionen bes Menschengeschlechtes fort." Dieser Trabitionalismus ftammt nach bes herrn Berf. Dafurbalten nicht von bem "legitimen Anftoge ber driftlichen Trabition." Er ftammt aus ber Reaction gegen ben Sfepticismus. Auf Bentura hatten Lamennais und Bonald einen grofen Einfluß. Er halt fich hauptfachlich an ben h. Thom as von Aquino. Bentura, beffen Spftem Rom verbammte, batte Einfluß auf bas Studium ber Scholaftit und ber Rirchenvater. Er ftand auf ber Seite ber liberalen Bolitif. Er lehrt mit Thomas, bag bie "burgerliche Macht vom Bolfe ftammt b. h. von ber gangen Gefammtheit," und er hatte einen bebeutenben Untheil an ber Bewegung von 1848. Seine Schriften find größe tentheils frangöfisch geschrieben; benn er wohnte gegen bas Enbe seines Lebens in Frankreich und "liebte biese theure Nation" (S. 97); aber ber Reim ju seinen Unfichten findet fich schon in seinem 1828 erschienenen Werke: Ueber bie neue Methobe bes Philosophirens.

Es folgt bie britte und lette Abtheilung ber italienischen Philosophie, die synthetische Philosophie (S. 99, ff.). Im italienischen Texte heißt es comprensivo, was Naville mit synthetique übersett. Es bezeichnet also synthetische Philosophie hier so viel als "zusammenfassende Philosophie." Comprehensive wäre im Französischen gezwungen gewesen. Die synthetische Philosophie versucht in einem allgemeinen Begriff die besondern Gesichtspunkte des philosophischen Gegenstandes zu vereinigen. Man sucht eine Uebereinstimmung der Bestandtheile, welche die wahre Analyse unterscheidet und die falsche, um sie ganz oder theilweise zu vernichten, trennt. Entweder geschieht diese Bereinigung durch den so genanten Etlesticismus, oder durch ein ausmerksameres Ressectiren des Bewustseyns, welches sich selbst in seiner Ganzheit d. h. in seiner eigenen Natur und seinen Beziehungen zu begreifen strebt."

Der Eflekticismus grundet fich auf Geschichte und sucht ihre verschiebenen Syfteme zu einem Ganzen zu verbinden. ift bem Sfepticismus entgegengefest; aber bennoch fommt er aus bem 3meifel nicht heraus. Er hat zu einer unmittelbaren Speculation fein Bertrauen; ohne bie Fruchtbarkeit bes Gedanfens zu fühlen, halt er fich an frembe Bebanfen. Er fieht überall nur unvollständige und falsche Systeme, ftudelt fie, wie bie Bruchftude einer gertrummerten Bilbfaule, gufammen. Es hanbelt sich hier immer nur um bie Bebanken Anberer und ihre Wibersprüche laffen fich nicht vereinigen. Richt auf bem Bege bes Eflekticismus, sonbern burch bas naturliche Bewußtseyn, bie Quelle aller philosophischen "Wahrheiten" tommen wir jur eigentlichen funthetischen comprehensiven Philosophie. Das Streben eklektischer Art stellt Bictor Cousin bar, ohne eine Schule in Italien gegründet zu haben. Doch ift er ein großer Schriftsteller, ber fich um bie Philosophie fehr verbient gemacht hat, indem er ben Senfualismus bekampfte und einen machtigen Unftoß zu bem geschichtlichen Stubium ber Philosophie gab.

Italien hat Sinn für die historischen Forschungen, aber nie fonnte fich bort ber Efletticismus einburgern. Doch find mehrere ber synthetischen Philosophie zugewandt. Poli gehört bie fer Richtung an, wenn er fich gleich von ber Methobe Coufins trennt und fein Spftem in ber Beschichte sucht. Er brudt feine hauptanficht bahin aus, er halte in ber Philosophie "jedes Princip ober jedes System für irrig ober ungenügend, welches nicht bas Bange ale Begenstand ber Biffenschaft fuche ober erflare" (S. 105).

Der erfte mabre Bertreter biefer synthetischen Methobe. welche bas Object ber Philosophie in feiner Totalität begreifen will, ift in unserer Beit Galuppi. Er folgt biefer Dethobe in feinen Schriften: "Berfuch über bie Rritit ber Erfenntniffe," "Elemente ber Philosophie," "Borlefungen über Logit und Metaphyfit, "bie Philo. sophie bes Willens" u. f. w. Er hat bie Behauptungen Rant's, Descarte's, ber Sensualiften, ber schottischen Moralphilofophen u. f. w. ale ein Ganges im naturlichen Bewußtfeyn gu vereinigen versucht und, wenn ihm biefes auch nicht gelang, verdient er als ber Erneuerer ber italienischen Philosophie bie größte Anerkennung. Seine Schuler waren Rosmini, Da a = miani und Gioberti.

Seit 1823 behauptete Balthafar Boli bie Rothwenbigfeit, einer Philosophie, welche bie Erfahrung mit ber Bernunft vereinigt und nannte feine Methobe bie empirisch rationelle. Er entwidelte fie in verschiebenen Schriften, fo in bem "Berfuche eines Curfus ber Philosophie," in feiner Glemen. tarphilosophie, in feinen erften Elementen ber Bhis losophie u. s. w. Jest wendet er feine Philosophie auf bie Brincipien bes Rechtes an, wie man aus bem in Mailand ericheinenben italienischen Athenaum erfieht. Derfelben Richtung gebort auch Professor Bepretti in Turin an.

Mamiani hat in feiner "Erneuerung ber ita. lienischen Philosophie," in feiner "Ontologie," in feinen "Dialogen über bie Funnbamentalwiffen. schaft" eine Lehre entwidelt, beren Zweck ist, die Ganzheit ber Elemente ber Vernunft und ihrer Beziehungen auszubrücken." Er will sich eben so sern vom Sensualismus als vom Ibealismus, vom Kriticismus als vom Dogmatismus halten. Dabei nähert er sich auch dem Mysticismus. Er war einst Anhänger der italienischen Consöderation, er vertheidigte die Sache der Einheit Italiens, und seine Schriften sind bei der Jugend Italiens sehr in Gunst. Auch Tedeschieft ist zu erwähnen, ehemals Professor in Catanea, d'Aquisto, Erzbischof von Monreale und Melislo von Reapel.

Ferner werden die Thomisten als Anhänger ber synthetischen Philosophie bezeichnet, fie wollen alle in Thomas bie Synthese ber verschiebenen Systeme finben. Doch ift ihre Liebe ju biefem Rirchenlehrer ju ausschließenb. Sie vernachlässigen bas Studium ber übrigen driftlichen Tradition; fie halten fich zu fehr an bie abgebrauchten Formen ber Scholastif. Sie zeigen gegen bie neuere Philosophie eine ju große Geringschätzung. Doch giebt es auch Ausnahmen unter ihnen. Dahin gehort ber Pater Liberator in feinen Glementen ber Philosophie, welcher Baco lobt und von Descartes mit gerechter Würdigung spricht. Unter ben Anhängern bes Thomas werben außer bem Bater Liberator Sanseverino, be Creszenzio, Zaparelli, Aubifio, Brofeffor bes Naturrechts in Rom, Buscaini und bas römische Journal: La Civilta Cattolica angeführt. Die thomistische Philosophie wirkt auf ben Klerus und viele Laien Italiens. Der Einfluß ift schablich, weil "bie alte Beisheit zur Wiberlegung ber neuen Irrthumer nicht genügt, weil bie einer philosophischen Autorität, so groß sie auch fen, ausschließend erwiesene Achtung eine Uebertreibung ift, weil bie Streitfate ber Thomisten leibenschaftlich find, weil bie Civiltà Cattolica, indem fie gewiffe Ausschreitungen ber italienischen Revolution mit Recht verbammt, nicht bie Achtung vor ben beis ligen Rechten unferer Boltsfreiheit zeigt." "Mogen boch, ruft ber Hr. Beff. S. 118 aus, bie Gebanken bes heiligen Thomas vermittelft perfonlichen Rachbenkens wieber aufbluben, und fich

Conti: La philosophie italienne contemporaine etc. 169

mit ber Liebe gur burgerlichen Freiheit verbinben!" Das haben Schriftfteller, wie Lambrufchini in feinen Dialogen über ben Unterricht, verfucht.

Roch ist die Philosophie in Italien nicht zur Ruhe gestommen; die Jugend schwankt zwischen dem synthetischen Streben und dem Einflusse Kants. Man kann hier von Mazzastella sprechen. Dem Schwanken zwischen dem Streben nach synthetischer Philosophie und dem Kriticismus gehört auch Benvenui in seinen Saggi filosofi, Florenz, Le Monnier, 1862, an.

Auch ber Verfasser ber vorliegenden Schrift huldigt bem Brincip ber synthetischen Philosophie. Er halt sich an das menschliche Bewußtseyn in der Ganzheit seiner Beziehungen, an das Bewußtseyn nicht allein in sich selbst, sondern in seinem Berhältnisse zur Welt und zum Lichte Gottes. Das Bewußtsseyn ist ihm "eine Harmonie des Gedankens und des Lebens in der allgemeinen Harmonie der Dinge und Gottes."

Der Hr. Berf. entwickelt sein System (S. 129, ff.) und sucht die christliche Offenbarung mit der Philosophie zu vereinigen. Er will die Beziehungen zwischen dem früheren Justande der Wiffenschaft und der Wiffenschaft selbst, zwischen den Thatsachen des individuellen Geistes und den allgemeinen Wahrbeisten, zwischen dem Idealen und Realen, zwischen der Speculation und dem Handeln erfassen und ihre Einheit nachweisen. In dem früheren Justande der Wissenschaft werden drei Beziehungen, zu sich selbst, zur menschlichen Gesellschaft und zu den geheiligten Ueberlieferungen, unterschieden. Dies führt auf den Gedansten der Bereinigung der Philosophie und Offenbarung. Das aber hier in den Kreis dieser so genannten synthetischen Philosophie etwas ausgenommen wird, was nicht in das Gebiet der Philosophie gehört, ist kaum zu bezweiseln.

R. W. v. Reichlin : Melbegg.

Dr. J. Fr. Bruch (Prof. der Theologie in Strasburg): Theorie des Bewußifeyns, ein psychologischer Bersuch. Strasburg, Treutel und Burg 1864.

Der ehrwürdige Theolog, welcher hier mit einem philo =

fophischen Werfe vor bas Bublifum tritt, hat nach bes Ref. Ueberzeugung fich baburch ein boppeltes Berbienft erworben. Bunachft feinen eignen Kachgenoffen gegenüber. Er bezeugt nicht allein burch bie That, sonbern außerbem noch mit ausbrudlichen Worten, wie er von berjenigen Theologie nichts halten tonne, bie fich von aller Philosophie, überhaupt von philosophischer Korschung fernhalt, und erklart fich fehr entschieben gegen bie Bottesgelehrten neuefter Beit, "bie fich fogar soweit verirrt haben, ... baß fie wie einft bie Dogmatifer bes flebzehnten Jahrhunderts gegen bie Philosophie eine mahre Berhorredceng zu ertennen geben." Wollten biefe nun ihn fragen, welcherlei Fruchte bie philosophischen Studien ihm felber gebracht fur feinen theologischen Standpunkt, fo hat er nicht unterlaffen, im Berlaufe bes vorliegenben Werfes (in bem Abschnitte über bas Berhaltniß bes Bewußtseyns zur "drichftlichen Lebenssphare" S. 243. fg.) barüber eine fehr flare und befriedigende Rechenschaft abzulegen. Wir muffen sogar erachten, bag biefer Abschnitt infolge ber Doppelstellung unfere Berfaffere zur Theologie und Philofophie einer ber wichtigften im vorliegenden Werfe fen. Es wird baber amedmäßig erscheinen, am Schluß biefer Unzeige noch besonbers auf ibn einzugeben.

Aber auch ber psychologischen Forschung hat ber Berfasser burch sein Werk einen wosentlichen Dienst geleistet. Ref. behauptet dieß nicht sowohl beshalb, weil die hier vorgetragene Theorie in allen wesentlichen Punkten mit ber seinigen übereinstimmt, sondern unabhängig von all diesen Beziehungen darf er es darum sagen, weil diese Theorie mit so viel Umsicht und Scharfssinn, mit so sorgsältigem Abwägen der Gründe und Gegengrunde vorgetragen wird, daß sie auf den Unbefangenen, Vorurtheilslosen eines einsach überzeugenden Eindrucks kaum versehlen kann. Wir geben einen kurzen Abris berselben, um dann im eigenen Namen noch einige Bemerkungen hinzuzusügen.

Die Frage nach bem Wefen und Grunde bes "Bewußtsepns," bieses "höchsten Bunbers im menschlichen Seelenleben," — so beginnt ber Berf. — ift bie erste und wichtigste, von welcher in jeder psychologischen Forschung auszugehen ift. Es wird von ihm bemerkt, daß die bisherige Psychologie sehr mit Unrecht diese Borsrage häusig übersprungen habe, indem sie vorauszusehen scheine, daß es keiner weitern Erklärung oder Begründung bessen bedürse, was Bewußtseyn, "Borstellung" sey, da dieß als unmittelbarke Thatsache unsers Seelenlebens vor uns liege und somit als bekannt vorausgesest werden durfe.

Damit ist jedoch keineswegs die tiefer greisende Frage schon erledigt, was der erste Ursprung und Entstehungsgrund des Bewußtseyns sen? Auf diese erste Frage zurückzugehen ist schon darum unerläßlich, indem daraus auch für die einzelnen Thatssachen des Bewußtseyns allein der erste Erklärungsgrund sich ergiebt. Der Vers. erläutert dieß an zwei hervorragenden Beispielen. Das "Gewissen" und das "Religionsgefühl," die beisben wichtigsten Thatsachen unsers Geistesledens, treten als Phäsnomene des Bewußtseyns auf. Wie können wir nun ihr eigentsliches Wesen und ihren tiefsten Grund erforschen, ohne auf die Frage eingegangen zu seyn, was der innerste Grund und Urssprung des Bewußtseyns überhaupt sen? (S. 17.).

Aber auch für ben gegenwärtigen Zustand unserer philossphischen Bildung ist jene Untersuchung und eine darauf gesgründete Umgestaltung der Psychologie eine Frage erster Bedeutung. Pantheismus und Materialismus beherrschen einen guten Theil unserer gegenwärtigen Bildung. Rach des Verf. innigster Ueberzeugung (S. 16), welcher wir beitreten müssen, können beide nur dadurch überwunden werden, daß man auf die ursprüngslichen Thatsachen unsers Bewußtsens zurückgeht, mit welchen jene Lehren in einem entschiedenen und unversöhndaren Widersprücke stehen. Sie sind widerlegt, von Innenher ausgehoben, sobald ausgewiesen wird, daß sie unvereindar mit dem sind, was und in unserm Bewußtseyn als das Gewisseste entgegentritt. Und dies ist vollständig erreichdar bei einer besonnenen und unsbesangenen Erwägung der Hauptthatsachen dieses Bewußtseyns.

"Bon welcher Seite wir also auch ausgehen, immer werben wir wieber auf bas menschliche Bewußtsen jurudgeführt und daran erinnert, daß eine wissenschaftliche Ersorschung besiels ben in ben wesentlichen Bedürfnissen, nicht nur der Psychologie, sondern der Philosophie überhaupt begründet und eine nothwendige Bedingung der Fortschritte ist, welche diese in der Zukunft zu machen hat. Hiermit halten wir die Aufgabe, die wir und gestellt haben, für eine vollsommen berechtigte." (S. 18. 19.)

Der erste Ursprung bes Bewußtsenns ift bas Erwachen ber Seele jum "Gefühle ihres in bividuellen Senns," welches stets zugleich bas eines bestimmten und stets wechselnben "Sosenns" ift. Auch ben Thieren höherer Ordnung eignet bies Gefühl. Aber bei bem Menschen zeigt es einen so hohen Grad ber Intensität, Innigseit und Kraft, baß es bie Wurzel eigentlichen "Bewußtseyns," zuhöchst bes "Selbsibewußtseyns" zu werben vermag.

Dieß erfte Erwachen ift nur möglich burch die hochft wirffamen Reize ber Außenwelt, bie oftmale fogar bis zum Schmerze fich fteigern. Dieg bezeichnet ber Verfaffer ale hochft mertwurbig und beachtenswerth. "Es offenbart sich uns hier bie unermegliche Bebeutung bes Schmerzes; wir erkennen in ihm eine nothwendige Bedingung aller geiftigen Entwidlung und Erftarfung. Jeber Fortschritt in ber Entwidlung bes Bewußtseyns und bes gangen geistigen Lebens ift immer junachft bebingt burch schmerzliche Empfindungen. Wir erfennen hier einen ber Grunde" (es ift, um bie Erftarfung unfere Gelbft zu forbern), "aus welchen ber weise Schöpfer so viele Schmerzen in bas irbische Daseyn eingewoben hat, und warum auch ber Austritt aus biefem Leben von Schmerzen umgeben ift. Wie bas erfte Ermaden jum Befühle bes Senns jur nothwendigen Bedingung ben Schmerz hat, fo ift es wieber ber Schmerz, burch ben wir uns bei bem Ausscheiben aus bem gegenwärtigen Leben zu einem höhern Bewußtsenn erheben werben." (S. 34. 35.)

Um aber jenem Selbstgefühle jum eigentlichen "Bewußtsfepn" ju verhelfen, bedarf es noch eines andern Factors, als bie bloße Wechselwirtung der Seele mit der objectiven, bewußtslosen Welt. Rur an dem bewußten Geiste bes Andern ents

zündet sich unser eigenes bewußtes Leben. Die absichtliche, wie die unabsichtliche Erziehung, die dem Menschen von andern Menschen zu Theil wird, ist die nothwendige Bedingung seines Erwachens zu geistigem Leben und folglich auch zum Bewußtsehn seines Selbst (S. 41.). Der Berf. führt diese wichtige Bestimmung noch weiter aus und betont sie ungleich schärfer als es in den bisherigen Entwicklungstheorieen des Bewußtsehns geschehen ist, indem er zeigt, wie durch Mittheilung der Sprache der Einzelmensch recht eigentlich in eine bewußte Welt der Bersnunft ausgenommen wird, welche seiner eignen noch schlummerns den Vernunft auf das Leichteste und Unmittelbarste zum Bewußtsehn verhilft.

Aber im Wefen bes Bewußtseyns liegt an fich felbst zus gleich bie Möglichkeit unenblicher "Reflexibilität," inbem jeber Act bes Bewußtseyns hinwiederum als Bestimmtheit bes Ich objectivirt und bamit Gegenstand eines hohern Bewußtsenns werben kann. Bermoge biefer Reflexibilität konnen wir bas gefammte empirifche Bewußtseyn felbft jum Object bes Bewußtseyns machen. Damit gewinnen wir zugleich ben Begriff unsere Selbft, unterschieben von allen seinen Bestimmtheiten, sowohl von benjenigen, beren Grund außer ihm liegt, als von benen, bie es aus sich selber fest. So tritt es uns in feiner Reinheit und Ginheit entgegen und bas Bewußtseyn hat fich zugleich bamit zur Stufe bes "Selbftbewußtfenns" erho. ben. Damit hat aber zum ersten Male unfer 3ch innere Selbftständigkeit gewonnen; die Macht über die wechselnden Berhaltniffe bes Lebens, bas mahrhaft freie Wollen und Wirken entwideln fich nur ba, wo bas Bewußtseyn zum Selbstbewußtseyn geworben und ber Mensch fich in seiner mahren Ichheit erfaßt hat. (S. 49).

Aber bieß boch immer noch "empirische" Selbstbewußtsehn fann sich insolge eines noch höhern Resterionsactes zum "transssenbenten" Selbstbewußtsehn erheben. Es besteht barin, baß bas Ich in seiner Einheit und wandellosen Einfachheit als bas Urreale, Ursubstantielle in und sich erfaßt. (S. 53, 54). Der

Berf. glaubt in biesem, wenn auch nur ahnungsweise sich ankundigenden "transscendentalen" Seyn unsers Ich den Grund ber innern Gewißheit zu sinden, welche wir von der Unsvergänglichkeit desselben in und tragen. Wir werden auf diesen Punkt späterhin noch einmal zurücksommen, welcher allers bings mit einer Hauptdifferenz zusammenhängt, die zwischen dem Berf. und und besteht, wenigstens in der Ausdrucks und Darsstellungsweise unserer beiderseitigen Theorieen.

Bon hieraus werden nun die "wefentlichen Chasraftere" bes Bewußtfeyns ober Ich folgendermaßen bestimmt.

Das Ich ist die sich selbst erfassende anschauende Seele, barum aber gerade ein reales, substantielles Seyn, ja das Ur reale, Ursubstantielle in und; benn unser gesammtes Densten, Bollen, Handeln geht von ihm aus und wird hinwiederum durch dasselbe zusammengesaßt, zur Harmonie gebracht, die eigene Einheit auf seine Mannigsaltigseit und sogar auf seine Gegenssahe übergetragen. Das Ich ist mithin selbst eine "vollkom mene Einheit," welche zugleich den Begriff "absoluter Einfachheit" in sich schließen soll, die indeß nur von dem "einen" oder "transscendentalen" Ich, nicht aber vom "empirischen" sich behaupten lasse. (S. 56).

Mit bieser absoluten Einsachheit bes Ich hangt seine "Unraum lich feit " zusammen, seine absolute Beziehungslosigfeit zu allen raumlichen Bestimmungen. Aber auch biese gilt boch eigentlich nur, bemerkt ber Verf., vom reinen ober transscenbentalen Ich, während das im empirischen Bewußtsenn gegebene "ein räum lich es Ich" sen (S. 58), welchen letteren Ausbruck wir allerdings nicht für einen psychologisch ganz correcten halten können.

Auf gleiche Art wird die "permanente, wechsellose Ibentität" bes reinen Ich erwiesen, aus welcher zugleich ihre "Zeitlosigkeit" folgt. Rur als empirisches tritt es unter die Bedingungen der Zeit, wie unter die der Räumlichseit. Insbem aber das reine Ich als zeitlos und unräumlich gedacht wers ben muß, giebt es sich gerade dadurch als transscendentas

les zu erkennen. Und eben dieß führt uns zu dem überraschenben Ergebniß, daß wir vermöge des Selbstbewußtsehns über die Gränzen der bloßen Erscheinungswelt, innerhalb welcher unsere gesammte Erkenntniß des Objectiven befangen bleibt, uns in das Gebiet des Transscendentalen hinausschwingen können, welches im Uebrigen uns verschlossen bleibt. Durch die Erscheinungssormen des Ich dringen wir zu den seine Erscheinung bedingenden Gründen desselben hindurch und erfassen den realen Urgrund besselben, nämlich "das reine Ich."

Dieß geschieht aber nicht auf bem Bege bes Schließens, sonbern auf unmittelbare Urt. Denn "unmittelbar giebt fich uns bas reine 3ch zu erkennen ober vielmehr: es erfaßt fich felbft, indem es fich von allen feinen Erscheinungsformen unterscheibet und in seinem Un : und Fürsichseyn sich erschaut. Sier, und hier allein, erreicht unfer Erfennen bas Gebiet bes Transscenbentalen, ober um uns richtiger auszubruden: bier allein tritt ein Reales aus bem geheimnisvollen Gebiete bes Transscenbentalen hervor, fich felbft in feinem Un . und Kurfichseyn erfassend. hiermit ift nun freilich nicht gefagt, bag bas Gelbftbewußtseyn, indem es bas reine 3ch erfaßt, alsobald auch bas gange es umfließende Beheimniß burchbringe und lofe. Indem bas 3ch fich felbst Object wird und sich anschaut, bleibt es bennoch für fich felbft in vieler Beziehung ein undurchbringliches Geheimniß." - \_ "Allein ift es nicht bennoch schon etwas Großes, Wunderbares, daß wir um biefes reine 3ch wiffen, und in biefem Wiffen eine Burgichaft bafur haben, bag hinter jeber Erscheinung ein erscheinenbes Reales liege, bag es also imseits ber phanomenalen Welt eine transscendentale gebe, von unergrundlichem Wefen und unermeglichem Umfange? Aber nicht nur, bag biefes Wiffen um bas reine 3ch uns Gewißheit von ber Realitat einer transscenbentalen Welt giebt, lagt es uns auch erkennen, bag Beit und Raum, wenn sie auch auf biese Belt feine Anwendung leiden, bennoch nicht bloß subjective Formen unferer Unschauung, sonbern bie nothwendigen Formen ber Erfcheinung bes Transscenbentalen finb,

weshalb auch bas empirische Ich sich als ein raumliches und ein zeitliches zu erkennen giebt." (S. 61 — 63).

Wir haben biese wichtige Stelle barum vollständig mitgetheilt, weil sich unsers Bebünkens baran am Eindringlichsten zeigen läßt, was an der ganzen Theorie noch vermißt werde, um sie zur vollgenügenden zu machen. — Und irren wir nicht, so hat auch der scharssinnige und wahrheitsliedende Forscher selbst ein Gesühl davon, daß gerade an dieser Stelle eine Lücke oder Undestimmtheit übrig bleibe. Sie besteht eben in der schwanstenden Doppelstellung des "reinen" oder "transscendentalen" Ich, welches einerseits den höchsten Resserionsact des Bewustsseyns, das Ziel seiner Entwicklung bezeichnen soll, andrerseits doch wieder den Grund und Anfang, die verdorgene "transssendentale" Ursache der ganzen Bewustseynsentwicklung, ja das "Urreale" und "Ursubstantielle" des Geistes zu bedeuten hat.

Daher nun auch bie wibersprechenben, wenigstens bie fcwer auszugleichenben Bestimmungen, welche jenem "reinen" 3ch gemeinsam beigelegt werben. Es wird einestheils (mit Recht) als bas Allergewiffeste, Rlarfte, Durchsichtigfte im Bewußtfebn anerkannt; benn ber Reflexionsact, burch ben es entsteht, kann von jedem ber Reflexion und bes abstrahirenden Dentens fabigen Subjecte ficher vollzogen werben. Und bag wir überhaupt "3ch" find, auch ben Begriff ber "reinen" Ichheit faffen fonnen, insofern wir von allem besondern Inhalt unfere Bewußtfenns zu abstrahiren vermögen, ift weber etwas 3meifelhaftes noch Schwieriges. Dennoch wird andrerseits im "reinen 3ch" ein " Beheimniß" gefunden, welches fich taum vollftanbig enthullen laffe, inbem bie "transscenbentale" Welt bes Beiftes, bas verborgene Urreale und Substantielle besselben barin jum Durchbruch fomme. Ronnen fo wibersprechenbe Bestim= mungen einem und bemfelben Begriffe beigelegt werben, ohne bamit stillschweigenb zuzugestehen, baß er in zweifachem Sinne genommen werbe?

Roch mehr: ber Begriff bes "reinen" Ich ift zwar ein

vollständig klarer, dabei aber inhaltsleerer, lediglich formaler, indem er nur entsteht, sofern wir von jedem bestimmten Inhalte des Bewußtseyns abstrahiren, und die reine Form des Selbstbewußtseyns überhaupt, das leere Selbst übrig behalten.

Damit ift aber zugleich das reine Ich als ein burchaus unwirklicher, im factischen Bewußtseyn niemals vorkommenster Begriff erwiesen, indem jeder gegebene Zustand des Ich als concreter, mit bestimmtem Inhalt erfüllter sich ergiebt, das reale

Ich somit bas nicht=reine ift.

"Reines Ich" ist daher im doppelten Sinne das Gegentheil alles Realen und Substantiellen, zuerst weil es bloßes Broduct eines fünstlichen Restexionsactes ist, sodann weil es lediglich als Borstellung des entleerten, seines concreten Inhalts beraubten Selbst sich zu erkennen giebt. Um Allerwenigsten kann es daher als das Princip des Realen im Geiste, als sein "Urreales" und "Substantielles" anerkannt werden.

Es find also zwei wohl zu unterscheibende Begriffe, nicht einer: das Reale, Substantielle unsers Geistes und die Ichsorm, in welche jenes erst eintritt. Diese mit jenem zu identificiren, d. h. zu verwechseln, ist ein Voregov nooregov bedenklichster Art, wie die kritische Geschichte der Psychologie gezeigt haben durfte.

Dennoch geben wir ausbrudlich zu, ja wir behaupten es in eignem Ramen: bag eine nothwendige Wechfelbes giehung zwischen beiben Begriffen fattfinbe. Dit andern Worten: daß ber Mensch und er allein gur Borftels lung feines 3ch, endlich jum Begriffe bes "reinen 3ch" fich ju erheben vermag, tann feinen Grund nur haben in ber urfprunglich en (vorbewußten) Beschaffenheit ber Beiftessubstanz, die feinem Bewußtfenn zu Grunde liegt. Bir konnen bieß auch fo ausbruden: ber Beift ift potentia ober apriorischer (vorbewußter) Beise schon Ich, aber nicht actu. Er ift feinem Befen nach bafur angelegt, "seit Ewigfeit" bazu ausersehen, zum Ich zu werden; aber seiner Wirklichkeit nach macht er selbst fich bazu; und es ift eben bie Entwidlungsgeschichte feines Bewußtseyns, fich burch eigene That, burch bewußte Selbstburchdringung bazu zu erheben. Aber ungenau und verwirrend ift es, um jener innern Wechselbeziehung willen, jenes Reale bes Anfangs schon als "Ich," vollends als "reines Ich" zu be- zeichnen, welches in jedem Sinne nur als Product einer funftlichen pfpchologischen Reflexion zu gelten bat.

Wir sagen baher mit Sengler: "bas Ich ift ber allervermitteltste Begriff; beshalb wird es so schwer erkannt; benn es wird seine Bermittlung nicht vollzogen. Von ihm gilt, was Schelling vom menschlichen Geiste sagte:

es ift ein Wefen von langsamem Bachsthum "\*).

Dennoch ware es fehr ungerecht, unserm Verfasser bies Versaumniß zum besondern Borwurfe machen zu wollen. Er theilt es mit den meisten Psychologen der gegenwärtigen Zeit, und es ift nur eine alte Reminiscenz, welche uns darin begegnet.

Noch ungerechtsertigter aber könnte es Manchem scheinen, auf jene Ungenauigkeit begrifslicher Unterscheidung einen so hersben Tabel zu begründen. Kann es von so großer Erheblichkeit sein, ob man das an sich seyende Wesen des Geistes schon "Ich" nennt, da es doch im eignen Berlause zum für sich sependen werden muß? Nach unserm eignen Geständniß ist er ja schon wenigstens potentialer Weise "Ich" zu nennen; warum will man ihm dieß Prädicat nicht schon ursprünglich und von Ansang an gönnen?

In biesem Betreff bin ich nun allerbings abweichender Meinung. Jum Gluck kann ich hier indes darüber kurz seyn, indem ich mich auf eine erschöpfende Erörterung dieses Lehrpunktes berusen darf, worin zugleich die sehr erheblichen schlimmen Folgen jener Berwechslung aufgedeckt sind. Die "Anthropologie" (in ihrer "kritischen Geschichte der Seelenlehre") hat gezeigt, daß "Ich" lediglich die für sich leere Form des Selbstewußtsens sey, in welche der Geist seine realen, aber ihm bezwußt gewordenen Unterschiede vorstellend zusammensaßt, Selbstersassung dieses Realen, aber selbst nichts Reales (Inhaltliches), aus welchem daher auch nichts Inhaltliches im Bewußtseyn "abgeleitet," das überhaupt nicht im realen Sinne zum "Brincip" gemacht werden kann.

In fritischer Hindelt hat sich weiter baraus ergeben, bas ber bisherigen Psichologie, so lange sie noch "Beist" und "Ich" ohne weiteres zu identificiren sich gestattet, damit nothswendig die vordewußte Seite bes Geistes verdeckt bleiben muffe, indem sie unwillfürlich und als ob es sich von selbst versstehe, den Geist nur so weit reichen läßt, als sein Bewußts

fenn reicht.

Die ganzliche Dberflächlichkeit biefer Auffassung kann nun nicht zweiselhast seyn, sobald man nur erwägt, daß der Geist nicht sertiger oder ununterbrochener Beise Ich oder Beswußtseyn ist, sondern daß er sich dazu macht: — "dazu macht" doch offenbar nur aus einem Zustande und mittels Bedingungen, welche eben darum dem "Ich" und allem (empirischen) Bewußtsfeyn causaliter vorausgehen, mithin an sich selbst zugleich

<sup>\*)</sup> Sengler: Das Ich in feiner phanomenologischen und ontologischen Begrundung: "Zeitschrift" Bb. 45. S. 11.

vorempirische ("apriorische") und vorbewußte bleiben mussen, so gewiß die bleibende und beharrliche Ursache (der Geist) nicht in den einzelnen und wechselnden Wirkungen (hier dem "Bewußtseyn") auf zund darausgehen kann. Der Geist führt hinter seinem (empirischen) Bewußtseyn, stets dasselbe bedinzend und begleitend, ein reiches geheimnisvolles Leben, dessen ziesen nur sporadisch der Beodachtung sich öffnen; und in Bertess vorempirischen Justandes könnte allerdings mit dem Berf. von einem Mysterium des Geistes gesprochen werden, was aber weder mit dem "empirischen," noch mit dem "reinen" Ich das Geringste gemein hat.

Die "Anthropologie" hat alle biefe Berhaltniffe in bie brei Sabe zusammengefaßt, welche bie "Pfpchologie" ihrerseits für eine Entwicklungsgeschichte bes Bewußtsenns zu verwerthen suchte, und bamit, wie ich glaube, zugleich vollständig begründet hat.

1) Der Geist hat nicht bloß apriorische Bestandtheile (Urerstenntnisse, Urgefühle, Urstredungen) in seinem Bewußtseyn;
— dieß ist die Summe der Kantischen Lehre, eine allerdings wichtige, aber unvollständige Einsicht; — sondern er selbst ist nach seinem eigentlichen Bestand ein apriorisches, vorempirisches Wesen, welches damit zugleich Grund seines Bewußtseyns wird. Der Geist hat seine Bewußtseynsquelle in sich selbst; in keinem Sinne empfängt er sie von Außen.

2) Die Entwicklungsgeschichte bes Bewußtseyns hat keine andere Bedeutung, wie keinen andern Inhalt, als jene innern, vorempirischen Anlagen des Geistes in das Licht dieses Bewußtseyns und damit in die freibewußte Beherrschung des nun zum "Ich" gewordenen Geistes treten zu lassen. Die Einwirfungen der "Außenwelt" haben dabei nur den Werth des weckensden "Reizes," nicht einer wahrhaften Bereicherung des Wesensgehaltes, der lediglich von Innen her dem Geiste zu Theil wird.

Auch biesen scheinbar paradoxen Sat, auf welchem boch alle wahre Sinnentheorie beruht, wie er zugleich ein durchgreis sendes Licht auf den eigentlichen Charafter des gesammten Sinnenlebens fallen läßt, hat die "Psychologie," wie wir meinen, ausreichend begründet, und in seinen entscheidenden Folgen darzgelegt. Erst damit ist das große Ergebniß des "Idealismus," die Lehre vom ewigen und übersinnlichen Wesen des Geistes sicher begründet, indem sie nicht mehr als fühne Behauptung, als überschwängliches Vosulat erscheint, sondern in nüchternster Weise aus undestreitbaren psychischen Thatsachen gesolgert wird.

3) Jenes vorempirische Wesen bes Geistes (1.) fann weber blog in Gestalt eines unpersonlichen Pneuma, einer abstract allgemeinen "Bernunft," wie Hegel biese Transscendenz faste, noch viel weniger als eine Bielheit von stofflichen ober sonst einfachen Elementen gedacht werden, sondern der Erfahrungsbeweis läßt sich führen von der in dividuellen und zugleich ein fasch en (dieser Begriff als unitas nicht als simplicitas gefaßt) Substantialität besselben. Schon in seiner präexistirenden Burzel muß der Geist als individualisirter, als Reim einer Eigenpersönlichkeit gedacht werden, so gewiß der Erfolg seines Sinnens und Zeitlebens nur also ihn zeigt, und zugleich die Hypothese als durchaus unhalthar sich erweist, daß dieß Individuelle erst von Außen ihm angebildet, zufälliges Product eines Zusammentressens äußerer Umstände seyn könne.

Auch diesem Sape bitten wir Beachtung zu schenken. Er widerlegt aus psychologischen Thatsachen jede pantheistische, wie materialistische Deutung des Seelenlebens; er leistet, wie wir meinen, wirklich, was unser Berfasser von einer gründlichen Psychologie verlangt. Und wir selbst sind der Ueberzeugung, daß so lange nicht der Begriff der in dividualen Substanstialität des Geistes unzweiselhaft sessteht, auch der Gefahr nicht gründlich gewehrt werden könne, die Psychologie in panstheistischen Universalismus zurückallen zu sehen, oder in die noch schlimmere Verslachung, das Ich zusammenses en zu lassen aus einer Vielsachbeit "einfacher Elemente."

Mit dem Ergebnis dieser Sage ist nun der Versasser, wie wir zu unserer innigen Freude sehen, völlig einverstanden. Dieß erhellt nicht nur aus seiner allgemeinen Theorie, die wir im Borhergehenden charafterisitten, sondern vornehmlich auch aus den letten Abschnitten seines Werkes, von welchen noch ein kurzes Wort zu sagen ist. Aber jene Wahrheiten liegen doch mehr nur wie dunkle Prämissen seiner Ansicht zu Grunde, als daß sie zu völliger Klarheit und Entschiedenheit herausgeläutert wären, besonders in ihrem diametralen Gegensaße gegen die ältere und bisher herrschende Psychologie.

In Betreff ber besondern Aussührungen des vorliegenden Werfes können wir nun fast durchgängig, wie schon bemerkt, unsere Beistimmung aussprechen. Aber eben diese Aussührunsgen hätten, wie uns dunkt, eine noch tiesere Begründung und sestere wissenschaftliche Form erhalten können, wenn der Berf. gleich Anfangs und principiell auf den Begriff vom apriorischen (vorbewußten) Wesen des Geistes, welches eben im Bewußtseyn sich darlegt, bestimmter eingegangen wäre.

So in dem Abschnitte "vom Berhältniß des Beswußtsenns zur Gotterkenntniß" (S. 181. fg.). Wit Recht wird der Begriff des Absoluten in unserm Bewußtseyn für "apriorischen" Ursprungs erklärt. Die weitere Frage, was der eigentliche Grund dieses unserm Bewußtseyn immanenten Bearif-

fes fen, wird tieffinnig und allein grundlich bahin beantwortet: baß er nur in einem realen Berhaltniffe unfere Befens mit bem göttlichen Wefen begründet fen fonne. "Es wird gestragen, burchwaltet von Gott," vor allem eignen Bes

mußtseyn, Wiffen und Bollen.

Bie bieß reale Berhaltniß aber bie Grundbedingungen unfere Befene, fo ift es auch die ftete mitwirkende Bedingung unfere aus bem Befen fich erhebenbem Bewußtfenne und Selbftbewußtfenns. Daher und aus feinem andern Grunde gefchieht es, "baß, fobalb ber Beift jur Unschauung feiner felbft gelangt, er sich begreift als ein im Absoluten wurzelndes, in biefem ben Urgrund feines Seyns habenbes Befen. Dit bem Selbstbewußtseyn verknüpft sich baber nothwendig ein Bewußtseyn des Absoluten. Richt die Erfahrung, nicht die Reflexion ift die Duelle ber Religion; fie liegt in dem Selbstbewußtseyn, und biefes offenbart bas Absolute nothwendig beghalb, weil ber Beift, ber in bemfelben fich felbft erfaßt und burchleuchtet, ein von Gott gefetter, auf bem Abfoluten ruhenber ift." Dieg erflart uns jugleich, marum bie Religion in unferm Bewußtseyn ungerftorbar, im Menschengeschlecht allverbreitet und unaustilgbar bleibe, wenn fie auch in beiberlei Sinficht von mancherlei theoretischen Irrthumern und falschen Borftellungen vom göttlichen Befen verunreinigt werbe. Denn fie geht allem besondern Bewußtseyn, allem bewußten Borftellen, Denfen und Wollen voraus, und beeinflußt bamit alle biefe einzelnen Bewußtsennsacte unaufhörlich: wie bieß eine etwas mehr als oberflächliche Selbstbeobachtung fogar factisch gewahren kann. Das allgemeine Gefühl unserer eignen Enblichfeit und unseres Bewußtseyns im Unenbe lichen werben wir niemals los; es spricht baber auch ftets mit ein in die befondern Acte unfere Erkennene, Fühlens und Wollens.

Indem wir unfere volle Beistimmung zu diesen Saten bezeugen, können wir doch nicht umhin von Neuem zu gestehen, daß sie nach unserm Urtheil an Klarheit, Bundigkeit und Ueberzeugungsfraft gewonnen haben möchten, wenn es dem Berf. gefallen hätte, jenes reale, vorbewußte, aber unser Bewußtsehn beherrschende Grundverhältniß unsers Wesens zum Absoluten noch ausdrücklicher ins Auge zu fassen und in der Gesammiseit der daraus sich ergebenden Folgerungen zu erwägen. Es liegen darin selbst psychologischerseits noch andere entscheibende Wahrsheiten, als die hier zur Sprache gekommen sind, deren Hervorshebung auch den Fragen zu gut gekommen wäre, die uns jest

noch beschäftigen follen.

Wir haben nämlich noch ein Wort zu sagen über ben Abschnitt " vom Verhältniß bes Bewußtsenns zur drift- lichen Lebenssphäre (S. 243. fg.). Wir halten ihn bei-

nabe für ben wichtigsten und lehrreichsten bes gangen Berts, indem der wurdige Berfaffer barin die wohlerwogenen Grunde feiner theologischen Ueberzeugungen barlegt, und können barum und nicht enthalten, ihn ber besondern Aufmertsamfeit feiner theologischen Mitforscher zu empfehlen. Man wird faum fich getrauen, die allgemeinen Pramiffen, welche er voranstellt, abzuläugnen. Wie wird man sich aber bei den Folgerungen verhal=

ten, die er consequent, wie une bunft, baraus berleitet?

Alle Religion ift übernatürlichen Ursprunge, und ber gewöhnliche Gegensat zwischen "naturlicher" Religion und "geoffenbarter" ift insofern unzutreffend und irreführend, als man in jener nur bas rein menschliche Product gewiffer freierzeugter Borftellungen ober subjectiver Reflexionen, in biefer bas Werk einer außerorbentlichen, "übernaturlichen" Offenbarung erblickt. Dem ift aber nicht fo. Denn "es versteht fich von felbft, bag jebe geoffenbarte Religion die natürliche voraussent, weil fie ja, wenn die Menschen ohne ursprüngliches Bewußtsenn von Sott und bem Berhaltniffe Gottes zur Welt maren, bei biefen fein Berftandniß erwerben und unmöglich von ihnen als göttlich und offenbart anerkannt werben tonnte" (S. 248.).

Zugleich treten aber verschiebene Religionen mit bem gleichen Unspruch hervor, geoffenbarte zu fenn. Das Kriterium ber Entscheidung in biesem Wiberftreit ihrer Anspruche fann in formaler Beziehung nur in ben unwandelbaren Befeten bes Denfens, in materialer Sinficht nur in bem Berhaltnig ihrer Lebren zu unserm ursprünglichen Gottesbewußtseyn liegen. "Jede religiose Lehre, welche jenen Denkgesetzen widerspricht, ift als falfch zu verwerfen; ebenso giebt fich jebe, die mit dem Bewußt= fenn bes Abfoluten fich nicht vereinigen läßt, hierburch als irrig Es folgt baraus, bag bas bas Bottesbewußtseyn in sich schließende Selbstbewußtsenn nicht nur die erste Quelle ber Religion ist, sondern auch der lette Grund alles religiösen Blaubens und bas höchfte Rriterium aller religiöfen Bahrheit."

Jede geoffenbarte Religion verlangt "Glauben, " fo auch bie driftliche. Aber auf welche Gründe foll bieser Glaube fich ftugen? "Man fann nicht sagen, daß sogar heutzutage die letsten Grunde bes chriftlichen Glaubens vollfommen in's Klare gezogen und ficher ermittelt feven. Bielleicht murbe man früher bazu gelangt fenn, wenn man gewußt hatte, worin bas

Befen bee Chriftenthume befteht."

Bisher ift bas Wort Glaube fast ausschließlich gefaßt worben im Sinne ber Unterwerfung unter eine Auctorität, in ber altern driftlichen Beit unter Die Auctorität ber Ueberlieferung und der allgemeinen (fatholischen) Rirche, seit ber Reformation unter die Auctorität der heiligen Schrift. Auch die

lettere ift umgestürzt worden, burch die neuere biblische Exegese und Kritif; und die "heilige Schrift" hat jest nur noch insofern Auctorität und Bedeutung, als die Schriften des R. T. die einzigen authentischen Documente der Lehre Jesu und der Apostel sind und wir schlechthin kein anderes Mittel haben, uns vom

Inhalte ber driftlichen Offenbarung zu unterrichten.

Aber auch jest schweigt bie Frage noch nicht, was bie innere Beglaubigung fey, um bie Lehre Chrifti für eine offenbarte zu halten. Der Berfaffer burchläuft bie mannigfach bas für versuchten Beweisführungen aus hiftorisch er Beglaubigung. Er schildert treffend und namentlich ju jepiger Zeit hochft behersigenswerth bas tiefe Difverftanbniß, bas Irrige und Bergebliche, baß man noch immer theologischer Seits meine, bie religiofen Gemuthebedurfniffe bee Menfchen heilen zu fonnen burch ben ihm abverlangten Glauben an eine Reihe historischer Begebenheiten, beren Glaubwurbigfeit im Ginzelnen angefochten werben konne, nicht burch Berufung auf eine ftets erlebbare und barum ftets gleich verständliche und gleich überzeugende Thatfache, auf Die von unferm Bewußtseyn ewig neu bestätigten und eben barum ewig wirksamen "Ibeen bes Chriften. thum 6", welche feiner außerlichen Beglaubigung bedurfen, inbem fie bie mahre Beglaubigung in fich felber tragen. Alles beruhe aber auf einem falfchen Begriffe bes "Glaubens." Diefer beziehe fich nach feiner mahren Bedeutung feinesweges auf ein Siftorisches und Bergangenes, sonbern er bezeichne bie Buverficht unfres gangen, ungetheilten Bemuthes ("Bewußtfenne") ju einer innerlich erlebten Thatfache. Der achte ("chriftliche") Glaube geht aus von bem tiefen Bewußtfevn unferer Sundhaftigfeit und Erlofungebeburftigfeit und wird erzeugt burch bie gefühlte und erlebte Berfohnung mit Gott, welche burch Chriftus uns verburgt ift.

Wir vermögen an bieser Stelle nicht auf die weitere Aussührung einzugehen, die der Verf. diesen entscheibenden Saben gegeben hat. Sie enthält des Trefflichen, schlagend Bemerkten viel. Und drängt es nur noch, unsere vollständige Beistimmung mit dieser Auffassung von "Glauben" und "christlichem Glauben" ausdrücklich darum auszusprechen, um das Verhältniß der Philosophie auf ihrem gegenwärtigen Standpunkte, welche die Ratur des Menschengeistes zu ergründen sich zur Hauptausgabe macht, zur Religion und zum Christenthum in sein rechtes Licht zu stellen. Und vielleicht hat Resernt besonders ein Recht, auf jene Beistimmung eines so gewissenhaften theologischen Forschers hinzuweisen. Denn eben diesen wahren, ewig lebendigen und allezeit sich bewährenden Glauben, dem bloß historischen, ansechtbaren und jest vielsach angesochenen gegen-

über, in feiner vollen und unantastbaren Bebeutung zu zeigen, ift bisher eine meiner angestrengtesten Bemühungen gewesen. Ramentlich die "Ethit" in ihrer Schlußabhandlung: "Die Religion und die kirchliche Gemeinschaft" \*) zeigt aus allgemein prichologischen und ethischen Grunden, daß der "Glaube niemals im blogen Fürmahrhalten hiftorischer ober unbegreiflicher Dinge, im Sichverlaffen auf ein frem des Beugniß bestehen könne, sondern die Zuversicht (fides) zu etwas innerlich Erlebtem und baburch und felber gewiß Machenbem fep." (S. 445).

Der specifisch "religiofe" Blaube sobann (indem auch sonst jede Urthatsache unsers Bewußtsenns, jede "Idee", mit ber eigenthümlich ihr anhaftenden urfprunglichen Evidenz und unvermittelten Gewißheit une "Glauben" abnothige, bies also ein allgemeiner Zustand sen) ber "religiose" Glaube insbesondere gehe aber aus und hebe an von bem unabläugbaren Bewußtseyn ber steten Unangemeffenheit unfere factisch en Willens gegen ben Grundwillen bes Guten, ber im "Gewiffen" als bas schlechthin vollkommene, heilige Wollen fich une ankundige. Dies fen es, was jede geistig stittliche Religion (wenn auch in verschiedenem Ausbrud ihrer Gebote und Berbote) als "Sunde", eigentlicher noch "Erbfunde", der scharf beobachtende Forscher Kant als das "radicale Bose" im Menschen bezeichnet hat. Und hiermit fen auch bas tiefe Beburfniß bes Menschen nach "Entfundigung", "Berfohnung" erflart, welches als bunkler Drang bem allverbreiteten Opfercultus ber Naturreligionen ju Grunde liegt, mas bagegen bie (ethische) Religion in bas Innere bes Menfchen verlegt.

Aber auch das Gefühl wirksamer Entfündigung muffe bie Religion bem Menschen gewähren, was eben bamit nicht burch menschliche Rraft und Willfur hervorgebracht werden fonne. Sie muffe bem Menschen auf objective Beise, mit ber Bewißheit einer innern Thatsache zu Theil werben, burch bie wirklich in ihn eintretende Rraft ber Beiligung ihn überzeugen. So forbere es bie allgemein psychologische Consequenz und nicht anders gebe auch das menschliche Bewußtseyn

Zeugniß bavon.

Somit feven "Sunbe", "Entfunbigungebeburfniß", "Berfohnung und Erlösung" nicht etwa bloß burch irgent eine Orthodoxie ersonnene specifisch christliche Borstellungen, sonbern universale, psychisch = ethische Buftanbe, welche jebem Religionsbewußtsenn, auch bem verworrenften, als treibenbe Momente zu Grunde liegen, und die das Christenthum nur barum

<sup>\*) &</sup>quot;Syftem ber Ethit." Leipzig 1853. II. 2. S. 403 fg.

zur höchsten Religion machen, weil es jenem tiefliegenden und allgemein menschlichen Gefühle bie rein geiftige Gestalt und que gleich bie objective Befriedigung gebracht hat. Denn jebe Religion, jede Kirche habe ben objectiven Beweis ihrer Wahr-Dieser könne aber kein anderer fenn, als bie heit zu führen. wirksame Bekehrung und Heiligung bes Willens, die von ihr ausgeht, und bie ebenso wirklich gefühlte, thatkräftig genoffene Befeligung bes Bemuths. Dies Alles fen aber, fo zeigt bie "Ethif" mittels einer consequent burchgeführten Entwicklung bes "ethischen Broceffes" im menschlichen Bewußtseyn, feinesweges die eigene Leistung bes menschlichen Willens, sonbern bas Wert einer in ben menschlich enblichen Willen hineintretenben (ihn "verewigenben", festmachenben) Gottestraft, welche burch bas Zeugniß unfere eignen Innern bewährt, baß fie nicht bloß Menschliches sen. Diese thatkräftige Bewährung - ben "Beweis bes Geiftes und ber Rraft" - habe jebe Religion wie jebe Einzelkirche ju führen, ftets burch bie That zu zeigen, baß jene heiligende Rraft Gottes, als "praesens numen", auf ihr ruhe und in ihr wirke. Bas baher in ieber Rirche ewig Wahres und Wirksames fen, bedurfe eben barum feiner außern Autorität mehr, um allezeit ben mahren "Glauben", die innere Bestätigung des Gemuths zu finden. Aber aus bemselben Grunde sen es auch völlig unzersethar für bie Rritif, und ber schärffte Berftand werbe es am Ende feiner Erwägungen nur bestätigen können.

Wir enthalten uns, hier weitere Andeutungen ju geben, fonnen aber nicht umhin zu behaupten, daß eine folche, auf freie Speculation und rein psychologische Forschung gegründete "Borschule ber Theologie" gerabe bem Theologen beutiger Beit von befonderer Bebeutung fenn muffe, bag er fich felber ichabe burch Ignoriren ober Befampfen philosophischer Bilbung. hiftorifchen Stuben bes Chriftenthums find untermublt; fie gerbrodeln von Tage ju Tage mehr vor einer Kritif, bie ihre Angriffe gegen die kirchliche Ueberlieferung widerstandslos bis in bie Schichten ber "Gemeine" ausbehnt und gegen beren Birhungen weber bie Protestationen orthoboxer Giferer noch bie Ginreben ber "Bermittlungetheologen" etwas Dauernbes auszurichten vermögen. Wir erinnern nur an bas troftlose, aber mit erschöpfenbster Sachkenntniß entworfene Bild theologischer und firchlicher Berkluftung, welches C. Schwarz in feiner "Geichichte ber neuesten Theologie" vor uns aufgerollt hat \*). Wer fann nach folden Ergebniffen noch in 3weifel bleiben, bag bie

<sup>\*)</sup> C. Schwarz, zur Geschichte ber neuesten Theologie; britte Auflage. Leipzig 1864.

alten theologischen Wege ausgetreten sehen, daß die Zeit gefommen, nach den rein menschlichen und ewig dauernden Stützen der Religion sich umzusehen, auf welche jener hochgebildete Theolog und verweist und die auch der Verf. des vorliegenden Werks

im Auge hat!

Und hier endlich fragen wir die starrgläubigen Theologen auf ihr wissenschaftliches Gewissen, ob sie ihre "Perhorreseirung" ber Philosophie und philosophischen Bildung noch sesthalten wollen so reisen und gesunden Früchten dieser Bildung gegenüber, wie sie in dem hier besprochenen Werke dargelegt sind? Wir selbst aber danken seinem Versaffer herzlich für dasselbe, nicht blos weil es rühmliches Zeugniß giebt für den Muth seiner theologischen Ueberzeugung, sondern auch, weil es ein beachtenswerther Beitrag ist zur Lösung der wichtigsten psychologischen Probleme.

3. S. Ficte.

Entgegnung an herrn Dr. A. Geber auf beffen Bemerkungen in ber "Beitsichrift fur exacte Philosophie."

In einer Unmerkung zu einem in ber "Beitschrift fur Bhilof. u. philof. Krit." abgedrudten fritifchen Auffate (Band 44, S. 184), habe ich auf einige Irrthumer und Migbeutungen aufmerkfam gemacht, welche fich in einem Artikel bes herrn Dr. Bener (Defterreich. Bierteljahreichr. fur Rechte und Staatelehre, VII, Literaturbl. S. 70 ff.) hinfichtlich ber Rraufischen Rechts. lehre und bes von Brof. Rober aufgestellten Rechtsbegriffs finben. Diese Bemerkung und meine Entlarvung ber wiffenschafts lichen Unzulänglichkeit und ber Fehlgriffe bes herbartianismus fcheint herrn Dr. Geper fo empfindlich getroffen zu haben, baß ihm in einer Auslaffung gegen mich jene Befonnenheit verfagt hat, welche nicht allein ber Ernft ber Wiffenschaft, fonbern auch ber Unstand auferlegt. In ber "Zeitschrift fur exacte Philosophie" (VI, 2, S. 191 ff.) hat er einen schmahenden Ausfall gegen mich gemacht, ber mit einem früheren von ber Rebaction jenes Blattes nach Tenbenz, Ton und Geschmack in einer nahen Beiftesverwandtichaft fteht. Wenn ich im Rachfolgenten barauf Einiges entgegne, so geschieht es nur, um an biefem Beispiel zu zeigen, welche Sorte von Schriftstellern in ber "Zeitschrift für exacte Philosophie" fich laut macht.

Ich habe in einem Auffat "über bie Nothwendigkeit wesentlicher Umgestaltung bes Strasvollzugs und ber Strafgefetsgebung nach ben neusten Forschungen," abgebruckt in ber Zeitsschrift für die gesammte Staatswiffenschaft (1865, I, S. 101—127), die Behauptung ausgesprochen: "ber alte Kantische Begriff bes Rechts, als beziehe es sich nur negativ und formal auf das

Busammenbeftehn ber Freiheit ber Menschen, und folgeweise ber mangelhafte Begriff bes Staats, als habe biefer es nur mit ben außeren Bebingungen eines friedlichen Busammenlebens ber Menschen zu thun, ober ber langst veraltete, obschon gegenwartig von ber Berbartischen Schule mit Emphase wieber aufgetischte Irrthum, ale fließe bas Recht burchweg aus einem Bertrage. verhaltniß jur Berhutung bes Streits, nicht aber aus ber Ratur, bem ewigen Wefen bes Menfchen und ber gottlich ewigen Ordnung ber Dinge, biefe Borftellungen fteben, ale Refte einer unzulänglichen und verfehrten Lebenbauffaffung, ber reineren Erfenntniß zwar noch vielfach hindernd entgegen, fie werben berfelben aber im Leben und in ber Biffenschaft burch bie unabweislichen Forberungen bes sittlichen und gesellschaftlichen Fort= ichritte unferer Zeit weichen muffen." Berr Dr. Gener finbet einen Wiberfpruch barin, bag ich bie Berbartifche Borftellung zugleich als längst veraltet und noch als ber reinen Erkenntniß vielfach hinderlich bezeichne. Es entgeht ihm, daß, wenn auch bie Wiffenschaft und ber Bilbungestand eines Beitaltere weiter vorausgeschritten find, die geiftigen Rachzügler und Brediger ber Umfehr ber Durchführung ber bereits errungenen Wahrheiten noch große Sinberniffe bereiten fonnen, inbem fie ftarr und verichloffen, mit einer byzantinischen Sartnadigfeit an Meinungen hangen und fie immerfort neu aufftugen, beren Unhaltbarkeit eine grunbliche Erkenntnig aufgeb at hat. Die herbartifche Schule felbst ift bafur ein Beweis, ba fie ben philofophischen Fortgang bes gegenwärtigen Jahrhunderts in seinen bebeutenb. ften und fruchtbarften Strebungen verneint. Wir feben fle beeifert, nach ihren Principien ber Berftudelung und ber außeren Beziehungen bem organischen Aufbau ber Wiffenschaft in ben Beg zu treten. Bare fie etwa vermögenb, innerhalb ihres nominalistischen und abstract empirischen Gesichtsfreises Die Aufgabe ber Wiffenschaft im Geifte eines mahrhaft philosophischen Realismus, ale Bernunfterfenntniß bes Befens, ju verfteben? Rach unferem Urtheil steht jebe Philosophie, welche bie oberfte aller Wahrheiten, Die Ibee Gottes, als hochsten Senns - und Erfenntnifgrundes, aus ber Wiffenschaft verftoft, unter ber fittlichen und wiffenschaftlichen Aufgabe und bem leitenben Bewußtseyn ber Gegenwart. Sie mag ihrer Verbrüberung mit einer sensualistischen Raturbetrachtung froh sepn, die jene willkommen beißt, weil fie bei ihr ungefähr bas antrifft, mas fie auch hat, allein für eine philosophische Erfaffung ber Ratur, sowenig wie für bie bes Beiftes und ber Menschheit und bas wiffenschaftliche Berftandniß ber Geschichte reichen ihre Mittel nicht aus. Dieß aber find Gegenstände, um beren Erkenntniß die beutsche Philosophie seit ungefähr zwei Menschenaltern fich angelegentlich

und mit Erfolg bemuht hat. Eine Denkweise, die nach ihrer sophistischen Methode geeignet ift, in den Kreisen, die sie ergreift, eine Zersetzung der wissenschaftlichen und sittlichen Bildungselemente herbeizusuhren, mag der Zeitauffassung derjenigen gelegen seyn, welche der Gegenwart kein besseres Ziel zu steden vermösgen; wir finden sie weit unterhalb des Niveaus unserer Zeit.

herr Dr. Geper beftreitet ferner unter allerlei Schmahungen meine oben angeführte Behauptung über bie Herbartische Ableitung bes Rechtsbegriffs. Es ift boch eine bekannte Sache, baß die Herbartische Lehre ihren Rechtsbegriff aus einem Bers trageverhältniß zur Vermeibung bes Streite, und aus nichts anderem, herleitet\*). Db nun biefer ober jener Schriftfteller aus feiner Schule bas, was in Wahrheit ein Bertragsverhältniß ift und nach bem Sprachsinn fo heißen muß, mit diesem richtigen Ramen belegen will ober nicht, ist für bie Beurtheilung ber Ableitung bes Herbartschen Rechtsbegriffs gleich Es fteht fest, bag es fur Herbart feine tiefere Quelle gültig. bes Rechts giebt, als ben menschlichen Willen, in bem Berhaltniß ber Uebereinfunft ober bes Bertrages, baß somit von Rechten, die vor und unabhängig vom menschlichen Willen, an sich aus bes Menfchen Wesen selbst entspringen, also von ursprünglich wesentlichen Rechten, bei ihm feine Rebe fenn, baß es für ihn kein andres Recht geben kann, als ein positives, in bem Sinne eines burch menschliche Willfur festgesetten, obwohl er gelegentlich gegen bas Wort Willfur fich verwahrt hat und nicht umbin tonnte, wenigstens in Bezug auf Staat und Gesellschaft, gewiffe burch bie Berhaltniffe felbft gebotene Rothwendigfeiten anzuerkennen. Daburch wird aber die Ableitung seines Rechtsbegriffes aus einem Berhaltniß ber Willensübereinkunft feine andere, und bavon eben ift in ber angeführten Stelle meiner Abhandlung die Rede. Um barzuthun, bag es nicht Lehre ber Herbartischen Schule fen, bag bas Recht burchweg aus einem Bertrageverhaltniß zur Bermeibung bes Streites fließe, hat Herr Geper einige Sate aus Thilo's Rechts : und Staatslehre nebst einigen Bemerfungen aus feiner eigenen Rechtsphilosophie ange-Die Sabe aus Thilo find ohne Beweisfraft fur feine Entgegnung. Thilo erkennt felbft bie bekannte Unterscheibung amischen einer weiteren und einer engeren Bedeutung bes Bortes Bertrag an, und fagt, bag es falfch fen zu behaupten, alles

<sup>\*)</sup> Des Näheren ist dieß von S. Ahrens in der neuen Ausgabe des Staats Lexicons, VII, S. 685 ff. nachgewiesen worden, der viele triftige Urtheile über herbarts Philosophie und namentlich über dessen Rechts und Staats lebre vorträgt. Ungemein reich an Bemerkungen zur Beurtheilung, in Anserkenung wie in Berichtigungen herbartischer Lehren, ist der ausführliche Artikel über herbart von E. Moller, in der Pädagogisch. Encyclop. III, S. 387—440.

Recht beruhe auf einem Bertrage, wenn man tiefen in bem engeren Bortfinne nehme; er gesteht aber felbft gu, bag bem fo sen, wenn man Vertrag im weiteren Sinne faffe. Wenn nun Thilo felbft es nicht anrath, Diefes lettere zu thun, fo ift bas für und gleichgultig. Wir verfteben bas Wort in feinem vollen prachgemäßen Umfange, mögen Undere immerhin einer engern Bebentung ben Borzug geben. Richtig angesehen, sprechen Thislo's Cape fur unsere Bezeichnung ber herbartischen Rechtobers Der Bertrag ale eine besondere Modification ber Rechtoftiftung im Leben, ber Bertrag im Sinne bes Marktverfehre vor Notar und Zeugen, muß doch wohl im philosophis schen Wortgebrauch unterschieden werden von dem Vertrageverhaltniß im Allgemeinen, ale ber Uebereinkunft zweier in Bezug auf einen und benfelben Gegenstand in Conflict gerathener Willen, die eine Bertragung eingehen, um den mißfälligen Streit ju vermeiben ober ju schlichten. Berr Dr. Gever halt mir bann noch einige Stellen feiner eigenen Rechtsphilosophie entgegen, bie einen Protest gegen bie befannte, in ber Sache beutlich gegrundete Auslegung ber Berbartischen Rechtsableitung enthalten follen. Wenn er felbft fich überzeugt hat, bag nicht alles Recht auf einem Bertrage beruht, fo entfernt er fich, wofern er nicht auch nur eine beschränfte Bedeutung bes Wortes im Sinne hat, in diesem Bunkt von seinem Meister, wir haben bann einen ber Falle von Abweichungen in den Lehrmeinungen, wie deren in der herbartischen Schule mehrere vorgekommen find, fruh in ber Lehre von den ethischen Ideen, jungft in der Alefthetit, in welden Abweichungen wir Anzeichen einer Auflosung ber Schule wahrnehmen, die nicht ausbleiben wird, wenn die erfunftelte Problemftellung und die hochft einseitigen Annahmen bes Berbartianismus und beren unausbleibliche Consequenzen mehr und mehr an bie Leuchte bes wiffenschaftlichen Dentens gehalten werden. Bas übrigens herrn Dr. Gepers Schrift über bie Rechts. philosophie anbetrifft, so haben wir barin, noch mehr jogar als bei Thilo, die erschreckende Hohlheit und Unfruchtbarkeit einer Lehre mahrgenommen, ber es an einem gehaltvollen Rechtsbegriff gebricht.

Unserer Aeußerung, daß Herbart den Rechtsbegriff nicht aus der göttlich ewigen Ordnung der Dinge stammen läßt, sett Herr Gever nichts entgegen. Und freilich diese höchste Quelle des Rechts wird von dem Herbartianismus sehr perhorrescirt; wir sind es schon gewohnt, daß Genossen jener Schule die Hersleitung der stillichen Begriffe und Gesetze aus ihrem wahren Urzuell, dem göttlichen Wesen und der göttlichen Ordnung, vershöhnen, so daß sie in obiger Bemerkung keinen Borwurf erkenznen werden. Es ist bekannt, daß die ganze Herbartische Ethik

lediglich eine subjective Grundlage hat, in ben Geschmackausfagen bes menschlichen Beiftes. Daber fehlt ihr bie Erfenntniß des Rechts, des Guten, ber Pflicht, als einer über bie Gefühleausspruche erhabenen ewigen gottlichen Richtschnur. Gine felbftanbige Wiffenschaft bes Rechts, bie biefen Ramen verbient, ift von biesem Gefühlöstandpunkte aus nicht zu leiften. Die Ethik foll bie reine Bahrheit bes Guten, ber Lebensbeftimmung, ber Tugend, ber sittlichen Pflicht, erfassen, baber beginnt fie erft ba, wo eine von ber Subjectivität unabhangige Erfenntnig ein tritt. Bas aber insbesondre ben Rechtsbegriff angeht, fo bringt Berr Beper gegen unfere Bemertung, bag bei Berbart Die 216leitung aus bem Befen bes Menschen vermißt werbe, allerlei nicht treffende Einwendungen vor. Er hatte besfer gethan, den Nachweis zu liefern, bag im herbartianismus bie herleitung jenes Begriffs aus bem ewigen Wefen bes Menschen folgerichtig geschehen sep. Wir finden nur, bag Berbart einer folchen fachlichen Begründung aus dem Wege geht, indem er den Rechtsbegriff auf ein Beschmackurtheil über ein Willensverhaltniß baut und fich an etwas Zufälliges klammert, das weder als unbebingt, noch ale lette Quelle für bie Rechtserfenntniß gelten Berr Dr. Geber, beffen Dberflächlichkeit bis gur Gebanfenlosigfeit hinabsinft, weiß auch die vorerwähnte Frage in's Trube ju gieben. Er halt une entgegen, bag Berbart in feiner Gefellichaftslehre bie Natur bes Menschen berudfichtigt habe. haben wir etwa das Gegentheil behauptet? Mag herbart, soviel er will, in seiner Gesellschaftolehre, Die beffer ift, ale feine Rechtelehre, bas, mas bei ihm bie Natur bes Menschen bebeutet, berudsichtigen. herr Geper scheint die Frage, um die es fich hanbelt, gar nicht zu verftehen. Gie betrifft bie Ableitung bes Rechtsbegriffs aus ber ewigen und ibealen Befenheit bes Menschen als Vernunftperson. Diese Grunderkenntniß, fowie die bes Göttlich = Guten, als bes an fich und unbebingt gultigen Gefetes und bes Urquelle fur bie sittliche Bestimmung und Berpflichtung bes Menschen, möchten wir in ihrer reinen, ganzen Wahrheit vergeblich bei herbart suchen, ba ber Gesichtsfreis seines abstracten Verstandesbenkens sich bavon Bei Herbart werden auch die übrigen praktischen Ideen, foweit fie von ihm erfaßt find, zu bem Recht in Beziehung gefest. Denn ba ber Berbartische Rechtsbegriff lediglich formal ift, so mußte nach einem Inhalte, biefe Form auszufüllen, gefucht werben. Aber bie Berknupfung bes Rechtsbegriffs mit ben anberen sittlichen Begriffen ift feine Ableitung und Ents wicklung bes ersteren, sowenig wie die Hinzuziehung ber empirischen Naturverhaltniffe für bas gesellschaftliche Rechtsleben eine Debuction ber Rechtsibee bebeuten fann. Es ift baber auch

etwas ganz Ungehöriges, wenn Herr Geper uns eine Aeußerung Thilos, daß die Naturverhältnisse des menschlichen Wollens mit der Rechtsidee in Verbindung zu setzen seyn, entgegenhält. Auch würden selbst für diese in dem Rechtsleben geforderte Verbindung die Naturverhältnisse des Wollens nicht ausreichen, sondern es ist die ganze Natur des Menschen als sinnlich sittlichen,

leiblich geiftigen perfonlichen Befens mahrzunehmen.

Berr Dr. Geger, in feinem blinden Gifer mich ju verlegern, hat fich soweit vergeffen, mich als einen Unhanger bes von ihm sogenannten Rraufischen Bantheismus zu bezeichnen. Der Borwurf bes Bantheismus fteht mit Allem im Wiberftreit, was ich je als Lehrer und Schriftsteller ausgesprochen habe. Ich habe mich immer offen zu der Wahrheit der Transcendenz des gottlichen Urmefens befannt. Bas die Krausische Lehre anbelangt, fo ift fie reiner philosophischer Theismus, in wiffenschaftlicher Uebereinstimmung mit den Grundwahrheiten des Chris ftenthums, und unter Sachfundigen ift bas Berbienft Kraufe's anerfannt, die wichtigften Bahrheiten gur Biberlegung bes Bantheismus an's Licht gestellt zu haben. Es ift lange her, baß bei einigen Fanatifern bes Gefühlstheismus in Deutschland, bann in pfaffischen Rreisen in Belgien, Die einen seltenen Grab von Unwiffenheit in Sachen ber Philosophie mit bogmatischer Berftodtheit verbanden, Die ungerechte Anklage Des Pantheismus pur Berfolgung ber Kraustichen Lehre vorgebracht worden ift. Biele bedeutende Schriftsteller haben indeß dazu beigetragen, in Deutschland bas Urtheil über die Rrausische Philosophie aufzuflaren und ben achttheistischen Geist derselben zu würdigen. In Belgien haben weber verblenbete Schreiber noch verfolgungssüchtige Ranzelredner mit ihren Angriffen gegen die Rrausische Philosophie Ehre eingelegt, sondern fich eine Burechtweisung ber beffer unterrichteten, ben mahrhaft fittlich religiofen Beift bes Kraufischen Theismus würdigenden Oberbehörde zugezogen. Rachbem bie Kraustiche Philosophie auf mehreren Universitäten Spaniens Unflang gefunden, haben auch die fpanischen Bfaffen jene vernutte Berlafterung gegen sie versucht. Indessen sind sie ichon vor Sahren grundlich widerlegt worden, was namentlich aus einer Schrift von Don Dionisio Gomez zu erfehen ift: Carta sobre algunas opiniones, espresadas en el Ateneo, acerca de la doctrina de Krause, Mabrid 1860, besondere S. 25 ff. Benn nun einige beutsche Winkelschreiber burch Verbachtigung und Migdeutung der Rrausischen Lehre, sey es in pfaffischen oder in anderen Kreifen, fich ju empfehlen bemuht find, fo fonnen wir fie ohne Gefahr ihr Glud versuchen laffen. In ben Runften der Entstellung ist auf dieser Seite schon viel geschehen. Reues, nicht bereits Wiberlegtes werben fie ichwerlich vorzubringen wiffen. Mögen fie immerhin in ihrer Sohlheit und Gebankenschwäche sich laut machen und aufblähen. Wir haben eine zu gute Meinung von bem gefunden Sinn der Menschen, um anzunehmen, bag bas Thun folder mifroffopischen Beifter

biesseits wie jenseits bes Inn, viel anschlagen werbe.

Bei Gelegenheit sucht herr Gener auch auf Robers ftrafrechtswiffenschaftliche Schriften einen Schatten zu werfen, indem er fagt, die Grundlichkeit von beffen neueften Forschungen fen durch v. Holgendorff neuestens in ein etwas zweifelhaftes Licht gerudt worben. herr Beyer muß bie Roberichen Bucher fehr flüchtig durchblättert, vielleicht nicht beffer verstanden haben, als Röbers Rechtsbegriff, um wähnen zu können, daß beffen wiffenschaftliche Ausführungen burch die sachlich wie logisch ungewöhnlich schwachen, im Ausbruck theilweis platten Einwendungen bes herrn v. holgendorff auch nur berührt worden seyen. Wir verweisen in biesem Betreff auf bas Urtheil, welches por Rurgem ein in biefen Dingen überaus fachfundiger praftischer Jurift (im "Gerichtefaal," Novemberheft v. 3. Nr. 18,) gefällt hat, obwohl wir im Uebrigen deffen Ansichten über Recht, Staat und Befellschaft, auf die vielleicht sogar Berbart einigen Ginfluß geübt bat, nicht beivflichten fonnen.

Diefes fen um ber Sache willen gefagt. Die perfonlichen Anfeindungen des Herrn Dr. Gener gegen mich achte ich nicht soviel, um denselben entgegenzutreten. Es würde mir nicht schicklich fenn, ihm in ben Pfuhl ber Insinuationen und Berunglimpfungen nachzugehen, die er fich felbst verzeihen mag. will gern Rachficht gegen ihn üben, indem ich mir bie Unimos stät und Laune, die auch sonst in der Herbartianischen Zeitschrift oft und grell auftritt, aus bem Umstande erkläre, daß bei ben Berbartianern, die sogar den Begriff der Bahrheit als rein gegenständlicher Gegenwart bes Wefentlichen gerrutten, Borftellungen pure "Selbsterhaltungen" find, weshalb fie bie mit ben ihrigen unverträglichen als ihnen fehr miffällige Bernichtungen empfinden mögen. Auch entgeht es mir nicht, daß in bem Gehirn biefer Herren bie mit einander ftreitenden Borstellungen, in die Brandung von Drud und Gegendruck geworfen, einander "verdunkeln" muffen, so bag man ihnen keine Burechnung zumuthen kann, wenn der wahre Gebanke, als Reuling unter ber Gewalt einer eingewurzelten, theuer und überftart gewordenen Meinung, unter Die Schwelle ihres Bewußtsehns hin-Dhne auch Herrn Dr. Geper zu Innebruck weiter abaleitet. etwas anzurechnen, will ich ihn mit ber Berficherung entlaffen, daß er mir und Freunden von mir viel Stoff zur Erheiterung gegeben bat. Schliephate.

## Das Wesen der Seele und die Quelle des Bewußtseyns und der Apriorität.

Mit Bezlehung auf Fichte's Psychologie, Erster Theil, Leipzig 1864.

Bon Prof. Dr. Gengler.

Die Begründung der Erkenntnisslehre wird in unserer Zeit immer mehr als Hauptaufgabe der gegenwärtigen Philosophie erkannt und anerkannt. Dieses hat seinen Grund in dem nachkant'schen Dogmatismus, welcher das Grundproblem der Kant'sichen Philosophie auf die Seite gestellt hat. Es soll fortgesetzt und vollendet werden, ist der Ruf der Gegenwart. Daher Zurüdgehen zu Kant und Begründung einer Erkenntnisslehre gleichsbedeutend sind. Hierzu muß aber die durch Kant und Fichte angeregte Forschung im Gebiete der Psychologie die Bausteine liefern.

In bieser Hinsicht begrüße ich Fichte's neufte Leistung als eine bedeutende Errungenschaft um so freudiger, als sie auch sur mich sehr fördernd ist. Es kann mir nur zur Ermuthigung gereichen, daß der durch seine früheren Leistungen auf diesem Gebiete in verschiedenen Schriften rühmlichst bekannte Berfasser in der Borrede zu der vorliegenden Schrift S. XVII s. seine Anerkennung meiner erkenntnistheoretischen Leistungen und seine Beistimmung mit deren wesentlichen Resultaten ausspricht. Ich kann mir keine erwünschtere Probe für die Wahrheit meiner Erstenntnisslehre wünschen, als die Resultate einer auf der Höhe der Zeit stehenden Psychologie, die mir auch zugleich zur Fortsetung der, wie mir scheint, schwierigsten Ausgabe der Philosophie neue Mittel an die Hand giebt.

Die nachfolgende Besprechung wird unsere beiderseitige Uebereinstimmung und Differenz in Princip und Methode ergesben. Diese lette ist ja ohnehin verschieden in der Psychologie und Ersenntnißlehre. Allein obgleich Princip und Methode der Psychologie empirisch gegeben sind, so mussen sie doch begründet

werben burch die Erkenntnistlehre und Metaphysik; und es wers ben daher auch beibe in Kichte's Psychologie in dieser Weise hervortreten und der Beurtheilung anheimfallen muffen. Die Philosophie kann nur in Systemen erscheinen, welche alle Theile durch ihr Grundprincip dem Inhalte und der Korm nach bestimsmen. Alle Theile des Systems sind organische Bestandtheile des durch das Grundprincip organisiten Ganzen.

Die Pfpchologie unserer Zeit hat eine ganz neue Gestalt gewonnen und ihre Resultate find von großer Tragweite für alle Theile ber Philosophie, und boch stehen wir hier noch mitten in ber Arbeit. Ich will nur einen wesentlichen Bunft hervor-Der von Cartefius in die neuere Philosophie eingeführte Rationalismus, nach welchem bas Wefen ber Seele nur im Denfen besteht, ließ nicht bloß bie unmittelbaren Erkenntnißformen, fonbern auch überhaupt bas unbewußte Seelenleben nicht zur Beltung tommen, um bie Forschung auf baffelbe zu richten. 218 Kant alle Provinzen ber Seele einer Erforschung unterzog, tam er erft zulet in feiner Kritit ber Urtheilsfraft auf bie unmittelbare übersinnliche Erkenntnigquelle, bie er aber ben Menschen absprach. Auch ihm war bas Denken, bas fich auf bie Sinnlichkeit ftust, bie einzig mahre Erkenntnifquelle. fam auch bei ihm bas unbewußte und unmittelbare Seelenleben nicht zur Erforschung. Der noch fort herschende Rationas lismus und Apriorismus des fubjectiven, objectiven und absoluten Ibealismus richtete, wie Fortlage richtig bemerkt, wenig feine Erkenntniß auf die apriorischen Anschauungs = und Urtheils= formen und ließ den britten Bestandtheil des Erkennens, die Sensationen ober bas Aposteriori im Brocesse ganz unbeachtet. Die Natur ift bei Schelling eine unreife Intelligenz und soll fich in Bebankenformen auflosen.

Erft als man in ber Reaction gegen biefen Ibealismus und Apriorismus auf die psychologische Basis ber Kant'schen Philosophie zurückging, und eine erfahrungsmäßige, analytische Methode befolgte, war die Zeit gekommen, das unmitttelbare und unbewußte Seelenleben in den Bereich der Forschung zu ziehen

und seine Bebeutung zu erkennen. Hier sind Herbart, Benede, Schopenhauer, Fries zu nennen als Begründer ber neuen Richtung. Das Resultat ihrer psichologischen Forschung, frei von ihrem metaphystichen Standpunkt, wird für Fortlage die Grundslage seiner epochemachenden Psychologie. Er giebt und selbst hierüber in seiner lehrreichen Borrede zu dieser in dem ersten Bande Rechenschaft. Ebenso bezeichnet er daselbst den Einstuß, welchen J. G. Fichte, Reinhold d. J. und Trendelenburg auf ihn hatten.

Auf bieses Werk Fortlage's früht sich zum Theil bie Psychologie von Kichte. Er selbst hat bieselbe in bieser Zeitschrift in biesem Sinne besprochen. Bon metaphysischer Seite hat herbart großen Einfluß auf Fichte's Psychologie ausgeübt.

Geben wir nun zu ber Besprechung biefer Schrift über. Es find besonbers funf Buntte, bie in biefelbe fallen:

- 1) Der Realbegriff ber Seele ober bes Beiftes.
- 2) Die Bewußtsennequelle.
- 3) Die Aprioritat bes Geiftes aus biefer Quelle abgeleitet und bie Geschichte ber Seele bebingenb.
  - 4) Das centrale und peripherische Bewußtseyn.
- 5) Das Princip ber Individualität vermischt mit ber Unisversalität.

Ich will hier zunächst bie brei ersten Puntte besprechen.

1) Der Realbegriff ber Seele. Sie ist als reales Kraftwesen sich ausbehnenb, in einer bestimmten Wirstungssphäre (Raum setzenb und ihn erfüllenb) und sich behaupstenb, dauernd in dieser Wirkungssphäre ober zeitsetzenb und erfüllend, und in beiberlei Hinsicht mittelst dieser selbst gegebenen Raumzeitlichteit, aber nur ihre Eigenthümlichteit abbilbend, "innerer Leib als Bollgebärde" ber Seeleneigenthümslichteit. So erscheint die Seele objectiv als symbolistrende Phantasie thätig. Diese innere Leiblichteit ist das Beharrende (Unsterbliche). Der äußere Stoffleib ist das Wechselnde, unabslässig Sterbende während bes Zeitlebens.

Bas nun ben anbern Punkt betrifft, nach welchem ber

Realbegriff ber Seele sich uns als räumlichzeitlich erweist, so beruht biese Behauptung auf ber in Kichte's Anthropologie und auch in frühern Schriften besselben ausgesprochenen Ansicht, daß Alles, auch selbst das Absolute nur zeiträumlich zu benken set. Anthr. S. 183. Wenn bieses bloß heißen sollte: Alles, auch das Absolute erscheint nur in der Korm der Raumzeitlichkeit, so kann ich dem beistimmen, vorausgesetzt, daß man die ideale und reale Korm derselben unterscheidet, und diese durch sene beingt sehn läßt. Die Raumzeitlichkeit dieser Sinnenwelt ist nur Erscheinung der idealen und zwar eine Entäußerung derselben, so daß dieselbe zu ihrer Wahrheit, der idealen Welt, zurückseht und in ihr erst als vollendet erscheint. Auch die Erscheinung des Geistes in zeiträumlicher Korm ist zugleich eine überzeitliche und überräumliche oder eine Zeit und Raum freie dem Wesen oder der Substanz des Geistes nach.

Allein hier fragt es sich eben, was dieses Wesen und diese Substanz an und für sich sey. Daß diese nicht die Seele, sondern daß die Seele selbst eine Erscheinung jenes an und für sich bestehenden Wesens sey, habe ich in einem Aussatz in dieser Zeitschrift Bb. 45. H. gezeigt. Dieses Wesen erscheint und ist vermittelt in den Formen der Individualität, Natürlichseit, Subjectivität und Icheit; und begründet durch dieselbe seine subjective Natur, Leib, Seele und Geist, in welchen dasselbe erscheint und sich offenbart als Seele durch seinen seiner subjectiven Natur entsprechenden Inhalt. In diesem Wesen ist auch die Substanzialität der Seele und es sind in ihm deren zeits und raumfreie Formen begründet.

Fichte macht biese Unterscheibung nicht. Das Wesen ober Reale, wie er es mit Herbart nennt, ist uns mittelbar bie Seele, nicht bas als Grund berselben gesette Wesen. Die Seele hat man von jeher seit dem grieschischen Alterthum als das sinnlich-geistige Princip bezeichnet. Macht man die Seele zum Wesen und unterscheidet den Geist, wie Fichte, als das Bewußtseyn oder Selbstbewußtseyn der Seele, so kommt man über die sinnlich empirische Erscheinung nicht

hinaus, und hat kein Seyn, durch welches man jene Erscheinung bestimmen und über sie hinaus zu den Ideen und Idealen gehen, und eine ihnen entsprechende Erscheinung und Wirklichkeit als Iwed der geistigen Thätigkeit erlangen könne. Der Geist ist aber dieses Ideen erzeugende Princip. Ist dieses nun die sich bewuste Seele, so sehlen mit den eigenthümlichen Geisteskräften die idealen Erkenntniß. Gefühls und Begehrungsverswögen und mit ihnen auch die Freiheit über Raum und Zeit oder die Macht zur Production der idealen Raumzeitlichkeit.

Die Bestimmung Fichte's von der Seele als sich ausdehnend und so einen Raum producirend und ihn erfüllend, und ebenso als sich behauptend und dauernd ist jedenfalls nur eine zeiträumliche, keine überzeitliche und überräumliche.

Man wurde hierin nur die Ansichten Herbarts im Wesentlichen über bas schlechthin einsache, in Raum und Zeit erscheinende Seelenwesen sehen können. Aber Kichte unterscheibet selbst
schon in seiner Anthropologie S. 185 ff. verschiedene Kormen
der Raumerfüllung: eine mechanische, und eine dynamische in dem
organischen Körper, in welchem das Reale die Trennung des
Raumes aushebt, und die Seele wird durch ihre Allgegenwart
im Leibe wirkend das raumüberwindende Princip genannt. Allein
bleibt sie nicht dabei doch an dieses raumzeitliche Wirken gedunden? ist und bleibt ihre allgegenwärtige Wirksamkeit nur auf
diese zeiträumliche Korm beschränkt oder wird sie von ihr wirklich frei? Dieses ist die alles entscheidende Krage, beren Lösung
wir verlangen. Hat sich Fichte dieselbe so gestellt, und hat er
sie gelöst? Wir wollen in Folgendem es ersehen.

2) Das Weitere ift bie Quelle des Bewußtsenns und ber Apriorität, zu ber wir jest übergehen. Sie ift ein schlechthin Apriorisches, selbstständig aus dem Innern der Seele (des Geistes) Entspringendes — um es in den abstractesten Ausdruck zu fassen, — ein gesteigerter, barum sein felbst inne werden ber, sich burchleuchten der Trieb. Wie dieses möglich ift, sucht die Psychologie S. 62 ff. S. 76 — 98. zu zeigen.

Boraus geht biesem Versuch die Bestimmung des Wesens bes Bewußtseyns, S. 57—62. Es wird vorläusig bestimmt als Selbsterfassung durch eine innere Selbstverdoppelung, im Insichsürsichsienn. Es ist nichts unmittelbares und dauerndes, sondern ein später sich entwickelnder, und dabei vorübergehender Justand. Es ist daher eine Nebenerscheinung im Geiste, deren Grund daher in einer hinter dem Bewußtseyn liegenden (vordewußten) Eigenschaft zu suchen ist. Dessenungeachtet ist es eine ursprüngliche, keineswegs bloß per accidens dem Geiste zustommende Eigenschaft. Die Zustände und Veränderungen des Geistes sind nur an sich vorstellbare, immer bereit, in Vorstellungen überzugehen, sodald nur die Bedingungen dazu gegeben sind. Diese, eben die Quelle des Bewußseyns ist zu suchen.

Bewußtseyn bringt nichts eigentlich Reues, specifisch Höheres ober Anderes in den Geist hin ein, es beleuchtet nur, was in ihm schon vorhanden ist. Das Bewußtseyn heißt einmal der Zustand der Bewußtheit überhaupt, als Gegensat der Bewußtlosigkeit, dann auch das im Zustand der Bewußtheit gerathene reale Wesen, der (bewußte) Geist oder die Seele, was man mit Unrecht Ich nennt. Es ist nichts Substantivisches (Substanzießes), kein selbstständig bestehender Zustand, sondern es ist lediglich etwas Accidentelles (Abjectivissches), Eigenschaftliches.

Nach biesen Bestimmungen weist Fichte auf Fortlage hin als den Urheber der richtigen Bestimmungen des Bewußtseyns, und tritt namentlich der Ansicht Herbart's und Beneke's entgegen, daß es in einem Gradunterschiede der Borstellungsstärke bestehe, sondern es sen eine durch die Wahrnehmung (Bewußtbeit) hinzukommende ganz neue Eigenschaft, welche dem Borstellungsinhalte zu seiner frühern Eigenschaft hinzukomme, wovon er in seinem frühern Zustande noch schlechterdings nichts an sich hatte. Fortlage gebe das Interesse, also eine bestimmte Willensrichtung als nächste Ursache des Bewußtseyns an. Er nenne es ein Triedphänomen. Fichte will sich nun diesem Ausbrucke nicht anschließen. Nach diesen einleitenden Erörterungen geht

Richte erft zur Bestimmung bes Wefens und Grundes bes Bewußtfeyns über. Sier bestimmt er bas Bewußtfenn ale bas Infich = und Kurfichseyn eines realen Befens (Beiftes), beffen . Birtung bestehe in ber Klarheit, Durchleuchtung ber innern Buftanbe bes Beiftes für ihn felber. Es ift innerer Lichtzuftanb, als nach Innen gewandes "Auge," als feine auf fich felbft qurudführenbe "Sehe" bes Beiftes u. bergl. Der Berf. vergleicht nun bamit 3. G. Fichtes Bestimmung: bas 3ch fest fich felbft, und halt es fur eine tief geschöpfte Bestimmung beffelben, wenn er im Jahre 1801 ben Ausbrud 3ch gang fallen laffenb, bas Biffen (Bewußtsebn) entfteben laffe aus ber volligen Bechfelburchbringung von Seyn (Realem, Inhaltlichem, was er auch Materie bes Wiffens nenne) und von Freiheit, als absoluter Form bes Biffens, beren Bethätigung in bem nicht weiter ableitbaren (burch fein mechanisches Causalitateverhaltniß zu erflarenben) Reflerionsacte bestehe, ber ba eben bas Bewußtsenn hervorbringt. S. 67. Diefer Reflexionbact erscheint bem Berf. erft auf einer weit fpateren Reflexionsftufe als Ichvorstellung. Er behauptet, bag es fein reines 3ch gabe, sondern bas Bewußtseyn fen immer nur mit bestimmtem Inhalt gefarbt, eben weil es immer nur bie Beleuchtung ber inhaltlichen Buftanbe und Beranberungen bes Beiftes fev. S. 68. Das Bewußtseyn als solches bietet keine andern Unterschiebe, ale bie verschiebenen Grabe ber Rlarheit und Deutlichkeit, mit welchen es ben im Beifte vorhandenen Inhalt beleuchtet. Es ift an fich felbft bloß quantitativer Steis gerung ober Abschwächung fahig. S. 69. Da bas Bewußtfenn nichts Selbstständiges, fondern nur ein inneres Licht ift, welches über ein schon Borhandenes und unabhangig von ihm Existirendes fich verbreitet, fo liegt ber Brund jener verschiebenen Brabe von Selligfeit gleichfalls nicht im Bewußtfeyn, fonbern in ber Dunkelregion bes Beiftes, fann aber fehr verschieden fen. S. 69. Das Bewußtsenn ift nicht productiv, fondern begleitet nur mit feinem Lichte gewiffe Buftanbe und Beranberungen in ber Seele. Das Bewußtseyn ift ber Zustand ber Selbswerbobbelung, und somit wird ber Einfachheit ber Seele bei Ber-

bart wibersprochen. S. 69. Im Bewußtseyn liegt ber Grund von ber Einheit bes Subjectiven und Objectiven ober von ber "Realitat," welche unfern Borftellungen zufommt. Es ift ein völlig treues und abäquates: Subject und Object beden sich völe lig, weil jenes nur ber unmittelbare Reflex von biesem ift. S. 82, f. Richt blog ber unbewußte, sonbern auch ber bewußte Buftant fann wieder Object eines hohern Bewußtsens werden. Darque erklärt sich bie unenbliche Reflexibilität. Die Seele wird fich selbst als Einheit inne und es entsteht bie Form bes Gelbstbemußtsenns. S. 86 f. Der Trieb als Bewußtsenns, quelle ift bas Sichtbare, welches bie unbewußte Empfindung jur bewußten macht, ein Objectives, welches zugleich ben Samen und Reim bes Subjectiven in fich tragt. S. 87. Es ift aber das Bewußtseyn nicht bloß Begleiter von Zuständen, sondern ber Beift bringt in feiner weiteren Entwicklung mit ber Beleuchtung feines Bewußtseyns ftufenweise immer tiefer in fein eigenes Wefen hinein, und bringt es immer inniger in feine bewußte Bewalt. Aus bem Selbstbewußtseyn entspringt bas bewußte Denken und alle Wiffenschaft S. 89. Es erhebt fich ber Beift bis jum bewußten Befit feiner höchsten Unlage, als Benius. S. 91. So fann ber Beift nach seiner realen (objectiven) Wefenheit auf's Eigentlichste ber potenzielle Inbegriff aller Dinge genannt werben S. 93. Es muß ber Beift ein Bunkt bes Bewußtseyns im bewußten Denken erreichen (bewußte Vernunft), wo er aus fich felbft ichopfend, (schlechthin apriori) jur Erfenntniß feines Befens und bamit zu ber Ginficht von ber unbedingten Rothwendigfeit biefer Wahrheiten gelangt. Die apriorische Grundlage bes Beiftes konnen wir, gur Stufe bes Bewußtseyns erhoben, "Bernunft," im Erfennen wertthatig geworden, Denken nennen, womit bas große Ergebniß ber ganzen neuern Speculation burch und feit Rant zu feinem Rechte Allein die bewußte "Bernunft" ift nicht bie erfte und ursprüngliche Geftalt biefes Apriorischen, wofür man fie bisher faft burchaus gehalten, fonbern fie geht in anderer ursprunglicher Form bem Bewußtseyn felber voraus und erscheint fo

ale Bhantafie S. 94 f. Diefe ift Mittelzuftand, ale welche fie fich in Die bewußtlosen Unfange bes Seelenlebens verfentt, und ale bie frühere Leibesgestaltung vermittelnb, bas ftete wirtsame Band von Leib und Seele, Die bewußtlose Bernunft bes Leibes ift, und fich bis jum bewußten fünftlerischen Schaffen erhebt S. 95. Den früheften Grund von Bernunft und Phantafte muffen wir Trieb nennen. In ihm find ichon vorgebilbet bie fünftigen Entwidlungsftabien bes Beiftes und feines Bewußtfenns, S. 96. Jene apriorische Grundlage bes Beiftes, mogefie als Bernunft ober Phantafte ober Trieb auftreten, geht bem Bewußtsenn vorher und ift nicht auf ben Umfang beffelben beichränkt, loft fich auch in gegenwärtiger, factischer Korm befselben nie völlig in bewußte Rlarheit auf, sondern spricht augleich als ein unbewußt Wirkenbes in die bewußten Ruftanbe Daher ber Umfang biefer immer armer ift, ale ber unbewußten S. 95 f. 3m apriorischen Befen bes Beiftes ift bie Quelle bes Bewußtseyns S. 96. Es giebt ein vorempiris iches, transscenbentales, und ein finnliches, aus ber Organisaotin und ihrer Wechselwirfung mit ben realen Beltwefen fich erzeugenbes, worin ber einzige Grund liegt, bag unfer Denten niemals intuitiv, unser erscheinendes Bewußtseyn umgekehrt immer nur als finnlich (burch bie Organisation) vermitteltes gefunden wird; aber es giebt auch andere Medien ber Bermirklichung, es kann auch bas Bewußtseyn in anderer Korm auftreten. S. 97 f. Bir werben fie fpater fennen lernen als bie Formen bes Traumlebens und zwar bee Schlaf = und Wachtraums.

Bor Allem muß ich hier bas Borbewußte und Unbewußte, bas, was noch nicht die Seele inne geworden ist, von
bem, was sie inne geworden bas aber in unbewußten Zustand
getreten ist, unterscheiden. Dieses Lettere ist im Gedächtniß ausbewahrt, aber auch durch dasselbe entstanden. Das Gedächtniß ist die Grundwurzel des Bewußtseyns. Denn schon der
Tried ist eine Erscheinung besselben, weil derselbe und die ihn
vermittelnde Borstellung keine einsachen, sondern in sich vermittelte Producte der Seelenthätigkeit sind. Zede Empfindung

und jeder Trieb fest eine gewisse Intensität der Seelenthätigkeit woraus, welche aus einzelnen sich einander verstärkenden Seelenacten besteht. Dieses ist aber nur durch das Gedächtniß möglich, welches die vorhergehenden Acte in sich resectivt (ausbewahrt) und sich derselben erinnert. Das Gedächtniß ist die Macht der unendlichen Reslexibilität der Seele in sich, welche die Reslexion dieser in sich bedingt, wie diese wieder die Reslexis bilität die unendliche Erinnerungsfähigs und Bedürstigkeit und das wahrhafte Apriori der Seele in ihrer Erscheinung. Das Bewußtseyn ift nur Erscheinung dieses ihres Grundes.

Die Psychologie läßt das Gebächtniß entstehen burch die Empfindung und Wahrnehmung, welche in ihm aufbewahrt werben follen. Allein es ift ber Grund ber Empfindung u. f. w. Die ursprüngliche transscendentale Apperception Rant's als bie ursprüngliche Einheit, welche aller Mannigfaltigfeit und beren Berbindung vorhergeht und fie erft möglich macht, wie er fie in feiner Rritit ber r. Bern. beducirt, ift wefentlich bas Gebachtniß. 3m Gedachtniffe erscheinen schon unmittelbar bie For-Der Begriff ber Erinnerungs= men bes Raums unb ber Zeit. fähig - und Bedürftigkeit ber Seele enthält beibe mit bem Grundtriebe berselben ihn zu verwirklichen, und das Gedächtniß ift bie Seele felbst ale bie Dacht unter allen Umftanben an fich zu benfen, ober fich ihrer bewußt zu werben, und biefes ift ihre Erinnerungsfähigkeit als ihr substanzielles Senn, welches fie baher mit ftetem Erfolg verwirklicht. Es ift bie Macht ihres fteten In = und Beifichseyns, ober in ber Form ber Subjectivitat zu erscheinen und sich zu offenbaren. So ist bie Seele in sich, und durch ihr Insichseyn erzeugt sie eben die Formen ber Raumzeitlichfeit als Formen ihrer eignen Selbsterscheinung, in ber fie nicht sowohl ift, ale bie vielmehr in ihr find, in ber fie bieselben producirt, und fich über fie erhebt und eben bamit an fich felbst überräumlich und überzeitlich ift. Jebe Dauer, Abgrenzung und Begrenzung in ihrer Ausbehnung in und au-Ber fich werben nur bestimmt von ber Seele burch bas ursprung.

liche In = und Beifichsenn ober burch bie überräumliche und überzeitliche Form berselben. Die Anwendung biefer Lehre wird sich in ihrer ganzen Folge zeigen. Davon später.

Betrachten wir nun bas Bewußtsebn im Berbaltnif au fich selbst und ben Inhalt besselben naher. Ich lasse vor ber hand bie Bestimmung beffelben von Fichte nach ber Lehre Fortlage's auf fich beruhen, und nehme mit ihnen daffelbe als ein Zustand ber Beleuchtung eines Inhalts an. biefer Buftand in breifacher Form fich offenbaren, als phanos menologischer, psychologischer und transscenbens taler. Die Formen bes Bewußtseyns, in benen ber Beift fich selbst und in benen ihm ein Inhalt erscheint, find die sogenannten Seelenvermogen und die Borftellungevermogen ale theoretische Formen beffelben. In bem phanomenologischen Bewußtfeyn ift ber Inhalt, welchen baffelbe mit biefem Bermogen beleuchtet, bie Außen - und Innenwelt, welche empfunden, mahrgenommen, vorgestellt und gedacht wirb. In ber psychologischen Form bes Bewußtseyns find ber Inhalt beffelben biefe Formen felbft, bie dem Geiste aus der Vorstellung jener Innen- und Außenwelt entstehen, bie ihm aber gegeben find, mit ber Seele als ihrem Substrate; über biefes Begebenfeyn geht bas pfychologifche Bewußtseyn nicht hinaus. Die Psychologie ift eine rein empirische Wissenschaft, und sucht nur bas Gegebene, bie gegebenen Seelenvermögen sammt ihrem Substrate zu ermitteln. Die sogenannte rationale Psychologie nimmt die Seele als Subftrat ihrer Bermögen an und fest fle benfelben voraus. Dieses ift aber nur eine empirische Rationalitat: bas Wesen ber Seele und ihr Berhaltniß zu ihren Bermogen ift nur Unnahme, ihre Begründung ift die Erkenntnißlehre und Metaphyfik; ohne biefe bleibt die Bspchologie ohne Begrundung. Db namlich bie Seelenvermögen Folge ber Functionen ber Seele, ob biefe ihre Suftang bie Urfache ift, ob bie Seele Substanzialität und Raufalität an fich befige, finb lauter Fragen, bie über bem Borigont ber Binchologie liegen. Wenn fie biefelben gleichwohl behandelt, fo muß fie fich bazu burch bie Erfenntniflehre und Metaphyfit für berechtigt halten.

Die britte ober transscenbentale Korm bes Bewußtseyns ift bagegen von beiben Kormen wefentlich verschieben. halt sich in bieser bas Bewußtseyn nicht mehr zu einem Inhalte außer, sondern in fich, es verhalt fich bloß zu fich selbft, beleuchtet fich mithin felbft. Das Object feiner Beleuchtung ift mithin es felbft. Es ift bieses bie reine Subject Dbjectivitat bes Beiftes, beren Erscheinung ihm vermittelt ift burch bie phanomenologische und psychologische Form seiner Entwicklung, und beren er fich als folder bewußt wird, fie mit Bewußtseyn beleuchtet, fich aber hierbei felbst als Grund, Brius ihrer Erscheinung erkennt, mas eben bie Erkenntniß feiner reinen Subject Dbjectivitat und somit auch seiner Substanzialität und ursprunglichen Rausalität ift. Dieses ift ber Begriff bes reinen Es ift bie höchste und vollfommenfte Form ber geiftigen, persönlichen Individualität, welche fich eben burch die Form ber Subject Dbjectivitat jur Ichheit erhebt, bie fie an fich schon ursprünglich ift, fich aber erft als solche burch ihre Erscheinung in jenen Formen bewußt wirb. Dieses ift bie Form bes reinen perfonlichen Befens, burch fie ift erft bie Ratur beffelben, beren Bestimmungen Seele und Beift find, begrundet. Diese beiben Letteren erhalten bamit erft ihre Substanzialität und Caufalität. in welchen fie nun ihre Grundvermögen als apriorische begrunben und ihnen ben Charafter ber apriorischen Rationalität, Bernunft - Allgemeinheit und Nothwendigfeit und bamit ber Gewißheit und Wahrheit verleihen. Dieses ift bie transscenbentale Erkenntnig berfelben. Alles biefes habe ich in biefer Beitschrift in ber Abhandlung über Begriff und Aufgabe ber Erfenntniß. lehre und besonders in bem erften Artikel über bas Ich in fciner phanomenologischen und ontologischen Begrundung Bb. 45 au entwideln gesucht, worauf ich hier verweisen will.

Siermit glaube ich meine justimmenden, mit Fichte übereinstimmenden und von ihm verschiedenen Ansichten bargelegt zu haben, und bamit auch ben richtigen Sinn meiner Lehre in Be-

aug auf die Auffaffung berfelben in ber Borrebe zu ber Bipchologie Kichte's S. XVII f. festgestellt zu haben. Ginmal untericheibe ich Seele und Beist nicht wie Bewußtseyn und Selbstbewußtseyn, ber Beift ift mir nicht bie felbstbewußte Seele, sonbern in sofern fie fich erft zum Geist entwickelt, ist fie Princip ber sogenannten niebern und höhern Seelenvermögen b. h. in Bejug auf bas Erkenntnißvermögen ber sinnlichen Wahrnehmung und des auf ihm beruhenden Denkens, und so der finnlich = empirischen Erscheinung und bes auf ihr beruhenden Denkens und der sinnlich empirischen Rationalität. Der Beift ift mir bagegen Princip ber hochften, ibealen Erfenntniß =, Gefühle = und Begehrungsvermögen. Die Erfahrung und bas auf ihr beruhende Denken und Erkennen find hier ibeal, die Rationalis tat ift hier eine ibeale, feine finnlich empirische. Diefes ift ber Inhalt ber Bneumatologie. Der Geift erscheint und offenbart fich auch nur mittelft ber Seele, biefe ift aber geiftige, in ben Beift erhobene Seele, mithin nicht bie Seele, bie fich jum Beifte erft entwickelt, sonbern bie in ihm ift und fich aus ihm und burch ihn entwidelt, und fo ber Beift felbft ift in feiner Erscheinung. Bipchologie und Bneumatologie unterscheiben fich also mesentlich von einander. Es barf hier weber Monismus, noch Dualismus herrschen. Allein von Seele und Beift verschieben ift bas 3ch, welches bie hochfte Form bes perfonlichen Besens, ber persönlichen Individualität ift, und so Grund ber Seele und des Geistes als der Principien der Natur des persönlichen Wesens ist. Es entwidelt sich bas 3ch in seiner Selbstvermittelung als persönliche Individualität, Bersönlichkeit in ber Korm bes Bewußtsepns, und in ber Korm ber Subjects Objectivität und in ber burch fie vermittelten Form ber Ichheit. in ber Form bes Selbstbewußtsenns.

Dieses ist die Erkenntnis des rein apriorischen Wesens ober die Erkenntnis der reinen Apriorität des Geistes, und heist daher transscendental. Sie begründet so erst die transscendentale Erkenntnis der Seele und des Geistes, welche Obs

ject und Inhalt bes Bewußtsenns und Selbstbewußtseyns bes 3ch werben.

In bem perfonlichen Wefen ift ber objectiv - und subjectiv reale Inhalt beffelben zwar Anfangs noch nicht richtig unterschieben, bann wird berselbe aber unterschieben und zwar erft geschieben, um alsbann vereint zu werben. Die geistige Indivibualität und Berfonlichkeit enthält ihn noch ungeschieben. Die Subjectivität, die in Gegensat zur Objectivität tritt, vollbringt biefe Scheidung und bie Ichheit ift bie Form, in welcher bie Einheit burch bie Unterscheibung vollzogen wirb. Diese Bestimmung bes geiftigen Befens wird jum Grund feiner Ratur, ber Seele und bes Beiftes, und biefe werben bie Brincipien ber Organisation burch beren Grundfrafte. Allein mit biesen ift augleich auch burch bas Wefen ber reale Inhalt ber Organisation gegeben, bamit er in biefer zur Erscheinung und Wirklichkeit burch beren Birfen fommt. Gest man nun:aber bas Befen ber Seele blog voraus, und bestimmt baffelbe nicht an und für fich ale Grund ber Seele und bee Beiftes; fo fehlt nicht nur bie Begrunbung ber Substanzialität ber Seele aus ihrem Befen, fonbern es fehlt auch bie Begründung ber Ratur berfeben, nach beren objectiv = und fubjectiv = realem Inhalte und ber Bermittlung und Berbindung beiber.

Damit ist die Differenz zwischen mir und Kichte bei aller sonstigen Uebereinstimmung so klar als möglich bargelegt, und ich brauche in keine Bergleichung weiter einzugehen. Ich bin auch weit entsernt von aller polemischen Tenbenz, freue mich vielmehr, über bas Gemeinsame und Lehrreiche, was in der Vichte'schen Psychologie über diese, wie mir scheint, wichtigkte aller Fragen der gegenwärtigen Philosophie geboten wird. Fichte hat die Bedeutung und Richtigkeit dieser Frage bisher anerkannt, und ist auf das Eifrigste bemüht, zu ihrer Lösung das Seinige in seiner Psychologie beizutragen. Je einsamer ich mich oft in dieser Sache gefühlt habe, desto mehr freue ich mich einen so wackern, warmen Bundesgenossen gefunden zu haben.

## Aritik der Theorie Herbart's über Zeit und Naum.

Bon Dr. S. Locher.

3meite Balfte.

Der intelligible Raum. (herbart: Allg. Metaph. II, §. 240 - 267. Berte IV, 147 - 212.)

Das Unternehmen Herbart's, einen intelligiblen Raum zu construiren, verdankt seine Entstehung einer spstematischen Rothswendigkeit. Wir wollen und biese vor Allem klar machen, benn sie wirft, abgesehen davon, daß sie und die Beziehung dieser Construction zu dem ganzen System und insbesondere zu der psychologischen Raum. Theorie aufdeckt, auch ein Licht auf diese eigenthümliche Construction selbst, das und sofort ihre Grundsgebrechen bloßlegt.

Die Deduction bes intelligiblen Raums ift:

1) bie Tilgung einer Berbinblichkeit, welche bie Berbartische Metaphpfif gegen feine Pfpchologie bat. Wir faben fruber, wie bie Herbartische Psychologie bem ontologischen Sat von ber Einfachheit ber Seele zuliebe gegen bie Kantische Lehre von Raum und Zeit als apriorischen Formen ber Anschauung opponiren und es unternehmen mußte., Raum und Zeit als Probucte bes empirischen Borftellens nachzuweisen. Daß biefe Deduction wirtlich nicht aus ber Sache felbft, aus psychologischer Ueberzeugung, lonbern aus bem fremben Drud jenes ontologischen Dogmas hervorging, lehrt am besten bas Mißlingen berfelben. überzeugende psychologische Motive bas Bestimmende gewesen, so hatten fie auch bie Theorie, bie aus ihnen hervorging, beffer ju ftugen vermocht. Dagegen aber muß fich herbart gleich beim erften Schritt jum zweiten Mal auf bie Metaphyfit ftugen, er muß bie objective Realität einer räumlichen Anordnung ber realen Besen aus der Lehre vom intelligiblen Raume als bewiesen poraussegen (a. a. D. SS. 110 S. 111.), um nur überhaupt hemmungs = und Reproductionegesete annehmen zu können, wodurch fich eine, ber Qualität ber Borftellungen gang frembe Unorb.

nungeweise berfelben begreiflich machen ließe. Daraus entfteht nun für bie Metaphpfit eine gang eigenthumliche Berpflichtung. Die Pspchologie bebient fich ber Boraussetzung: por allem wirklichen Borftellen geschehen auf bie Seele, als auf ein einfaches reales Wefen, Störungen in einer gewiffen Reihenfolge, bie nur beshalb biefe bestimmte Reihenfolge haben können, weil bie realen Befen von benen fie herrühren, fcon raumlich geordnet find. In Bezug auf bie Seele als vorftellenbes Wefen alfo find noch gar keine raumlichen Berhaltniffe vorhanden, in Bezug auf bie Seele als einfaches Reales, als Gegenstand ber Ontologie, find bie raumlichen Berhaltniffe als ichon vernichtet zu betrachten. Daraus folgt nun nach allen Regeln bes Denkens, bag bie raumlichen Berhaltniffe gang unabhangig von unferm Borftellen eine objective Realität haben muffen, und bag also bie einfachen Realen Berbarts, abgesehen von unserm aufammenfaffenben Borftellen, in raumlichen Berhaltniffen existiren muffen. Der herbartische Raum ift babir nicht, wie bei Rant, nur objectiv in Bezug auf die Erscheinungswelt und als nothwendige Form ber außern Unschauung, er ift auch objectiv in Bezug auf bie Realitaten felbft, bie ben Erscheinungen zu Grunde liegend gebacht werben. Welche Schwierigkeiten hieraus ber Metaphyfif entspringen muffen, lagt fich leicht einsehen; ba biefe Schwierigfeiten jeboch nicht fowohl ben Raum felbft als bie Stellung bes Realen zu bemfelben betreffen, fo ift voraus zu feben, bag ihre Erörterung fich erft bei ber Conftruction ber Materie finden werbe, ber erft bie Conftruction bes intelligiblen Raumes als bie richtige Form raumlicher Auffassung bes Realen vorher gehen muß.

II) Haben wir gesehen, baß Herbart trot biesem gefährlichen metaphysischen Lehrsat bie raumliche Anschauung boch nicht wieder gewinnen kann; baß sein Bersuch, aus unraumlichen Borstellungen ein raumliches Außereinander zu construiren, ohne die Buntte in einen schon vorhandenen Raume auseinander zu sepen, an einem offenbaren Widerspruche scheitern mußte; daß aber Herbart, statt das Ungereimte der Forderung zuzugeben, um ber

Consequenz willen bei seinem raumlichen Außereinander als bem einzig richtigen beharren muß, wobei der Metaphysik und ins specielle der Construction des intelligiblen Raums wiederum die verhängnisvolle Aufgabe zu Theil wird, [a. a. D. § 113.] diesem einzig richtigen Begriff des räumlichen Außereinander gegen Anschauung und Denken durchzusechten.

Dieß giebt uns fogleich Anlaß, die ganze gezwungene Stellung bes intelligiblen Raums, der Anschauung und bem Denken gegenüber, auf bentechen.

Mit der Anschauung freilich und ihren Einwanden wird Herbart sehr leicht badurch sertig, daß er ihr, als einem bloßen psphologischen Mechanismus, das Recht mitzusprechen abstreitet. Die Psphologie sollte ja den Rachweis geleistet haben, daß der der Raum als Vorstellung etwas rein empirisch gebildetes sey, nur das Product der unwillfürlich wirksamen Reproductionsgesieze, deren Wirksamseit im Vorstellen sich zwar nicht vermeiden läßt, aber im freien metaphyssischen Denken dadurch unschädlich gemacht werden muß, daß man sie als bloße Wirkungen des psphologischen Mechanismus erkennt. Denn durch diese Erkenntniß ist das Denken nun davor gesichert, sich durch etwaige Wisbersprüche, die sich ihm in einem solchen Product des psychologischen Mechanismus demerklich machen, verwirren zu lassen, es weiß dann woher sie kommen und wie es mit ihnen zu verssahren hat.

Dieß Berfahren ift, je nach ber Ratur bes mit Wiberfpruchen Behafteten, ein boppeltes. Rämlich entweber ift bas Bibersprechenbe

- 1) ein blos formales, also reines Product des pfychologischen Rechanismus, ohne sede Beimischung eines Realen, so kann dasselbe, da nichts Reales aus ihm zu gewinnen ift, als bloße Schlade einfach weggeworfen werden. Ober
- 2) das fehlerhafte Product des psychologischen Mechanismus ift mit einem Realen versetzt, die Schlade enthält also gleichsam reines Metall in sich, so ift es nun die Aufgabe des Denkens, diese reine Metall, den realen Begriff, von dem verunreinigen-

ben Bufat pfpchologischen Mechanismus, also von ben Biberfpruchen zu reinigen.

Der Borstellungsraum ist ein Product der ersten Art, ein reines Erzeugniß der Reproductionsgesete, ohne jeglichen realen Sehalt. Der sinnliche Raum ist weiter nichts, als die unvermeibliche Form des sinnlichen Borstellens, daher ist auch gar Richts an ihm zu verbessern, salls sich Widersprüche daran herzausstellen; denn wenn auch das Deusen das Widersprechende in ihm erfannt hat, der unwillfürliche Mechanismus wird nach wie vor in derselben Weise wirken. Der Anschauungsraum ist daher als Schlacke vom metaphysischen Denken einsach zu verwersen, und da die Metaphysis ohne eine Form der räumlichen Zusammensassung des Realen nicht seyn kann, so hat sie sich selbst an der Construction des intelligiblen Raumes eine adäquate Form der Zusammensassung des Realen zu bilden.

Die Einwände ber äußern Anschauung also gegen bie Conftructionen bes intelligiblen Raums waren ohne Weiteres beseitigt, wenn nur erft nachgewiesen ware:

- 1) daß der Raum ein solches Product des pfinchologischen Meschanismus, speciell der unwillfürlich wirkenden Reproductionssgeset sen, und
- 2) daß das Wibersprechende, was Herbart in der Anschauung findet, wirklich ein Wibersprechendes sen.

Der erstere bieser Sate ift so wenig begründet, die psychologische Deduction von Raum und Zeit, die seinen Beweis führen sollte, ist wie wir sahen, so weit davon entsernt, dieß leisten zu können, daß sie weit eher die entgegengesette Ueberzeugung befestigt und wider ihren Willen den besten indirecten Beweis für die Kantische Lehre von Raum und Zeit liefert. Es ist also nicht bewiesen, daß der Raum bloß bei Gelegenheit des empirischen Vorstellens durch die Wirksamkeit der Reproductionsgesetz gebildet werde, und fällt somit auch das Recht weg, ihn als solches Product des psychologischen Mechanismus zu behandeln.

Auf welche seltsame Beise aber Herbart zweitens bazu kommt, ber außern Anschauung Bibersprüche zur Laft zu legen,

bavon waren wir auch schon Zeugen. Der Borwurf geschieht bei Gelegenheit ber Debuction bes raumlichen Außereinanber Dort muß fich Berbart bie ungereimte Aufgabe [a. a. D.]. stellen, ben Raum aus bem Unräumlichen, aus bem Aneinanber von Punkten zusammen zu segen. Da nun bieß nicht gelingen will, sondern zwei aneinanderliegende Bunkte, also zwei Unraumliche ohne irgend ein raumliches Dazwischen, nothwendig felbft wieber ein Unraumliches werben muffen und fein raumliches Außereinander ergeben, wie Berbart zu behaupten gezwungen ift, fo wirb nun alle Schulb auf bie Anschauung gewälzt, und biese bafur verantwortlich gemacht, bag bie Forberung als eine Ungereimtheit abgewiesen murbe. Alle bie Wiberspruche, bie baber Berbart ber Anschauung bes Raums und besonders bem Continuum jur Last legt, liegen nur barin, wenn bas Continuum von bem ungereimten Standpunkt jener Forberung aus betrachtet wirb. b. h. wenn bas Ausgebehnte wiedersprechender Beise aus bem Ausbehnungslosen foll zusammengesett werben. Daß bieß bie raumliche Anschauung nicht leiften kann, ift vielmehr eine Tugend und feine unzeitige Einwirkung eines pspchologischen Decanismus.

Noch weit weniger wird fich voraussichtlich bie Theorie bes intelligiblen Raums mit ben Ginmanben bes Denkens ab-Rach herbart zwar ift es nur ber Ginfluß zufinden wiffen. biefes unwillfürlichen pfpchologischen Dechanismus, genannt Unschauung apriori, wenn auch bas Denken sich weigert, bie betreffende Conftruction ale ein raumliches Außereinander anzuerfennen, eine Unmunbigfeit bes Dentens, bas fich von bem ichablichen Einfluffe ber Anschauung noch nicht frei gemacht hat. Ber also in ber Forberung Herbart's nicht umbin kann, eine Ungereimtheit zu feben, beffen Denken leibet noch unter biefer Bormunbschaft. Gin Argument, beffen fich ichon Gulenspiegel bebiente, swer, wie er foll, nur bas tertium comparationis in biefem Gleichniß ins Auge faßt, kann baran nichts Anftogis ges finben] als er bie Leute ju überreben hatte, bag ein weißes Leinentuch: ein Delgemalbe fep. Er fagte, bag bas munberbare

14 \*

Gemälbe nur für Leute von ebler Abkunft sichtbar sep, und so, fort sahen die Anwesenden alle, was er ihnen auf das weiße Tuch hindemonstrirte.

So möchte sich vielleicht Mancher auch überreben, baß er unter ben Constructionen bes intelligiblen Raumes wirklich Etwas benke, wenn er hört, daß ihm nur ein psychologisch erklärbares Borurtheil [a. a. D. § 113. Enbe] baran hindere, das Borgestragene zu fassen.

Wir wagen es aber boch, selbst auf die Gefahr hin, und bem Scheine dieser Unmundigkeit auszusetzen, darauf zu bestehen, daß das Herbartische Außereinander, und da aus ihm alle Constructionen des intelligiblen Raumes entstehen, der intelligible Raum selbst auf einer reinen Denks Unmöglichkeit beruhe, und daß es gar nicht einem Einfluß von Seiten der Anschauung zuszuschreiben ist, wenn das Denken sich der Forderung Herbart's weigert, sondern daß es hierin ganz nach seinen eignen Gesetzen handelt, und nach eigenen Gesetzen die geforderte Construction als eine Ungereimheit von sich weisen muß.

Genau genommen kommt bie äußere Anschauung, ber alle Schuld beigemeffen wird, bei ber Sache gar nicht ind Spiel. Der Punkt ist gar kein Product ber äußern Anschauung, sondern als die ausdrückliche Regation bes Ausgedehnten, muß er ein Product bes Denkens senn, wie schon von uns geltend gemacht wurde.

Daher kann auch die Weigerung, zwei Unräumliche zufammengenommen als etwas Räumliches zu betrachten, gar nicht aus der Anschauung, sondern lediglich aus dem Denken stammen. Das Denken und die Logik kann nicht zugeden, daß derselbe Begriff lediglich dadurch, daß er zweimal gesetzt wird, einen ganz neuen Inhalt bekommen solle, der weder im Begriffe selbst noch in dem zweimaligen Setzen liegen kann.

Herbart ftellt baher feinen Conflict burchaus falfch bar, wenn er ihn für einen Streit mit ber Anschauung ausgiebt, so bag nun alle Einwände als bloße Folge eines unzeitig wirskenben psychologischen Mechanismus zurudgewiesen werben tonn.

ten. Es ift vielmehr ein Conflict mit ber Logif, in ben fich herbart burch feine Conftruction bes raumlichen Augereinanber verwidelt hat. herbart wird une baber nie überreben, bag bas Ausgebehnte aus einer Summe Ausbehnungslofer fich zusammenfeten laffe, und eben fo wenig laffen wir uns burch bas Arqument irre machen, bas herbart [Augem. Metaph. 2. Theil Berte IV. 148/49.] geltend macht, namlich baf bie Berufung auf reine Anschauung zu unsicher set, um über bie Sache zu entscheiben, bag fich bas Stetige aus ber Anschauung nicht erweisen laffe, und also bie Berficherung, es tonne nicht aus Buntten jusammengesett werben, eine bloge Berficherung bleiben muffe; - in einer folden Berlegenheit, wie fie Berbart bort fingirt, befinden wir une gar nicht, wir find gar nicht barauf angewiefen, unfere Sache mit Facten ber reinen Anschauung zu ftupen ober auf bie bloge Behauptung, bag wir es nun einmal fo feben, - alles bloß angebichtete Berlegenheiten; - ber Streit wird auf einem gang anbern Felb und mit gang anbern Mitteln entschieben, und wir werben uns huten, mit blogen Berufungen auf reine Anschauung aufzutreten, wo und alle Gefete ber Logif vollfommen au Bebote ftehen.

III) Eine britte ebensalls sehr schwierige Ausgabe erwächst bem intelligiblen Raume baburch, baß ber Anschauungsraum lediglich Product des empirischen Borstellens sehn soll, daher die Construction des intelligiblen Raums Richts als apriori gewiß von der Anschauung hinnehmen darf, sondern Alles ganz selbsteständig und unabhängig von der Anschauung zu entwickeln hat, ein Umstand, der, wie sich schon voraus sehen läßt, Anlaß zu sehr sonderbaren Deductionen geben wird.

Der intelligible Raum hat also bas Außerorbentliche zu leiften. Er hat

- 1) das Fundament zur psychologischen Raum Theorie zu legen,
- 2) hat er jenes wibersprechenbe raumliche Außereinander nicht nur gegen Anschauung und Denken durchzusechten, sondern auch allen Constructionen des intelligiblen Raums zu Grunde zu legen, um durch die That zu beweisen, daß das Denken aus die-

fem Begriff bes Außereinanber fich eine wahre, ber Auffaffung bes Realen angemeffene raumliche Auffaffung construiren kann.

Und 3) hat ber intelligible Raum zubem noch bie Aufgabe, all bie Begriffe zu beduciren, die nach Kantischer Ansicht nicht nur beshalb ohne Deduction bleiben, weil ihrer die Anschauung apriori gewiß ift, sondern auch, weil ste lediglich aus ber apriorischen Anschauung stammen und daher keine Deduction aus Begriffen zulassen.

Unsere Aufgabe soll es nun seyn, fest zu stellen, was von diesem Allen wirklich geleistet wird. Das Resultat wird zeigen, was sich der Natur der Aufgaben nach von vorn hersein erwarten läßt, nämlich, daß das wirklich Geleistete sich auf Rull reducirt und das Ganze haltlos in sich zusammenbrechen muß, sobald man ihm alle diesenigen Stützen nimmt, über deren rechtmäßigen Gebrauch sich die Construction nicht auszuweisen im Stande ist.

Die Construction bes intelligiblen Raums beginnt mit ber Deduction bes Herbart'schen Außereinander, sucht dann auf sehr eigenthumliche Weise den Begriff des Geraden zu gesewinnen, um nun aus diesen beiden Begriffen die starre Linie oder die erste Dimension zu construiren. Es wird dasher unsere nächste Aufgabe sehn, die Art und Weise zu unterssuchen, wie Herbart zu diesen beiden Begriffen, dem räumslichen Außereinander und dem Geraden, kommt, ob die starre Linie wirklich rein aus dem Denken herausgesponnen seh, oder ob die Construction, versteckter Weise, doch schon die Anschauung a priori, deren Mitwirkung sich Herbart so sehr verbittet, vorsaussehe.

Schon die ganze Deduction des Außereinander geschieht auf eine sehr verfängliche Weise. Sie operirt zwar mit Begriffen, die ohne Husse ber räumlichen Anschauung gesaßt werden können, aber die Operationen, die damit gemacht werden sollen, um die wunderbare Berwandlung unräumlicher Begriffe in räumsliche zu Stande zu bringen, sett die Mitwirkung der räumlichen Anschauung schon auf das Bestimmteste voraus.

Zwei reale Wesen sollen abwechselnd bald zusammen und balb nicht zusammen gebacht werben. Run ift es schon auffallend, daß herbart, mahrend er boch alle Ginmischung ber befannten Raum = Begriffe vermeiben will, ohne Roth biefe Bezeichnung: "zusammen und nicht zusammen" wählt, bie ganz entschieden raumlichen Ursprunge ift, und noch viel auffallenber, baß wir bie gange Construction machen follen, ohne qu wiffen, welche unraumlichen Begriffe unter biefen Bilbern "ausammen" und "nicht zusammen" verstanden werden sollen; bas erfahren wir erft am Enbe ber Conftruction [a. a. D. S. 246]. Rämlich A uut B fint jusammen, soll heißen, sie fint in Causalität gegen einander, bas Richt-jusammen bezeichnet ihre Richt-Causalitat. Warum bedient fich herbart nicht von Anfang an bieser ftrengen Bezeichnungsweise, und führt bagegen einen bilblichen Ausbrud ein, ber gerabe bem ju vermeibenben raumlichen Borstellungstreise entnommen ist?

Unumwunden gesprochen: der bilbliche Ausbruck soll geslegentlich dazu dienen, unvermerkter Weise den und jenen Besgriff aus der verbotenen Anschauung in die Construction hinein zu dringen. Herbart verwahrt sich zwar [a. a. D.] gar enersisch gegen eine solche Beschuldigung, und betrachtet es als einen Beweis, daß man selbst underusener Weise räumliche Borskellungen in die Construction eingemengt habe, wenn man dersselben einen solchen Borwurf machen könne; allein wir hossen siar genug zu zeigen, daß die Construction eine Mitwirkung des gewöhnlichen räumlichen Borstellens unumgänglich nothwens big macht.

Die Construction wird [a. a. D. S. 245] auf folgende Beise eingeleitet. "Angenommen, A und B seven nicht zusamsmen, so liegt nun die Möglichkeit, daß sie zusammen seyn könnsten, nicht nur einfach, sondern zweisach vor Augen. Dem A sehlt B, dem B sehlt A." "Jedes bietet sich dar, so daß mit ihm das andere zusammen seyn könnte. Auf diesen scheins dar geringfügigen Umstand beruht alles Folgende." Ganz richstig, aber die Auffassung des A und B als nicht causal, die

biefen scheinbar geringfügigen Umftand bedingt, ift schon eine raumliche Auffassung bes Berhältnisses.

Bersuchen wir einmal das Berhältniß nach ber Forberung herbart's ohne alle Einmischung ber gewöhnlichen raumlichen Vorstellungsweise ber Sache zu benten. Wir haben A und B ale nicht caufal, und zugleich bie Möglichkeit, baß fie causal senn könnten. Wenn ich nun wirklich alle Resterion barauf, wie mir ein folcher Eintritt ber Causalität in ber Erfahrung gewöhnlich erscheint, nämlich als ein raumliches Bufammentommen berfelben, ber Forberung gemäß vermeibe, fo habe ich auch nicht bie Spur einer boppelten Moglichkeit, sondern eine rein einfache. Die Causalität von A und B ift entweber gesett, ober nicht gesett. Ift fie gesett, so hat es gar keinen Sinn zu fragen, ob A gegen B caufal, ober B gegen A causal sen. Denn sie find beibe schlechtweg und gleis cherweise causal gegen einander. Ift fie nicht gesett, so ift bie einfache Möglichkeit vorhanden, baß fie gesetzt werbe. Jene boppelte Möglichkeit, wie die Causalität geset werden tonne, befommt offenbar nur einen Sinn, wenn ich barauf reflectire, wie mir ein folder Uebergang von Nichtcaufalität in Caufalität gewöhnlich empirisch erscheint, nämlich als ein raumliches Zusammengehen von A und B. Dann fann ich bas Zusammen berselben auf doppelte Beise bewertstelligt benten, entweber als ein Kommen bes A zu B, ober bes B zu A. In ber Caufalitat felbst aber liegt keine bopvelte Möglichkeit, fie muß entweber gesett werben, ober nicht, sonbern nur in ber empirischen Erscheinung ihres Eintritts liegt bieselbe. Wollen wir aber ben Borgang wirklich ohne alle empirische Unficht ber Sache benfen, so geben une bie Umftanbe, unter benen bie Causalitat empirisch eintritt, Richts an und es burften biefelben bochftens als unbekanntes x in bie Conftruction hineingebracht merben. 3ch könnte bann entweber x feten, bann mare Causalität gefest, ober ich könnte x aufheben, bann mare auch bie Causali= tat wieder aufgehoben. Daß herbart bagegen gleich zu Anfang ber Betrachtung schon von einer boppelten Dlöglichkeit, wie bas x gesett gebacht werben könne, weiß, beweift, baß er bieses x nicht, wie er sollte, als Unbekanntes, sondern schon von vorn herein in seiner bestimmten empirischen Gestalt, als räumliches Jusammenkommen von A und B auffaßte.

Roch beutlicher erhellt aus bem Folgenben, wie tief Herbart mit seiner Unterscheidung ber 2 Källe schon in unsere gewöhnliche räumliche Borstellungsweise hineingegriffen hat.

Geset wir hatten ein raumliches Bild von A und B, so baß sie und bei ihrem Richtzusammen in ben übrigens völlig leeren Raum aus einander gesett erschienen. Run gingen A und B in das raumliche Zusammen über, was würden wir da sehen? Daß sich der Zwischenraum zwischen A und B immer mehr vermindere und endlich = o werde, sonst weiter gar Richts.

Eine Unterscheidung ber beiden Källe, ob A sich zu B hinsbewegte, ober umgekehrt, könnte es gar nicht geben; benn wie soll mir das eine ruhend und das andere bewegt erscheinen, während doch die Beränderung ihrer Distanz beide gleicher Beise angeht. Ich kann gar nichts sehen, als daß beide einander immer näher gebracht werden, d. h. ich sehe weder eine Bersänderung von A noch von B, sondern nur eine Beränderung meiner zusammenkassenden zufälligen Ansicht beider. Diese Unterscheidung, ob A zu B, oder B zu A hinzusomme, könnte erst eintreten, wenn ich noch ein Ites Etwas, etwa C, im Raume unterscheiden könnte; so daß ich nun auch A mit C, und B mit C in 2 zusällige Ansichten zusammenkassen, und bei der Aenderung meiner zusälligen Ansicht von A und B die 3 Källe unterscheiden könnte:

- 1) ob fich babei bie zufälligen Anfichten von A zu C und von B zu C beibe zugleich anbern; bann erschienen mir sowohl A als B in Bewegung; ober
- 2) ob sich nur die zufällige Ansicht von A zu C andere, die von B zu C dagegen dieselbe bleibe, dann schiene mir B in Ruhe und nur A in Bewegung; oder
  - 3) ob umgekehrt bie zufällige Anficht von A zu C biefelbe

bleibe, und nur die von B zu C fich andere, bann schiene mir A in Ruhe und B in Bewegung.

Run hat zwar Herbart febr energisch gegen eine solche raumliche Auffaffung ber Sache protestirt, von einem Auseinanbersegen bes A und B in einen beliebigen Raum konne noch nicht bie Rebe senn [a. a. D. 246]; Ausbrude ferner, wie: "hinzufommen" und "anlangen" fepen nur bilblich gebraucht, wenn von einem Uebergang aus bem Nichtzusammen bes A un B in ihr Zusammen bie Rebe sey sa. a. D. S. 245]. Der gange Unterschied jeboch ift nur ber, bag wir hier offen und zugeftanbener Maagen biejenigen Raumbegriffe aus ber gewöhnlichen Anficht ber Sache benutten, bie nothwendig find, um bie beiben Falle, bie Berbart gleich anfange aufftellt, unterscheiden zu fonnen, und bag herbart biefelben Raum . Begriffe verbedter Beise benutt. Wollte Berbart biefen Bormurf vermeiben, so hatte er auch bie beiben Källe nicht ohne Weiteres annehmen burfen, sonbern hatte fie aus bem reinen Begriff ber Causalität entwideln und und baburch bie Mittel an bie Sand geben muffen, jene galle auch ohne Sulfe ber raumlichen Unschauung zu unterscheiben. Statt beffen aber bewegt fich bie gange Conftruction gleich Anfangs ausschließlich in Ausbructsweisen, bie bem raumlichen Borftellungefreife entlehnt finb.

Das Bisherge zeigt also beutlich, daß Herbart bei ber unmittelbagen Auffaffung von A und B als causal und nicht causal in der gewöhnlichen räumlichen Anschauungsweise schon mitten drinn ist. Es kann uns daher auch nicht Wunder nehemen, daß gewisse Raum-Begriffe aus der Construction emportauchen. Merhvürdig und der Betrachtung werth aber ist wiederum die willkürliche Weise, mit der Herbart die austauchenden Raum-Begriffe, jenachdem er sie gebrauchen kann oder nicht, passiren läßt oder zurüchweist.

Alles nämlich, was herbart über bie Principien, nach welchen er seine Censur übt, uns mittheilt, ist solgendes: "So wenig nun Raum-Begriffe eingemengt werden burfen in die obige Construction, wenn sie nicht von selbst barin entstehen,

eben so gewiß findet man einige berselben hier wieber, die man icon fannte und mit Ramen bezeichnete" [a. a. D. S. 247]. Bas foll bies heißen, "wenn fie nicht von felbft barin entfteben?" Etwa bag fie ein unwillfurlicher pfpchologischer Rechanismus hinein bringen muffe? Bohl nicht, benn beffen Einmischung ift ja ftreng verboten. Wie fonnten fie aber sonft von felbft barin entstehen? Sollten fie fich nicht unwillfürlich in ber Conftruction einfinden, fo mußten fie beducirt werben. Deducirt aber werben fie nicht, und aus ber Anschauung entlehnt burfen fie auch nicht werben. Es könnte also höchstens beißen : baß fich bas Beburfniß ber betreffenben raumlichen Borftellungen mit Rothwendigfeit in ber Construction geltend mas den muffe. Darnach aber verfährt Herbart auch nicht in feiner Auswahl, sonbern wir werben gleich sehen, bag von 2 Raumbegriffen, bie fich mit gang berfelben Rothwenbigkeit bei der Construction einfinden, ber eine angenommen und ber anbere zurückgewiesen wird, und zwar offenbar nur beshalb, weil ber gurudgewiesene fich bei ber Conftruction bes Serbartischen Außereinander nicht unterbringen läßt.

Der erfte Raum Begriff namlich, ber fich fo von felbft einfinden foll, ift ber ber Stelle ober bes Drts [a. a. D.]. Run ift aber fehr leicht ju zeigen, bag fich bas Beburfniß ber Stelle beshalb in ber Conftruction geltend macht, weil fich bas Bedürfniß nach verschiebenen Stellen zeigt. 3ch soll, wie bie Herbart'sche Conftruction forbert, beim causalen Zusammen bie zwei Falle unterscheiben, ob A mit B causal zusammentritt, ober B mit A. Dies hat nun fur ben reinen Begriff ber Caus salität, wie wir fahen, feinen Sinn, sonbern nur bann, wenn ich bem A und bem B., jebem in Gebanken seine bestimmte Stelle anweise, bann fann ich fragen: in welcher biefer Stellen foll bie Caufalitat ftattfinben, in ber Stelle von A ober von B, bann fann A bem B und B bem A, wie fich herbart ausbrudt, eine Stelle anbieten, und bann fann ich, wenn ich bas causale Rus sammen aufheben will, überlegen, ob ich A ober B von ber gemeinsamen Stelle wegnehmen wolle. Es ift also gang flar,

ī

baß wenn ich einmal causales Zusammen = räumliches Zusammen, und causales nicht Zusammen = räumliches nicht Zusammen setze, baß sich bann 1) bas Bebürfniß ber Stelle einfindet und 2) bas Bedürfniß verschiedener Stellen, vollends wenn ich bas Setzen und Wiederausheben der Causalität viele mal wiederhoslen soll.

Den Begriff ber Stelle baher und verschiebener Stellen läßt Herbart auch zu: bas einzige Mittel aber, um die verschiebenen Stellen wirklich unterscheiben zu können, ihr Auseinandersetzen im Raum, dies wird zurückgewiesen, denn der Raum, in den die Stellen gesetzt werden könnten, ist ja noch nicht vorhanden, sondern soll erst durch die Stellen erzeugt werden.

Es ist ber ganze Zwed ber gemachten Conftruction, gleichsam als zurückleibenden Riederschlag berselben eine Reihe leerer Bilder und damit eine Reihe verschiedener Stellen zu erzeugen, und zwar eine Reihe verschiedener räumlicher Stellen; benn sie werden hinterher ohne Weiteres als Punkte angenommen; aber diese Punkte sollen nicht außereinander gesetzt werden, — doch das einzige Mittel, um sie zu unterscheiden —, sondern sie sollen völlig aneinandergesetzt werden, so daß gar Richts zwischen zwei auseinander folgende dazwischen fällt. Kurz: der Begriff des räumlichen Außereinander, wie ihn die Psychologie auszusstellen gewöhigt war, taucht hier wieder aus. Es war dort die ungereimte Ausgabe, aus einer Summe Ausdehnungsloser ein Ausgedehntes zu beduciren, die Herbart zu jenem widersprechenden Außereinander trieb, und dieselbe Aufgabe drängt ihn auch hier wieder auf dieselbe logische Klippe hin.

Daß auch die Anschauung gegen ein solches raumliches Außereinander ihren gegründeten Protest erhebt, wollen wir aus schon erwähnten Gründen hier gar nicht geltend machen, sondern wir wollen einzig auf die Grund Gesetze bes Denkens recurriren. Herbart fordert, daß in einer Summe von Punkten liegen soll, was in keinem einzigen berselben liegt, ja was sogar in jedem berselben ausdrücklich negirt wird, nämlich der

Begriff bes raumlich Ausgebehnten, und bies ift ein offenbarer Biberipruch.

3mar sucht herbart [a. a. D. S. 265] biesen Wiberspruch wegzuschaffen, aber völlig umfonft. Rachbem er nämlich bort von bem größern ober geringern Unterschieb zweier Sprachen gesprochen, fahrt er fort: "baß nun bie Broge bes Unterschiebs ber Sprachen weber in ber einen noch in ber anbern Sprache, sondern nur in ber Busammenfaffung liegt: biefes Beispiel mogen besonders diejenigen erwägen, welche nicht begreifen können, daß ber Punkt gar keinen Raum einnehmen, und boch bas Aneinander zweier Buntte bas ursprüngliche Daag bes Raumes sen soll. Wenn feiner von beiben Bunften ausgebehnt sep. bann meinen sie, könne auch bas Aneinanber ber Beiben keine Ausbehnung haben, benn was in ben Bestandtheilen einzeln ge= nommen nicht liege, bas werbe man auch in ber Summe nicht finden. Und gerade umgefehrt. Große als folche ift nur Busammenfassung; bies ift fo mahr, bag, wenn jebes ber Elemente ichon eine Größe bat, bann bie Busammenfaffung berselben allemal einen unreinen Begriff giebt, ber verschiebenartige Größen vermengt. Bwei Thaler find feine reine Zweiheit, benn außer ber Bahl 3wei tritt hier auch noch ein Werth hervor, bem es fehr zufällig ift, wenn er gerabe burch zwei Mungen reprafentirt wird. — Bei zwei Bahlen, welche burch Abbition jusammengefaßt werben, läßt man ben Begriff ben 3weiheit gang fallen, weil bie minbefte Erinnerung baran bie Bahl, welche aus ber Zusammensepung ber Theile entstehen foll, verberben wurde. Ursprunglich aber mar die Bahl 7 boch die Korm ber Zusammenfassung für die gegebene Menge ihrer Theile. — Wie oft wird man es wieberholen muffen, daß ber einzelne Ton c ober eis weber harmonisch noch disharmonisch ift."

Erst also spricht Herbart von bem Unterschied zweier Spraschen, ober am Schluß ber Stelle, von bem Unterschied zweier Tone, also jedenfalls von qualitativen Unterschieden. Busgegeben nun, daß die Größe bes Unterschieds zweier qualitativ Berschiedenen weber in dem Einen noch in dem Andern, sons

bern nur in ihrer Zusammenfassung liege, so sieht man boch gar nicht ein, welche Beziehung biese Beispiele zu unserer Frage haben sollen. Denn es ist von ber Zusammensassung zweier Punkte bie Rebe, bie boch burchaus nichts qualitativ Berschiebenes sind, ber eine ist ein Ausbehnungsloses und ber andere ist auch ein Ausbehnungsloses, baher kann auch ihre Zusammensassung keinen Unterschied und baher auch keine Größe bes Unterschieds ergeben. Diese Beispiele können und also nicht lehren, wie in der Zusammensassung beider Etwas liegen soll, das in keinem Einzelnen berselben liegt.

Eben so wenig hilft uns auch das zweite Argument ber angesührten Stelle, bas uns an ber zusammenfassenben Funktion bes Zählens zeigen soll, wie Etwas in einer Summe liegen könne, was in keinem Einzelnen berselben liegt. Zwei Thaler sind keine reine Zweiheit. Gewiß nicht, sondern es ist eine Berbindung der Borstellung Zwei mit der des Thalers. In wie sern soll uns aber dies erklären, wie zwei Ausbehnungslose zusammen ein Ausgedehntes werden, wie sich also ein logischer Begriff dadurch, daß er zweimal gedacht werde, in sein contradictorisches Gegentheil verwandeln könne?

Herbart mußte uns, wenn sein Beispiel mit ben Thalern hier Etwas helfen sollte, beweisen, daß dadurch die Borstellung bes Thalers eine ganz andere werde, daß sich dadurch etwa ber Begriff: silbernes Gelbstück, in den kupfernes oder goldenes umwandle, oder daß der Werth der zwei Thaler nicht nur das Doppelte von dem eines Thalers sep, sondern daß derselbe lebiglich durch das Zusammenfassen noch einen Zuwachs bekommen hätte; benn gar nichts Geringeres muthet er uns zu.

Eben so wenig aber beweist bas reine Zahlen-Beispiel gegen bas Ende ber angeführten Stelle. Daß die Summe mehrerer Zahlengrößen auch wieder eine Zahlengröße sen, daß jede Zahl ein Vielfaches von Eins sen, diese Sate sind zwar vollstommen richtig, aber ste haben keinen Bezug auf unsern Fall. Herbart mußte vielmehr beweisen, daß ein Vielfaches von Rull eine Zahlengröße werde, dieser Beweis ware völlig analog dem,

daß viele Ausbehnungslose zusammen ein Ausgebehntes wurden. Die Rull ist für bas Jahlenspstem ganz berselbe Begriff, wie der Punkt für den Raum, sie ist die Regation aller Jahlgröße, und der Punkt ist die Regation aller Raumgröße. Sowie nun viele Punkte durch die bloße Jusammensassung zu einer Raumgröße eine Linie werden sollten, so mußten auch eine Anzahl Rullen durch die bloße Form der Jusammensassung eine Jahlgröße werden, so daß also 12.0 nicht wieder = 0, sondern gleich irgend einer Anzahl von Einheiten gesetzt werden mußte.

Die angeführte Stelle kann also Nichts bazu beitragen, ben Wiberspruch bes Herbartischen Außereinander irgend wie zu mildern. So wenig aber ein einziges Aneinander oder bas Aneinander bloß zweier Punkte als raumlich Ausgedehntes gelzten kann, so wenig kann auch ein Aneinander vieler Punkte oder bie starre Linie Herbart's bafür gelten. Wo soll nur das Ausgedehnte an ihr seyn? In den Punkten selbst hat es keinen Plat, denn diese sollen eben jeder für sich ausdehnungslos seyn; zwisichen die Punkte aber darf es auch nicht gesett werden; daher hat es gar nirgends Plat.

Der Bersuch also, in ber Conftruction bes intelligiblen Raums bas wieber gut zu machen, was bie pspchologische Raumtheorie verborben hat, muß als mißlungen betrachtet werben. So wie bort dem räumlichen Außereinander gerade Alles fehlte, was es zu einem raumlichen macht, naml. ber Raum, fo auch Deshalb muß auch ber fog. ftarren Linie, einer vielfachen Setung jenes Außereinanber, nothwendig gerabe bas fehlen, was fie zu einer Linie macht, namlich einerseits bie Ausbehnung und andererseits die Continuität. Entweder ich setze die Buntte raumlich außereinander, fo habe ich zwar ein Ausgebehntes, aber feine Linie, sonbern eine Reihe bisfreter Bunfte, ober ich fete fie ohne 3wischenraum, so habe ich awar ein Continuum, aber ohne Ausbehnung. Die ftarre Linie ift also schon beshalb ein völlig Imaginares. Diefelbe verlorne Muhe wird herbart, wie fich jum Boraus erwarten läßt, auch baran verschwenden, seine Linie als eine gerabe zu beduciren, benn als

solche muß fie boch gebacht werben, ba noch keine zweite Dimenfion und somit keine verschiebenen Richtungen vorhanden find. Debuction bes Geraben.

Alle begriffliche Erklarung bes Geraben ift rein tautologisch. Die gerabe Linie ist biejenige, welche stets in berselben Richtung fortgeht; was ist aber eine Richtung? Die gerabe Berbindungs- linie zweier Punkte. Diesen Zirkel barf Herbart nicht einmal berühren, bas erinnert gar zu unsanst baran, baß wir hier an einem Räthsel stehen, über bas uns nur die Anschauung Licht zu geben vermag. Herbart holt baher seinen Begriff bes Geraben aus einem Gebiet herbei, wo von verschiebenen Richtungen gar nicht die Rebe sehn kann, nämlich aus ber Zeit und ber Zahlenreihe.

Die Debuction beginnt bamit, baß sie zunächst aus ber fortschreitenben Reihe ber Ordnungszahlen ben Begriff bes Das wischen entwickelt. Run steht zwar Herbart diese Bezeichnung seiner Punkte durch die Ordnungszahlen jedenfalls frei, sowie überhaupt Alles nach denselben geordnet werden kann, aber das muffen wir ganz entschieden bestreiten, daß in dieser Anordnung nach Jahlen auch schon eine bestimmte räumliche Anordnung der Punkte mit bestimmt sey, wie Herbart anzunehmen genöthigt ist, um zum Begriff des Geraden zu gelangen.

In ber Zeit ist die Folge allerdings nur eine, daher hat auch alles in ihr Gesette und damit auch die Ordnungszahl absolut nur Eine Folge; ein Umstand, dem wiederum das Dazwischen der Ordnungszahlen seine absolute Unumgänglichkeit verdankt. Wenn ich einmal gesett habe, so kann ich nun nicht unmittelbar drei oder viermal seten, ich kann auch kein halbesmal seten, soder nothwendig das zweite mal seten, und darauf erst kann eine dritte Setung solgen. Die zweite Setung solgt also nothwendig und unumgänglich auf die erste, wenn überhaupt mehrere mal gesett werden soll, und darum liegt auch die zweite Setung nothwendig und unumgänglich zwischen der ersten und britten, oder allgemein die nie Setung zwischen der (n—1) in

und ber  $(n+1)^{ten}$ . Diese absolute Folge ber Setungen ist aber auch nur insosern vorhanden, als in der Zeit, also nacheinsander gesett wird, und läst sich auf keine Meise auf ein Sesen im Raum übertragen. Ich kann in der Zeit den nien Punkt nicht seten, bevor ich (n-1) andere Punkte schon gesett habe; aber ob und wie ich diese n Punkte im Raum sete, ist dem Gesets des zeitlichen Nacheinander völlig gleichgültig. Sosern ich sie im Raume sete, kann ich sie völlig regellos durcheinander seten, ohne daß dadurch ihre nothwendige Folge, sosern sie in der Zeit gesett sind, irgend wie gestört würde, die nie Setung solgt eben so nothwendig auf die  $(n-1)^{te}$ . Die Folge in der Zeit hat also mit der Folge im Raum durchaus Richts zu thun, daher kann auch aus der Gesetmäßigkeit der erstern gar Richts zu einer gesetmäßigen Bestimmung der letztern entnommen werden.

Der nie Punkt ber Gerbartischen starren Linie liegt baher nur insofern nothwendig und unumgänglich zwischen bem
(n-1)ten und (n+1)ten, als ich dabei das Segen der Punkte als
ein Segen in der Zeit betrachte, für die Folge der Punkte aber,
sosen sie räumlich gesett werden sollen läßt sich daraus nicht
bas Geringste bestimmen.

Dies konnte Herbart sicherlich nicht verborgen bleiben, und bennoch versährt seine Construction so, als ob mit ber Folge ber Bunkte in der Zeit auch unmittelbar ein bestimmtes Geset sür ihre Folge im Raum gegeben wäre: ja, als ob das Eine und das Andere, was doch nicht die geringste Beziehung zu einander hat, geradezu identisch wäre. Denn a. a. D. S. 248 sagt cr: "Es mag wohl seyn, daß jemand unzählige Wege weiß, wie man von dem zwanzigsten leeren Bilde gelangen könne zum vierundzwanzigsten;" sinsofern sie in der Zeit geset sind, wissen wir nur einen, insosern sie räumlich gesett werden, allerdings unzählige; "wir aber wissen nicht anders, als daß dieses letztere gar nicht da seyn würde, wenn es nicht solgte auf das breiundzwanzigste, — und so rückwärts." [Ganz richtig, sosern nur von einer Folge in der Zeit die Rede wäre.] "Daher können wir schlechterdings nicht anders als nur vermittelst des ein-, zwei-

und breiundzwanzigsten gelangen vom zwanzigsten zum vierundzwanzigsten." Wer könnte wohl vermuthen, daß von einer raumlichen Folge die Rede seyn soll, wenn ihm dies nicht der Zusammenhang verriethe.

Die ganze Stelle hat nur Sinn in Bezug auf zeitliche Folge, und boch follen wir burch ein vollfommenes quid pro quo biefelbe fur die Deduction einer raumlichen Folge nehmen.

Denn Herbart steht nun bamit bie bestimmte raumliche Folge seiner Bunkte als bebucirt an, — jeder Bunkt soll unumgänglich zwischen bem vorhergehenden und bem nächstsolgenden liegen —, und die drei folgenden Zeilen bringen uns auch schon durch einen neuen Sprung den Begriff des Geraden, als gleichbedeutend mit der unumgänglichen Folge, so daß der ganze Schluß, durch den Herbart den Begriff des Geraden zu gewinnen sucht, etwa so lautet:

Die Orbnungsgahlen bestimmen eine unumgangliche Folge meiner Buntte [beigufeben, "im Raum," statt in ber Beit"];

Die unumgängliche Folge aber ift die gerade Folge; Daher liegen meine Puntte in einer geraden Folge.

Die Ungültigfeit bes Vorbersates haben wir so eben nachgewiesen, ebenso leicht wird sich und auch ein Fehler im Mittelsat entbeden. Zunächst leuchtet sofort ein, daß, da es im Raume gar kein unumgängliches Dazwischen giebt, sondern ich, mögen die Punkte gesetzt senn wie sie wollen, stets beliebig viele aus beliebig vielen Wegen umgehen kann, daß auch das Gerade dazwischen kein unumgängliches Dazwischen senn kann. Mag eine Linie im Raume gerade oder krumm senn, ein Punkt aus ihr liegt nur in so sern unumgänglich zwischen zwei andern derselben Linie, als mir die bestimmte Vorschrift gegeben ist, meinen Weg auf dieser Linie selbst zu nehmen. Wenn daher herbart das unumgängliche Dazwischen ohne Weiteres als ein räumlich gerades Dazwischen sept: so liegt die Begriffs. Berwechselung auf der Hand. Der Begriff des unumgänglichen Dazwischen sinder ohne Weiteres gar keine Anwendung auf das

Räumliche, und hat baher mit bem räumlich Geraben eben so wenig zu thun, als mit bem Krummen; benn bas eine ift so umgänglich wie bas andere, und beibes wird burch ganz biefelbe nähere Bestimmung erst zu einem unum-gänglichen Dazwischen.

So wenig also die Folge ber Ordnungszahlen überhaupt Emas in Bezug auf räumliche Folge ber Punkte bestimmen kann, so wenig kann auch speciell ihr unumgängliches Dazwischen bazu benust werden, um die Folge der Puncte zu einer geraden Folge zu stempeln. Aus der zeitlichen Folge der Setzungen folgt absolut nichts Bestimmendes für ihre räumliche Ansordnung.

Wenn aber herbart geltenb machen wollte, [a. a. D. S. 248.] bag bie Bunfte beshalb in einer geraben Linie gefest werben mußten, weil noch feine zweite Dimenfion vorhanden fen, fo ift bagegen zu bemerten, baß herbart ebensowenig auch fcon eine erfte Dimenfion bat, fonbern bag er biefelbe aus feinen Bunften au conftruiren erft im Begriffe fieht. In ben Bunften felbft aber liegt burchaus feine Rothwendigkeit, bag fie gerabe bie erfte Dimension bilben follten; bas mußte aber boch in ihnen selbst liegen, wenn begreiflich gemacht werben foll, warum fle fich juft in einer Beraben anordneten. Diese Rothwendigfeit ift eine lediglich subjective, nur in bem Berbartischen Berfahren und keineswegs in ber Sache felbst begrundete, und ba uns biefes Berfahren, ben Raum aus bem Buntte und aus feinen einzelnen Dimenstonen zu fegen, schon hinlanglich als ein verfehrtes befannt ift, fo feben wir weiter Richts als die Rothwendigfeit, bag Berbart behaupten muß, jene Buntte fegen in einer Geraben anquordnen, weil er aus benfelben die erfte Dimension seines intelligiblen Raums construiren soll, aber wir feben gar Richts von einer objectiven Rothwendigfeit, bie ohne weiteres jebe Frage nach ihrer Anordnung abzuschneiden im Stande ware, und ihre Anordnung in einer Geraden wirklich nothwendia erscheinen ließe.

Die ftarre Linie herbart's hat also nicht mur weber Con-

tinuität noch Extension, sondern auch feine bestimmte räumliche Anordnung und daher weder Inhalt noch Form auszuweisen. Die Construction ist trot ihrer vermeintlichen Fortschritte gar nicht vorwärts gekommen, sondern der ganze Raum ist noch immer in den ausdehnungslosen Punkt gebannt. Herzbart zwar construirt nun immer rüstig weiter auf dieser imaginären Grundlage der starren Linie, aber es kann Nichts dabei wirklich zu Stande kommen, das wissen wir nun.

Es ift uns zu Muthe in diesem intelligiblen Raume wie in einem verwünschten Schloß, als ob man von lauter Gespenstern umgeben wäre, die vor unsern Augen durch Stühle, Tische und geschlossene Thüren hindurch gehen, während wir uns, indem wir ihnen folgen wollen, bei sedem Schritt Kops und Glieder wund rennen. So bewegen sich auch die Schatten der Hersbartischen Raum Construction unbehindert durch alle Schranken der Denkgesetze hindurch, während uns die härtesten Widersprücke an die Stirn schlagen und an die Stelle sestgebannt halten. Aber zu unserm Heil, denn diese unsanste Erinnerung gibt uns die Besinnung wieder und der ganze Spuk schwindet in sein nebelhastes Richts zusammen, so daß die Constructionen, die soeden noch den ganzen Raum zu erfüllen schienen, plöslich wieder zum ausbehnungslosen Punkte zusammenschrumpfen.

Außer ber starren Linie, die burch das Zusammen und nicht Zusammen von A und B entstanden gedacht werden soll, wird nun sosort noch eine zweite starre Linie gebildet als Resultat des Zusammen von A und B mit einem britten realen Wesen C. Bon der Beantwortung der Frage: in welcher Richtung soll denn diese zweite Linie gegen die erste gezogen werden ist seine Rede, dies bleibt ganz unbestimmt. Wer also schon anderswoher eine Fläche hat, der kann sie in jeder beliedigen Richtung gegen die erste starre Linie ziehen, wer sich aber streng an den Gang der Herbartischen Deduction bindet, der braucht überhaupt keine Richtung für seine zweite starre Linie; denn das Dilemma, einen Punkt außerhalb der ersten starren Linie zu sesen, ehe noch ein

Außer ba ift, läßt ihn überhaupt nicht aus dem Punkte beraussommen.

Die zweite starre Linie hat vollkommen dasselbe Bildungsgeset wie die erste, und unterliegt daher auch völlig berselben Kritik. Sie hat daher auch so wenig, wie die Erste, weder Continuität, noch Extension, noch irgend welche gesehmäßige Ansorbnung.

Herbart aber betrachtet nun alle biese Begriffe als beducirt, und benutt fie baher ohne Weiteres bazu, bie gesemäßigen Bershältniffe zweier und mehrerer Linien in ber Fläche zu einander abzuleiten. Mit dem Begriff des Geraden ist allerdings unmittels bar der Begriff ber Richtung, und weiterhin des Winkels als Unterschied zweier Richtungen gegeben. Aus dem Mehr oder Beniger des Dazwischen entspringt der Begriff der Entsernung.

Ausgerüftet mit biesen Begriffen kann es freilich nicht mehr ichwer halten, irgendwelche kunftliche Beweise für die geometrisihen Axiomata beizubringen, wie für Sage:

Zwei gerade Linien haben nur einen Punkt mit einander gemein [a. a. D. §. 253.]. Zwischen zwei Punkten ift nur eine Gerade möglich [a. a. D. §. 255.]. Bon einem Punkt auf eine Gerade ist nur ein Loth möglich [a. a. D. §. 255.]. Zwischen zwei Punkten ist die Gerade zugleich die kurzeste Linie [a. a. D. §. 256] zc. Die meisten berselben zeichnen sich nur durch ihre unnöthige Kunstelei aus.

Merkwürdig aber ift bas Schickfal ber Kreislinie; benn diefe geht nicht nur als ein Continuum, sondern als ein Continuum mit verschiedenen Graden ber Dichtigkeit aus der Construction hervor, das Opfer einer völlig willkurlichen Construirerei.

Diese Lehre von ber verschiebenen Dichtigkeit bes Kreiscontinuums ift auf ganz außerliche Weise in dieselbe hineingebracht. In dem Begriff des Kreises und der seinem Begriff
entsprechenden Construction liegt auch nicht das Mindeste von
einer solchen verschiedenen Dichtigkeit; diese sließt einzig aus der
willfürlichen Constructionsweise, und ich kann sie jeder andern

Linie, bie Gerade nicht ausgenommen, eben so gut andichten, wenn ich sie auf dieselbe Weise construiren wollte. Die Areisslinie ferner müßte nach dieser Construction nicht nur irrational gegen den Radius sene, sondern unendlich groß. Denn ich kann mir als Radius eine starre Linie, also eine Linie mit einer endlichen Anzahl von Punkten denken. Die Areislinie aber nach der Construction Herbarts müßte nothwendig unendlich viele Punkte enthalten, so daß ke nicht gleich 2r n, sondern gleich  $2r \infty$  zu sehen wäre.

Die Erklärung bes Incommensurabien endlich [a. a. D. 8. 259] richtet fich von selbst dabutch, baß sie annehmen muß, ber völlig ausbehnungslose untheilbare Punkt muffe unter Umskänden boch auch als theilbar angenommen werden.

Die britte Dimension wird analog ber zweiten babuech bes bucitt, daß mit den realen Befen A, B, C noch ein viertes D in Beziehung gebracht wird.

Es interessirt une baber bier nur bie Frage, wie sich nun bie Debuction bes intelligiblen Raums mit ber Rothwenbigfeit breier und nur breier Dimenstonen gurecht gu finden sucht.

Das Zusammen zweier realer Wesen gab die erste Dimenssion; das Zusammen breier die zweite und das vierer die dritte Onnenston. Rum ist gar tein Grund vorhanden, warum nicht auch 5, 6 und mehrere reale Wesen könnten zusammen gedacht werden, und warum, da bisher jedes neue Zusammen eine neue Dimension sich erzeugte, nicht auch das fünste und sechste reale Wesen im Zusammenhang mit den übrigen jedes seine eigene Dimension sich erzeugen sollte.

Ans ber Theorie bes intelligiblen Raums leuchtet nicht im Minbesten hervor, warum es mit ber Deduction von brei Dimensionen nun fein Bewenden haben sollte, sondern sie besfolgt ein Berfahren, das sich ganz ins Beliedige fortseben läst. Wie hilft sich nun Herbart [a. a. D. S. 264.], wie will er da, wo Nichts nothwendig est, eine Unmöglichkeit herleiten? Er er-Nart die Unmöglichkeit einer vierten Dimension aus dem was ihre Unmöglichkeit schon voraussebt. "Um zu zeigen, wie un-

paffend biefer Einwurf seyn wurde, und daß der intelligible Raum gerade wie der sinnliche, nur drei Dimensionen haben kann; mussen wir vor allem daran erinnern, daß es hier lediglich um eine Form des zusammenkassenden Denkens zu thun ist, die nicht erweitert wird, wenn die vorgeschlagene Erweiterung in die schon vorhandene Construction zurücksällt" (a. a. D. §. 264.)

Denn; Ein Bunft außer ber unendlichen Linie ift moglich, weil in bem Raum ber Anschauung noch eine zweite Die menfion möglich ift. Ein Bunkt außer ber unendlichen Klache ift moglich, weil im Unschauungeraum noch eine britte Dimenfion möglich ift. Warum ift alfo ein Buntt außer bem unenblichen Körper nicht möglich? Weil im Anschauungeraume feine vierte Dimenfton möglich ift. herbart nun beweift, weil ein Bunft außerhalb bes unendlichen Körpers nicht möglich ift, ift feine vierte Dimenfion möglich. Aber gerabe umgefehrt, weil feine vierte Dimension möglich ift in ber Anschauung, ift fein Bunkt außer bem unendlichen Körver möglich. Die Linie fagt und Richts von der Möglichkeit ober Unmöglichkeit eines Punktes außer ihr, sondern die Fläche, in der die Linie angeschaut wird, fagt mir bies. Ebenso sagt mir auch bie Klache Richts von ber Möglichkeit ober Unmöglichkeit eines Bunftes außer ihr, fontern ber fürzeste Raum, in bem ich bie Klache anschaue, sagt mir bics.

Desgleichen kann mir also auch ber körperliche Raum von ber Möglichkeit ober Unmöglichkeit eines Punktes außer ihm Richts sagen, sonbern die Unmöglichkeit, ihn in einem Raume mit vier Dimensionen anzuschauen, sagt mir dies. Herbart erklärt also ben Mangel einer vierten Dimension aus dem, was sich nur durch den Mangel einer vierten Dimension erklärten läst.

Ueberdies kann Herbart nur von einem Richtvorhandensenn einer vierten Dimension und nicht von einer Unmöglichkeit derselben sprechen. Denn die Anschauung apriori, aus der wir allein lernen können, was räunusich nothwendig ist, daher auch was nothwendig nicht ist, diese anerkennt Herbart nicht. Aus

feiner Theorie vollends leuchtet nicht einmal ein Grund für das factische Richtworhandensenn einer vierten Dimenston hervor, daber kann dies bei ihm lediglich Ersahrungssatz senn; er könnte etwa sagen: bisher haben wir noch keine vierte Dimenston im Raum entbeckt, daher können wir auch noch Richts in dieselbe hinein setzen; es muß also dahin gestellt bleiben, ob uns die Ersahrung mit der Zeit nicht auch noch eine vierte Dimenston an die Hand giebt, ebenso gut als es bei der Anordnung der verschiedenen Farben in ein Farbendreieck [Herbart. Lehrb. zur Psich. 1. Thl. S. 100. S. 488/89.] dahin gestellt seyn muß, ob sich nicht mit der Zeit noch Farben entdecken ließen, die eine andere Anordnungsweise nothwendig machten.

Wenn also Herbart bennoch [Allgem. Met. II. Thl. S. 264] ju bem Schluffe gelangt, bag eine vierte Dimenfion unmöglich fen, fo ift bies ein Beweis, bag feine Conftruction bes intelligiblen Raums gar nie aus ber Anschauung apriori berausgekommen ift, was auch schon baraus hervorgeht, baß er mit feiner nachgewiesener Maagen undentbaren ftarren Linie alle moglichen Conftructionen hervorzaubert. Man mußte benn glauben, baß bas Imaginare Wunder thue, was nach Bauß [in Folge feiner Theorie über bas imaginare Binom] freilich viele ju glauben geneigt scheinen, und bie Art und Beife, wie Berbart [a. a. D. §. 240] bei Beginn feiner Conftruction bes intelligiblen Raums ber  $e \varphi \sqrt{1} = \cos \varphi + \sin \varphi \sqrt{-1}$  erwähnt, als einer ber nuplichften Formeln ber Mathematit, obgleich fie nur eine gefesmäßige Berbindung wiberfprechen. ber Begriffe ausbrude, lagt vermuthen, bag Berbart burch bie Gaußische Theorie auch verleitet wurde, bem Imaginaren Bunder zuzutrauen.

Es ware baher nicht unmöglich, baß bas Unternehmen bes intelligiblen Raums theilweise aus biesem Glauben hervorgegangen ist. — Die Construction ist ausgefallen, wie sich zum Borsaus erwarten ließ, sobalb wir ihre Ausgabe kannten, nämlich bie Erbsehler ber psychologischen Raumtheorie zu vertreten und zu einem consequenten Systeme zu verarbeiten.

Sie mußte nicht nur bas gange Deficit ber pspchologischen Raumtheorie übernehmen, sonbern auch genau in ber Weise und nach ben Grundsagen weiter bauen, bie ben unvermeiblichen Ruin über jene gebracht hatten; fie mußte, wie jene gebot, ben Raum als Broduct bes empirischen Borftellens behandeln; mußte an ihm wibersprechend finden, was jene widersprechend fand, so vor Allem ben Begriff bes Continuums, weil Anschauung und Denten gleicherweise fich bagegen ftrauben, baffelbe aus Bunften zusammensegen zu laffen, die psychologische Raumtheorie aber weber als Ritt noch als Bauftein etwas Anderes zu vermenden hatte, als Bunkte. Und was tauschte die Theorie des intelligiblen Raums gegen ben confiscirten Begriff bes Continuums ein? Jenes widersprechende raumliche Außereinander zweier Bunfte, und die Aufgabe, bas Unmögliche noch einmal bamit zu versuchen, nämlich bas raumlich Ausgebehnte baraus zusammenzusegen. Daburch geriethen Ausbehnung und Continuität in unlöslichen Conflict, fo bag die ftarre Linie nur zwischen ben beiben Fallen ju mahlen hatte, entweber Continuitat und feine Ausbehnung, ober Ausbehnung und feine Continuitat.

An der Auffassung des Raums bagegen als Product des empirischen Denkens, und der hieraus entstehenden unmöglichen Ausgabe, die Raumbegriffe als empirische Begriffe zu deduciren, scheiterte der Begriff des Geraden und der Richtung und der Bersuch, der ganzen Theorie nach Deduction der dritten Dimension ihren nothwendigen Abschluß zu geben.

Die ganze Theorie bewegt sich ohne Ausbehnung, Constinuität und Richtung im rein Imaginären und verläuft ins Ungewisse. Sie bleibt in Wahrheit wie ein Saamenkorn, bas sich völlig aus sich selbst und im absolut Leeren zur Pflanze entwickeln sou, in ihrem Reime, bem Punkte steden, und vollzieht ihre Organisation gleichsam nicht wirklich, sonbern nur bem Triebe nach, weil ihr bas Erbreich, ber apriori gegebene Raum ber Anschauung, in bem sie ihre Wurzeln schlagen könnte, sehlt.

111. Die Conftruction der Materie. [Allg. Metaph. 11. Thl. §. 267 — 78.]

Die Sprechologie Mug. Dietaph. II. Thl. III. 88. 240 — 301.] befommt ben Begriff bes Realen von ber Ontologie fa. a. D. II. Abichn. S. 195 - 239] überliefert. Die Bestimmungen beffelben ergeben fich aus ber Rothwendigkeit, wenn einmal Ontologie getrieben wert, bas Reale schlechthin einfach zu feben, um irgendwie ein Lettes zu befommen, bei bem bas analystrenbe Denfen fteben bleiben fann. Da nun bas Reale als schlechtbin einfach, daher auch sowohl unzeitlich als unräumlich und feinerlei Beranderung fahig, bestimmt ift, fo kann ber Gegenstand ber außern Erfahrung, bas Ding mit vielen Merfmalen fein Reales, sonbern nach herbart nur eine Bielheit von Realen in irgendwelcher Beziehung zu einander feyn. Da ferner bie vielen Mertmale bes Begenftanbes fich auch veran berlich geigen, und biefe Beranberung einer Beranberung ber Begiebung augeschrieben werben muß, fo muß bie Beziehung ber Realen, Die febem biefer Merkmale zu Grunde liegt, nothwendig eine ben Realen bloß außerliche und jufallige Begiebung feyn; benn ware fie eine nothwendige, also im innern Wefen ober Quale ber betroffenben Realen felbft begrundete, fo murbe ihre Beranberung auch eine Beranberung jenes Quale vorausseten, was unmöglich ift, ba bie realen Wefen schon als schlechthin einfach und unveränderlich bestimmt find.

Das ber Erscheinungswelt zu Grunde liegende trausscenbentale Subject bestimmt sich daher nach Herbart als eine Vielheit schlechthin einfacher, unveränderlicher, unzeitlicher und unräumlicher Wesen, die keinerlei nothwendige Beziehung zu einanber haben, und jedem Merkmale  $\alpha$ ,  $\beta$ ,  $\gamma$ .... eines Erfahrungsgegenstandes muß eine zusäulige Beziehung mehrerer Realen,
jeder Beränderung eines solchen Merkmals keine Veränderung
ber Realen, sondern nur eine Veränderung ihrer zusäuligen Beziehung zu einander zu Grunde liegend gedacht werden.

Nun besteht bie größte Schwierigkeit aller Systeme, bie ein unveränderlich Sevendes zu Grunde legen, immer barin,

baffelbe mit dem veränderlichen Senn der Erfahrungswelt in genügende Berbindung zu setzen. Dieser Schwierigkeit hat Hersdart schon durch die Annahme vieler Realer [mit welchem Recht dies geschieht, haben wir hier nicht zu untersuchen] theilweise vorgedaut, das wichtigkte Mittelglied jedoch ist offenbar die Desduction jener zufälligen Beziehung, auf die sich sowohl die Möglichkeit des Erfahrungsgegenstandes als auch des wirtslichen Geschehens einzig grundet.

Da nun die taumliche Beziehung ber realen Wefen biefe erforderliche zufällige Beziehung senn soll, so hat die Synechoslogie beren Deduction als folche zu leiften, und es ift ihr baher die doppelte Aufgabe gestellt:

- 1) bie raumliche Auffassung so zu corrigiren, baß fie zur Synsthesis bes Realen tauglich ift, und
- 2) bie raumliche Synthesis als jene zufällige Beziehung ber Realen auf einander nachzuweisen und aus ihr ein der Beranderumg fähiges und einer vielfachen Bestimmung zugängliches Obsiect außerer Erfahrung zu beduciren.

Die erste Aufgabe follte bie von und bereits burchgesproschene Construction bes intelligiblen Raums lofen; bie Losung ber zweiten Aufgabe foll burch bie Construction ber Materie, bie wir nun zu berachten haben, gegeben werben.

Run leuchtet zwar sofort ein, daß die räumliche Beziehung ber Realen Herbart's auf einander eine solche ihnen zufällige und äußere Beziehung seyn musse; weit schwieriger aber wird voraussichtlich der Nachweis seyn, wie diese zufällige Beziehung, welche die Realen selbst gar nichts angeht, doch der znreichende Grund aller Beränderung in der Erfahrungswelt seyn könne.

Das raumliche Zusammen ber tealen Wesen soll gregenseitige Störung und Selbsterhaltung berselben zur Folge haben,
und dies ber Grund bessen sehn, was uns in ber Erfahrung
subjectiv genommen als Empsindung, objectiv genommen als Eigenschaft eines Dinges entgegentritt. Allein es fragt sich fehr:

1) ob biefe Begrundung gegenseitiger Störung ber realen Befen burch ihr raumliches Zusammen auch gehörig motivirt

fen; benn felbstverstänblich ist bies nach ber Herbartischen Bestimmung bes Realen burchaus nicht, unb

2) ob eine folche Begrundung eines obiectiven ober wirklichen Geschehens, wie die gegenseitigen Störungen als Ursache aller Erscheinung seyn muffen, durch ein bloß scheinbares Geschehen, die Beränderung raumlicher Bestimmungen, überhaupt nur zus läffig sey.

Die erste Frage betreffend, ift sofort flar, bag in ben Realen felbft, so wie herbart ihren Begriff bestimmt hat, burchaus Richts liegen kann, was die gesette Abhangigkeit ber gegenfeitigen Störungen vom raumlichen Zusammen motiviren konnte.

Die räumlichen Beziehungen find gar Nichts für die realen Wefen Herbart's. So wie biefelben überhaupt keine nothwenbige Beziehung auf einander haben, fo geht fie auch die raumliche Beziehung burchaus nichts an, fonbern biefelbe wird ausbrudlich als eine bloß subjective, nur in meinem zusammeufaffenben Borftellen exiftirende hingestellt. Daber find auch alle raumlichen Bestimmungen feine Bestimmungen fur bie Realen felbst, fonbern nur Bestimmungen meiner zufälligen Unficht ber Realen. ich alfo im zusammenfaffenden Borftellen bas Reale A neben ein anderes Reales B ober C fete, so ift biefe raumliche Bestimmung "neben B ober C" gar Richts für bie Bestimmung von A felbft, fonbern nur fur bie Bestimmung meiner subjectiven, raumlichen Beziehung beiber aufeinander. Ebenfo wenn ich z. B. A gegenüber B in Bewegung febe, ift bies feine Bestimmung fur A, fonbern wieber nur eine Bestimmung meiner subjectiven Synthes fis von A und B. Run ift gar nicht abzusehen, warum, wenn einmal alle raumlichen Bestimmungen lediglich als Bestimmungen meiner synthetischen Unsicht ber Realen gesetzt werben, die raumliche Bestimmung bes Bufammen ber realen Befen bievon eine Ausnahme machen, und eine objective Bestimmung ber Realen senn, ihre gegenseitigen Störungen und Selbsterhaltungen aur Kolge haben foll. Sind einmal die raumlichen Bestimmungen lediglich Bestimmungen einer Borstellung von bem Realen, so muß auch bie Bestimmung, bag ich bie Realen in einander ober

zusammen vorstellen soll, lediglich eine solche seyn und die Realen so beziehungslos und gleichgültig gegen einander lassen, als irgend eine andere räumliche Bestimmung. Die gegenseitigen Störungen, mögen sie nun, da sie einmal zusällig seyn sollen, veranlaßt seyn durch was sie wollen, müßten ganz unabhängig von ihrer räumlichen Lage, also von der Gemeinschaft, die ihnen lediglich unsere subjective Auffassung leiht, seyn, und sie müßten ersolgen, wenn sie einmal ersolgten, gleichgültig, ob die Realen, die sich gegenseitig stören, räumlich zusammen oder nicht zusammen vorgestellt wurden.

In dem Begriff des realen Wesens selbst also liegt gar Richts, was als Motiv dafür gelten könnte, daß die gegenseitigen Störungen der Realen von ihrem räumlichen Zusammen abhängig gemacht werden. Wenn daher vor der Deduction des intelligiblem Raums an manchen Stellen der Ontologie [so a. a. D. §§. 219; 231; 234; 237; 238; 264.] die gegenseitigen Störungen realer Wesen als ein Zusammen derselben bezeichnet werden, so kann damit keineswegs ohne Weiteres ein räumliches Zusammen gemeint seyn, sondern der Ausdruck: wir müßten die realen Wesen, die sich gegenseitig stören, zusammen denken, kann, vor einer bestimmten Deduction dieses Zusammen als eines räumslichen Zusammen, noch weiter Richts bedeuten: als daß wir sie in gegenseitiger Beziehung und zwar, da die Realen ihrem Wesen nach gar keine Beziehung zu einander haben, in gegenseitiger zusäliger Beziehung denken müssen.

In ben angeführten Stellen aber, also vor ber Construction bes intelligiblen Raums, geschieht biese Deduction eines unbestimmten Zusammen als raumliches Zusammen nicht, nach berselben sedoch, in der Construction der Materie, wird das Zusammen ohne weiteres als ein raumliches Zusammen behandelt; daher soll die Nothwendigkeit, sene zusällige Beziehung oder senes Zusammen als ein raumliches Zusammen zu denken, offenbar bei Gelegenheit der Construction des intelligiblen Raums deducirt werden.

Daburch zeigt fich une bas Berfahren Berbart's am Unfang

ber Construction bes intelligiblen Raums noch in einer neuen Bebeutung. Jenes Sepen ber realen Befen A und B balb als zusammen und balb wieber ale nicht zusammen [§§. 245 und 246.] foll nicht nur überhaupt bie Deduction raumlicher Begriffe [Stelle und Dazwischen] enthalten, fonbern foll speciell auch noch ben Rachweis leiften, daß jene zufällige Beziehung ober jenes Busammen, bas ber gegenseitigen Störung ober bem Causalverhaltniß von A und B ju Grunde liegend gedacht werben foll, nothwendig als ein raumliches Zusammen vorgestellt werden muffe. Das Recht, die Caufalitat von A und B von dem raum. lichen Busammen berfelben abhängig zu machen, foll alfo, ba fich nirgende eine objective, im Begriff ber realen Wefen liegende Rothwendigfeit barbietet, aus ber es abgeleitet werben fonnte, aus einer subjectiven Rothwendigfeit beducirt werben. Run haben wir aber in ber Untersuchung über ben intelligiblen Raum nachgewiesen, bag die aus jenem Berfahren beducirten Raumbegriffe ber Stelle und bes Dazwischen nur beshalb aus ber Conftruction auftauchen, weil bie unbeftimmten Begriffe bes Busammen und nicht Busammen in Wahrheit immer schon in ber bestimmten Bebeutung eines räumlichen Zusammen und nicht-Busammen genommen werben. So wenig baher jene Conftruction als eine wirkliche Debuction ber Raumbegriffe ber Stelle und bes Dazwischen gelten konnte, so wenig kann fie auch als Rady weis bafür gelten, bag jene jufällige Beziehung, bie ber Caufalalität ju Grunde liegen foll, nothwendig ale ein raumliches Busammen gebacht werben muffe. Man fieht baher nirgenbe einen zureichenden Brund bafur angegeben, bag ber Eintritt ber Caufalitat ober ber gegenseitigen Störungen ber realen Befen burch ihr raumliches Busammen bebingt getacht werben muffe, ein Umftanb, auf ben boch bie ganze Deduction ber Erfcheinungewelt gegrünbet ift.

Abgesehen bavon jedoch, bas biese Sesung ber Causalität als abhängig vom räumlichen Zusammen ber Realen nirgends motivirt ift, fragt es sich auch noch, ob es überhaupt nur zulässig sen, wie wir schon oben bemerkten.

Berbart unterscheibet awischen wirflichem Beschehen und scheinbarem Beschehen sa. a. D. S. 244.]. Das wirkliche Beichehen barf zwar auch nicht als Beränberung bes Realen gebacht werben, biefes ift absolut einfach und unveränderlich. Das wirfliche Beschehen fallt baher so gut in die Welt ber Erscheis nungen, wie bas scheinbare, aber es erhalt boch feine nabere Bestimmung aus bem Sepenben, aus bem specifischen Quale ber realen Wefen, mabrent bas icheinbare Gefchehen zu bem specifischen Quale ber realen Befen, an benen es vorzugeben Scheint, in gar feiner Begiehung fieht. Darnach fallt Die gegenseitige Störung realer Wefen unter bie Rategorie bes wirklichen Befchene, alle Beranderung raumlicher Beziehung bagegen unter bie bes blos scheinbaren Geschehens. Denn ba gegenseitige Störung und Selbsterhaltung realer Befen als Urfache einer jeben Erscheinung, wie blau, falt zc. gebacht werben muß, und biefe ein bestimmtes Quale ausbruden, fo muß auch ben Sto. rungen ihre specifische Qualität gegeben, und biefe ale abhangig von bem Quale ber in Storung und Selbsterhaltung gegen einander begriffenen Realen gebacht werben. Alle raumlichen Befimmungen bagegen find nach herbart lediglich Bestimmungen meiner subjectiven Beziehung ber Realen auf einander und geben biefe febst gar Richts an; baber fieht auch alle Beranberung taumlicher Bestimmungen in gar feiner Beziehung zu ben bejogenen Realen felbst und muß baher als ein bloß scheinbares Beschen gebacht werben.

Es handelt fich mithin bei ber Bedingtheit ber Störungen burch bas raumliche Busammen um die Frage: ob ein wirfliches Geschehen von einem bloß scheinbaren Geschehen abhangig gemacht werden burfe.

Herbart will die Empfindung ausdrucklich einem objectiven Borgang zugeschrieben wissen. Daher nimmt er die Seele an als ein Reales unter andern Realen, mit denen es in die Beziehung gegenseitiger Störung und Selbsterhaltung treten kann. Die Empfindung ist zwar Product der seelischen Selbsterhaltung, aber das specifische Quale, als das mir ihre Selbsterhaltung, aber das specifische Quale, als das mir ihre Selbsterhaltung,

erhaltung, die an fich immer dieselbe ift, in ber Erscheinung entgegen tritt, foll gebacht werben ale bebingt burch bas Quale ber realen Wefen, Die in berjenigen Beziehung zu einander und mit ber Seele fteben, welche als gegenseitige Störung und Selbsterhaltung und baburch ale Urfache ber Empfinbung vor-3ch muß alfo jebe Empfindung fegen als bas geftellt wirb. Product ber Seele, aber veranlaßt und ihrer Qualität nach bebingt burch eine objective Beziehung berfelben zu einer Unzahl anderer realer Wefen, um ja der Fichte'schen Auffaffung bes Realen zu entgeben. Wenn ich nun aber biefe objective Beziehung ober bas wirkliche Gefchehen ber gegenseitigen Sto. rungen wieder als bedingt betrachten foll burch eine rein subjective Begiehung, burch bas scheinbare raumliche Beschehen, so ift bies ein Widerspruch. Denn subjectiv ift offenbar eine Beftimmung, wenn ich burch fie bloß mein Borftellen beftimmt benten muß und nicht auch bas zu biefer Borftellung bingu gebachte Object; objectiv bagegen, wenn ich baburch nicht nur meine Borftellung, fondern auch bas hinzugesette Object berfelben bestimmt benken muß. Eine subjective Bestimmung ober ein scheinbares Geschehen zur Bedingung einer objectiven Beftimmung ober eines wirklichen Befchehens zu machen, heißt alfo in einem und bemfelben Athemaug eine Bestimmung als blofe Bestimmung meiner Borftellung und ale Bestimmung bes Borgeftellten felbftfe Ben.

Der Rachweis, daß eine vermeintliche objective Bestimmung durch eine subjective bedingt sey, gilt vielmehr als Beweis dasur, daß jene objective Bestimmung in Wahrheit teine objective seyn kann. Warum betont z. B. Herbart so oft, so z. B. a. a. D. S. 265.], daß ein Ton sur sich genommen weber harmonisch noch disharmonisch sey, daß also die Bestimmung eines Tons als harmonisch oder disharmonisch keine objective Bestimmung sen? Weil diese Bestimmung sich auf eine rein subjective Beziehung, den Vergleich der beiden Tone untereinsander in meinem Vorstellen, gründet. Da nun das wirkliche Geschehen nichts weiter ist, als die Rodissication einer objectis

ven Bestimmung, das scheinbare Geschehen bagegen bloß die Robisication einer subjectiven Bestimmung, so folgt aus der Bedingung der Störungen durch die Raumverhältnisse entweder: daß Eintritt und Aushebung der Störungen auch kein wirkliches Geschehen, sondern als die Modisication einer Bestimmung, die durch eine subjective Beziehung der Realen auf einander bedingt ift, auch nur ein scheinbares Geschehen seyn könne, oder: daß umgekehrt, um die Störungen als Ursache der Empfindung dem Bereich des wirklichen Geschehens zu erhalten, auch die Modisication räumlicher Bestimmungen zum Rang des wirklichen Geschehens erhoben und daher die räumlichen Bestimmungen auch als obsectiv geseht werden müßten.

Berbart aber fann feinen biefer beiben Bege betreten, fonbern muß bei ber wibersprechenden Bestimmung eines objectiven Buftandes burch einen bloß subjectiven beharren, weil er fonft nitgends einen Uebergang vom absoluten Seyn, ben felbftfianbigen realen Wefen, ju bem wirklichen veranberlichen Sepn ber Erfahrungswelt aufzufinden weiß. Dem wirklichen Seyn und Geschehen muß irgend eine zufällige Beziehung ber Realen zu Grunbe liegenb gebacht werben. Boher foll nun biefe tom= men? In ben Realen felbst fann fie nicht begründet febn, benn bann ware sie eine nothwendige und feine zufällige, wie sie ber Bechiel ber Erscheinungen forbert. Sie muß also außer ben Realen gefest werben. Burbe fie aber als etwas objectiv Borhandenes außer ben Realen gefett, so wird fle zum reinen Monftrum, zu einem Realen außer bem Realen, bas noch um vieles schlimmer mare als eine praftabilirte harmonie. Daber foll nun eine subjective Beziehung, Die raumliche Synthesis, bas Beforberte leiften, und bas Rommen und Gehen ber Realen im Raum foll als Urfache bes wirklichen Gefchehens gebacht werben, wodurch ber Wiberspruch freilich keineswegs gehoben, fonbern nur hinausgeschoben wirb, wie wir eben saben. Es liegt eine unglaubliche Inconsequeng in biefer Abhangigkeit ber Storungen ber Realen von ihrem raumlichen Busammenseyn. sonst irgend wie auf bas Räumliche Bezug hat, wird aus ber

Sphäre bes Wirklichen gestrichen. Kant wird gemeistert, weil er Attraction und Repulsion als Grundkräfte ber Materie zu Grunde legte, und diese Kräfte auf das Räumliche Bezug hätten, daher nicht als wirkliche, sondern nur als scheinbare Kräfte behandelt werden durften; die Bewegung wird als ein wirkliches Geschehen geleugnet, und doch wird alles wirkliche Sehn und alles wirkliche Geschehen der Erfahrungswelt auf ein solches räumliches Berhältniß, eine solche bloße Bestimmung meines zusammensfassenden Denkens gegründet!

Auf bieser wibersprechenden Bestimmung des wirklichen Geschens durch ein bloß scheinbares ruht nun die ganze Construction der Materie. Wenn nicht zugegeben wird, daß das räumliche Zusammen der realen Wesen gegenseitige Störung und Selbsterhaltung bewirken musse, so ist nirgends eine Erklärung dafür bei der Hand, wie die selbstständigen, beziehungslosen Realen Materie bilden sollten, b. h. eine mit Attractiv, und Repulstvfraft versehene Masse.

Sowie aber bie Materie als Bufammenhangenbes nur burch einen Wiberspruch gewonnen wirb, ebenso läßt fich auch erwarten, bag bie Debuction ber Materie als Ausge. behntes nichts als ein Gewebe wibersprechenber Bestimmun, gen fenn werbe, ba biefelbe nach ben Grundfagen gefchehen foll, welche bie Construction bes intelligiblen Raums als die einzig richtige raumliche Auffaffung bes Realen entwickelt bat. Die vermeintlichen Errungenschaften biefer Construction: baß eine Summe Unausgebehnter ein Ausgebehntes werbe, und bag ein Unausgebehntes, ein Bunkt, nothigen Falls auch als theilbar betrachtet werben könne, biefe werben bei ber Conftruction ber Materie im ausgebehnteften Maage verwerthet. Mit ber lettern "Fiction" wird gleich ber Anfang ber Conftruction gemacht [a. a. D. S. 267.]. Ein Baar Buntte follen bichter als anbere aneinander liegen, b. h. sie follen sich theilweise in einander geschoben haben. Diefe Unnahme eines theilweisen Ineinanderseyns zweier Bunfte führt, auf 2 Reale übertragen, zur Annahme einer theils weisen Selbsterhaltung, inbem nach bem Grundsag: raumliches

Busammen ber Realen gleich Störung und Selbsterhaltung berselben, raumliches Richtzusammen gleich Richtstörung und = Selbsterhaltung, von einem theilweisen Zusammen auf eine theilsweise Störung geschlossen wirb.

Raturlich bringt nun biefe wiberfprechende logische Bestimmung ber Punkte als theilbare und theilweise in einander eingebrungene, inbem bie Buncte als reale Befen gefaßt werben, nothwendig auch eine widersprechende ontologische Bestimmung Das einfache reale Wefen soll Theile haben und fich jum Theil felbst erhalten, jum Theil nicht; bas ift ein Wiberwruch, ber, ba er nicht nur eine raumliche Construction, sonbern bas Reale felbst betrifft, nothwendig gehoben werben muß. Die Realen konnen baber, wenn fie jusammen find, unmöglich bei einem theilweisen Busammen fteben bleiben, sonbern muffen nothwendig, um biefem Wiberspruch zu entgehen, in ein vollfommenes Zusammen übergehen, und bas Streben, aus bem unvolltommenen Busammen in bas volltommene überzugeben, foll ber Grund ber scheinbaren Attractivfraft ber Materie fenn. Also eine falsche Kiction, eine widersprechende logische Bestimmuna foll bie Erklarung bes Wiberftanbes enthalten, ben bie feften Körper bem Berreißen und Berbrechen entgegensegen. Diese Deduction ift wirklich ein Original in ihrer Art. Erft wird falschlicher Beise ber Bunft und bann bas reale Besen als theilbar gefest, um ein theilweises Busammen zweier annehmen zu konnen; bann wird bagegen erinnert, bag ein in jeber Beziehung, mithin auch raumlich Ginfaches feine Theile, mithin auch feinen getheilten Buftand haben fonne, aber nicht etwa um die faliche Boraussetzung, die Theilbarkeit bes raumlich Einfachen, nun zurud zu nehmen, sondern um von den selbst ale wibersprechend zugestandenen Bestimmungen weiter auf ein Streben nach vollfommenem Bufammen zu schließen, fo baß bas ganze Raifonnement in nacten Worten etwa fo lautet: Es ift unwahr, bag ein einfaches Befen Theile haben fann, es ift alfo auch unmöglich, bag es einen getheilten Buftanb baben tann, baher muffen 2 reale Wesen, wenn sie boch einmal in

bie unmögliche Lage bes theilweisen Ineinander gerathen, nothwenbig vollständig, also mit allen ihren Theilen in einander eindringen. Statt vielmehr zu schließen: Wenn es unmöglich ist, daß einsache Wesen räumliche Theile haben, so ist es auch unmöglich, daß 2 reale Wesen in die Lage bes theilweisen räumlichen Ineinander kommen können, — womit freilich dann auch ber Anlaß zur Deduction der Attractivkraft weggefallen ware.

Um bie Repulsivfraft ber Materie zu beduciren nimmt Berbart ein Busammen von brei realen Wesen an, von A und A, bie qualitativ gleich, und von B, bas qualitativ verschieden von ben Beiben feyn foll. Ferner wird noch vorausgesett, baß ber qualitative Gegensat bee B zu A berselbe sey wie bee A au B, und in gleicher Weise natürlich auch zu A. A und A zu beiben Seiten bes B in unvollfommenem Busam, men mit bemfelben, fo muffen fie nach bem Borigen ftreben, vollfommen in baffelbe einzubringen; bagegen leiftet aber B einen Wiberstand, ber als Repulsivfraft erscheint, indem fich bann jebes A gegen B, B bagegen sich gegen beibe A, also boppelt felbst erhalten mußte, was bei ber Annahme gleichen Begenfages und nach bem Grunbfag, bag gleicher Begenfag auch gleiche Selbsterhaltung bedinge, unmöglich ift. Dem A ift es alfo eine innere Unmöglichfeit, nur theilweise einzubringen, meil bies theilweise Selbsterhaltung jur Folge hatte; bem B ift es innere Unmöglichkeit, A und A gang einbringen zu laffen, weil bies fur baffelbe eine boppelte Selbsterhaltung jur Folge hatte. Sowohl theilweises wie völliges Eindringen, Beibes führt zur Borftellung eines unmöglichen Zustandes, baher muffe es, fo schließt Berbart, bei bemienigen theilweisen Ginbringen fein Bewenden haben, bei welchem fich Attraction und Repulfion bas Gleichgewicht halten. Rach Serbart muffen baber beibe Unmöglichkeiten gleichsam einen Bergleich mit einanber eingehen, und jedes ber brei Realen muß zu Gunften ber anbern ben unmöglichen Buftant auf fich nehmen. Wie fann man nur fo von ber einen Seite gur anbern bie eigenen Bestimmungen wieber über ben Saufen werfen! Denn es ift Berbarts eigene Bestimmung: baß ein theilweises Einbringen bes A und A' eine theilweise Selbsterhaltung in ihnen zu Folge hatte, und baß bies unmöglich sey, baß ein völliges Einbringen berselben in B eine boppelte Selbsterhaltung in bemselben zur Folge hatte und baß biese ebenfalls unmöglich sey.

Raum aber find biese Sate ausgestellt, so wird auch schon burch ben obigen Bergleich, — wie können sich nur zwei Unsmöglichkeiten mit einander vergleichen! — gegen beibe zugleich gesündigt und ber dreisach unmögliche Zustand soll als ber wirkliche resultirende gedacht werden.

Dabei wird natürlich ein folches theilweises Ineinander breier Realer als ausgebehnte Maffe betrachtet.

Die ganze Construction ber Materie ruht sonach auf bem breisachen Wiberspruch: 1) baß ein bloß scheinbares Geschehen, eine bloße Bestimmung weines Borstellens, als Bedingung eines wirklichen Geschehens, einer Bestimmung bes Objects meiner Borstellung selbst angenommen wirb; 2) baß bas räumlich Ausebehnungslose, ber Punkt, als ein Ausgebehntes, Theibares, und bem analog 3) auch eine Summe von theilweis in einander geschobenen Punkten als ein Ausgebehntes geset wird.

Durch eine folche Saufung wibersprechender Bestimmungen, verwoben noch mit ben eben nachgewiesenen unstatthaften Schlüffen, follen nun die Einwande ber zweiten Antinomie Rant's erledigt und entfraftet fenn [a. a. D. S. 299]. Sie ist burch biese Conftruction so wenig widerlegt, daß sie vielmehr burch bieselbe die glanzenbste Bestätigung erhalt.

Ebenso wenn Herbart ber Leibnisischen Lehre vorwirft: baß sie aus Bunkten kein räumlich zusammenhängendes Ganzes [keine Materie] hervorzaubern könne [a. a. D. S. 275], und besgleichen ber Atomistif: daß sie aus der Bewegung ihrer Atome kein wirkliches Geschehen abzuleiten im Stande sey [a. a. D. S. 298.], so liegt auf der Hand, daß die Herbart'sche Deduction bes wirklichen veränderlichen Seyns der Erscheinungswelt an ganz denselben Unmöglichkeiten scheitert, und daß er ohne jenen

breifachen Wiberspruch so wenig ein wirkliches Geschehen als zusammenhangenbe Materie erhalt.

Eine weitere unmögliche Aufgabe ber Synechologie ift: bas Reale mit ber subjectiven Auffaffung beffelben im Raum in gehörige Berbinbung zu bringen.

Kant folgerte aus ber gewonnenen Ueberzeugung, baß Raum und Zeit bloße Formen bes Vorstellens seinen, baß man von ber Auffassung bes Realen, wie es unabhängig von biesen Vormen sein möchte, gänzlich lassen musse, baß bagegen bem Gegenstanbe wirklicher Erfahrung gegenüber die räumlichen Bestimmungen völlig reale Bestimmungen, baher auch die Aenberung berselben ein wirkliches Geschehen sey, weil durch die Rothewendigkeit bes Raums als Form des äußern Sinns Richts gewisser senn, als daß alle Gegenstände äußerer Ersahrung diese nothwendige Form des äußern Sinns und damit eine gesesmäßige räumliche Bestimmung annehmen mussen.

Herbart bagegen, einerseits von der Subjectivität aller räumlichen Bestimmungen überzeugt, und andrerseits boch nicht im Stande, auf eine ontologische Bestimmung des Realen, wie es der Ersahrungswelt zu Grunde liegen soll, zu verzichten, glaubte der Metaphysis das Recht, nach wie vor ihre Bestimmungen über das Reale aufstellen zu können, dadurch zu retten, daß er ihr ein unräumliches Reales an die Hand gab, um die subjective Form räumlicher Bestimmungen nicht an die Realen selbst, sondern nur an ihre Beziehung auf einander heransommen zu lassen. Die Herbartischen Realen sind daher weder an sich räumlich, noch haben sie irgend eine räumliche Beziehung zu einander, sondern ihre scheinbare Gemeinschaft im Raume erhalten sie lediglich durch ihre Gemeinschaft in mir, dem Borsstellenden.

Daburch aber rettet fich Herbart nicht, sonbern er beschwört vielmehr wieber ben Raum in seiner ganzen vorkantischen Rathsfelhaftigkeit herauf.

Eine qualitative subjective Beziehung, wie z. B. ber Bergleich zweier Tone, last fich gang gut ale etwas blog Subjectives betrachten, ohne beshalb zu einem Bilkfürlichen zu werben. Denn die Qualitäten sind etwas objectiv Bestimmtes und Gegebenes, und ihre Beziehung auf einander ist daher zwar subjectiv, insosern die beiben Qualitäten ohne Beziehung auf einander gezeben sind, aber doch völlig bestimmt badurch, daß die Objecte meiner Beziehung objectiv bestimmt sind. Bei der räumlichen Beziehung aber sällt für Herbart alles objectiv Gegebene weg. Denn aus dem, was gegeben ist, dem Quale, läßt sich für bieselbe gar Richts entnehmen.

Es bleibt baber völlig rathselhaft, woher ber 3mang fommen foll, ber mich nöthigt, bie raumlich Bezogenen gerabe in dieser bestimmten Beise auf einander zu beziehen und nicht in jeber beliebigen andern. In ben Realen felbft liegt gar Richts bafür vorbestimmt, baffelbe ift völlig gleichgültig gegen alle raumliche Beziehung, außer ben Realen aber ift Richts. Woher also in meiner subjectiven räumlichen Synthesis berselben ein Awang, ber weber in ihnen noch außer ihnen irgend einen Grund haben fann? Die raumliche Beziehung mußte baher etwas völlig Bill. fürliches fepn, benn fie ift burch nichts Objectives gebunden, ober weil fie nun boch einmal etwas gefetlich Bestimmtes ift, mußten die bestimmenden Gesetze aus dem vorstellenden Subject deducirt werben, fo bag bie Aufgabe, bie Berbart rathfelhafter Beife ber Kantischen Raumtheorie aufburdet, vielmehr ihm felbst zur Last fällt. 21. a. D. g. 294 fagt nämlich herbart: "Rant's Bernunftfritif in ber Borrebe lehrt: ber Gegenstand, als Object ber Sinne, richte fich nach Beschaffenheit unseres Unschauungsvermögens," und folgert nun baraus, baß sich bie Gegenstanbe auch in ber Bestimmtheit ihrer raumlichen Sonthefis nach bem Unichauungevermögen richten, und bemselben jedesmal zu einer beabsichtigten Synthefis ftille halten mußten. Bon einem, ber von Rant's Lehre nichts als biefen einen nadten Cas gehört hatte, ließe fich eine solche Auslegung begreifen, nicht aber von Serbart, ber ihn boch in seinem Zusammenhange kennen mußte. Man barf kaum wagen, Etwas auf biesen Einwurf zu entgegnen; ba ihn aber herbart nicht nur in ber angeführten Stelle, sonbern auch anbermarts wieberholt gemacht hat, fo muß er boch wol gebacht haben, bamit wirklich Etwas gegen bie Rantische Raumtheorie au fagen, und die Berantwortlichkeit fann baher lediglich ihn treffen, wenn wir uns hier mit biesem Einwurf auseinander Der Zusammenhang ber Kantischen Theorie sett ben Sinn jener Worte außer allem Zweifel. Die Gegenftanbe, ale Objecte bes äußern Sinns richten fich insofern nach bemselben, als fie überhaupt nothwendig die Form raumlicher Bestimmung annehmen muffen. Der außere Sinn, vermöge feiner nothwendigen Form, bestimmt alfo nur, bag fich jeder Begenftand raumlich bestimmen muffe, wie er fich aber barnach bestimme, barüber giebt er gar feine Borschrift, sondern bies ift bloß Sache Das Erfenntnigvermögen giebt überhaupt bes Gegenftanbes. nur die Formen, nach welchen fich bas Object bestimmen muß, wie es fich aber barnach bestimmt, barüber fagt es gar Richts, sondern dafür wird hinter das Object ber Erkenntniß noch ein x gefett, damit es ale Urfache und Trager jenes Wie ber Beftimmung gebacht werben konne. Da nun Rant biefes x völlig unbestimmt läßt, barf er ihm jebes Wie, baher auch bas beftimmte Wie raumlicher Unordnung zuschreiben.

Herbart bagegen, der sich auf eine ontologische Bestimmung jenes x als einer Bielheit einsacher selbstständiger und beziehungs- loser Qualitäten nun einmal eingelassen hat, hat sich dadurch jenes Recht selbst beschränkt, so daß das x nun nur noch als Ursache des bestimmten qualitativen Wie, in der uns die Selbsterhaltung der Seele in der Erscheinung als Empsindung entgegentritt, besnutt werden kann, während es dem Wie räumlicher Bestimmung völlig unzugänglich geworden ist und dieses nirgends mehr untergebracht werden kann.

Herbart hat baher wirklich bie Aufgabe, die Bestimmtheit räumlicher Auffassung aus irgend welchen Gesetzen des Borstellens zu beduciren; benn falls er dies nicht kann, weist seine Theorie, trot ber vielen kritischen Redensarten von der völligen Richtigkeit des Raums und der räumlichen Bestimmungen, doch unvermeiblich auf irgend eine übergreisliche und außer dem Realen

liegende objective Urfache ber raumlichen Bestimmtheit hin, und ber Raum wird jenes rathselhafte Ding außer ben Dingen, wie er vor Kant, bas bunkelste aller bunklen Probleme, bastanb.

Run haben wir zwar bei ber Kritif ber psychologischen Raumtheorie Herbart's gesehen, bag bort bie raumliche Anords nung ber Borftellungen aus einer gesemäßigen Abstufung ihrer Berschmelzung unter einander beducirt wird, jene Theorie ift also auch wirklich barauf angelegt, bas bestimmte Wie ber raumlichen Unordnung aus Borftellungsgefegen zu beduciren; aber wie fommt herbart zu einer folchen Abstufung in ber Berschmelzung ber Borftellungen, aus ber bie raumliche Anordnung fich erflaren foll? Rur baburch, bag er annimmt, bie realen Wefen, von benen bie Störungen gegen bie Seele ausgehend gebacht werben muffen, feven ichon im intelligiblen Raume geordnet [Blych. a. Wiffenfch. II. Thl. Berte VI. S. 111.]. Die Synechologie, um nicht unvermeiblich auf ein rathselhaftes Reales außer bem Realen hinzuweisen, sett alfo bie Möglichkeit ber Debucton beftimmter raumlicher Unordnung aus Borftellungsgefegen voraus, und bie Debuction raumlicher Anordnung aus Borftellungsgefegen fest wiederum icon eine objectiv bestimmte raumliche Unordnung aus ber Synechologie voraus, mas ein offenbarer Birfel ift.

Herbart weiß baher nirgends eine objective Bestimmtheit täumlicher Anordnung herzunehmen. In ben Realen selbst als durchaus unräumlichen und beziehungslosen Qualitäten kann diesselbe nicht mehr untergebracht werden, und aus der bloßen Zussammenfassung im Borstellen vermag er ste auch nicht zu erklären.

Am Auffallenbsten zeigt sich biese Rathlosigkeit ber Syneschologie in ber Erklärung ber Bewegung. Wenn für bie Bestimmtheit räumlicher Anordnung überhaupt kein Grund angezeben werden kann, kann natürlich auch keiner für die Aenderung einer solchen bestimmten Anordnung gegeben werden. Run wird aber alle Veränderung auf veränderte Wechselwirkung ber Realen untereinander, und die veränderte Wechselwirkung auf ihre veränderte räumliche Beziehung zurückgeführt. Daher muß

ich mir nothwendig die realen Wesen mitunter auch bewegt benken. Bas ist nun eine solche Bewegung? Eine Bestimmung bes Realen ist es nicht; benn dieses, als bloses Quale, ist ganz gleichgültig gegen alle räumliche Beziehung. Eine willfürliche Beränderung meiner subjectiven Beziehung der Realen auf einander ist es auch nicht; benn die Bewegung vermittelt vielmehr nach Herbart sortwährend meinen Versuch, die Realen in bestimmter Weise zusammenzusaffen und thut meinem Streben nach räumlicher Sonthesis einen fremden Zwang an.

Ober ferner: Was ist das Resultat einer solchen Bewegung? Eine Beränderung im Realen selbst ist es nicht, dieses ist und bleibt dasselbe wo es sich auch befinden mag. Es ist daher nur eine Beränderung meiner synthetischen Borstellung von den Realen. Als solche müßte sie aber auch einen bloß subjectiven Grund haben. Dieser läßt sich aber durchaus nicht angeben.

Es hat fich also Richts geanbert im Realen, sonbern nur in meiner Borftellung von Realen, und boch muß ich, ba biese Aenberung gar nicht von meinem Borftellen abhing, berselben einen objectiven Grund geben, ber nirgends gefunden werben fann.

Die Synechologie Herbart's leidet baher in ihrem angewandten Theile an bem boppelten Fehler:

- 1) daß sie einerseits das wirkliche Geschehen, die gegenseitigen Störungen ber realen Wesen, aus räumlichen Bestimmungen, dem Zusammen berselben beduciren, und anderseits doch alle räumliche Bestimmung als völlig nichtig für die Realen und bloß als Bestimmung meiner Borstellung von benselben sesthalten soll, so daß das wirkliche Geschehen von einem bloß scheinbaren abshängig gemacht wird.
- 2) Daß sich Herbart burch seine ontologische Bestimmung jenes Kantischen x, bas ben Gegenständen der Ersahrung vorschreiben muß, wie sie sich in die Formen unseres Erkenntnisvermögens hinein bestimmen, dieses x als Ursache der objectiven Bestimmtheit räumlicher Anordnung selbst unzugänglich gemacht hat. Die räumliche Bestimmung hat baher, da sie Herbart ebenso wenig aus blosen Borftellungsgesesen beduciren kann, weber im Ich

noch außer bem 3ch und beshalb nirgends einen Grund, falls er nicht in eine rathselhafte Realität außer bem Realen gefest wers ben foll.

In ben \$6. 284 — 286 fucht bann Berbart noch bie Tauglichfeit feiner farren ginie an ber Berichtigung ber von Beno nachgewiesenen vermeintlichen Wiberspruche im Begriffe ber Be-Wir brauchen uns jeboch barauf nicht wegung zu erproben. einzulaffen; benn bie Wiberfpruche, welche bie Conftruction ber farren Linie zu einer völlig imaginaren machen, find schon aus ber Lehre vom intelligiblen Raum hinlanglich befannt. Conftruction ber farren Linie beruht ja auf berfelben falfchen Betrachtungsweise bes Continuums, aus ber jene Wibersprüche bes Zeno hervorgingen, nämlich aus ber Betrachtung bes Continuums als ein unendlich getheiltes, und fie fann baber jene Wiberfpruche nicht lofen, sondern muß fie vielmehr befestigen helfen. Wird bas Continuum bagegen, nach ber Theorie Kant's nicht als unenblich getheiltes, sonbern nur als unenblich theilbares betrachtet, so ist weber in ihm selbst noch in ber Bewegung ein Widerfpruch vorhanden.

Man fonnte nun vielleicht vermuthen, bag fich gleiche Schwierigkeiten, wie fie fich fur Berbart aus ber Unwendung bes raumlichen Schemas auf bas Reale ergeben, auch aus ber Stellung, welche bie Beitverhaltniffe gegenüber bem Realen einnehmen, entwidelten. Aber gerabe, weil die Raumtheorie bie Last jener Wiberspruche auf sich genommen hat, ift bas zeitliche Borftellen nun völlig bavon befreit. Jene Schwierigkeiten ergaben fich einerseits baraus, bag bie raumliche Beziehung, obgleich bloß Beziehung meiner Vorstellungen unter einander, boch ben Brund einer objectiven Beziehung übernehmen follte; andrerseits resultirten fie aus bem Umftanb, bag ber Begriff bes Realen ober bes transcenbentalen Subjects ber Erfcheinungswelt in einer Beise ontologisch bestimmt wurde, welche es unmöglich machte, ben objectiven 3mang, ben bie subjective raumliche Beziehung gu einer bestimmten und keiner willkurlichen macht, irgend wo unterzubringen.

Bon beiben Schwierigkeiten ift bas zeitliche Borftellen frei. Denn ba einmal bie raumliche Beziehung die Berantwortlichfeit für bas wirkliche Beschehen übernommen hat, so braucht bie Beziehung in ber Zeit burch Nichts mehr belaftet zu werben, mas fie ale bloß subjective Beziehung nicht verantworten konnte. Bas aber ben zweiten Bunft, die objective Bestimmtheit meiner subjectiven zeitlichen Beziehung anlangt, so ift biese burch bie objective Bestimmtheit raumlicher Begiehung ichon mit vertreten. Denn ob ich frage: Warum ich A und B in biefem Zeitmoment gerabe fo raumlich jufammen muffe, ober warum ich biefe räumliche Zusammenfassung von A und B gerade in dem Zeitpunkt machen muffe, ift im Grunde ber Bebeutung nach baffelbe. Beibe Fragen zielen auf einen und benselben objectiven Grund Diefer Bestimmtheit ber Auffaffung bin, und laffen fich baber auch burch einen und benselben Grund beantworten. Da wir also schon die räumliche Beziehung für diesen Grund in Anspruch genommen haben, fo fonnen wir bie zeitliche unangefoche ten laffen, und es hindert alfo Berbart feinerlei ontologische Unnahme, die Beziehung in ber Zeit als lediglich subjective Beziehung meiner Borftellungen aufeinander aufzufaffen. aber bie Zeit, analog ber erften Dimenfion bes Raums, auch als ftarre Linie aufgefaßt wirb, unterliegt fie berfelben Kritif wie biese.

Bir bursen baher hiemit unsern Gang burch ben Theil ber Herbartischen Philosophie, ber bie Theorie von Raum und Zeit betrifft, für geendet betrachten; und glauben im Borhersgehenden den Beweis geleistet zu haben, daß diese Deduction der beiden Anschauungsformen als empirischer Formen durchsaus mißlungen ist. Herbart hat in Bezug auf die Metaphysis, troß der Umwälzung, welche die Kantische Philosophie hervorbrachte, Richts gelernt und Richts vergessen; er hat sich troßbem wieder durch seine ontologischen Dogmata die Hände din den lassen, und die Theorie über Raum und Zeit liesert den schlagenden Beweis von der Berderblichkeit eines solchen Supremats metaphysischer Dogmata über die freie Forschung. Hers

Ritter: Encyllopadie ber philosophischen Biffenfchaften. 253

bart behauptet in der Philosophie eine ähnliche Stellung, wie Tycho de Brahe in der Aftronomie.

Wie bieser, trot ber evibentesten Ueberlegenheit bes neuen Copernicanischen Stitems, sich bemselben boch nicht befreunden und von ber alten Borstellung einer sestschenden Erbe nicht lassen fen konnte, so konnte auch Herbart trot Kant nicht bavon lassen, ben Schwerpunkt seines Systems wieder in ontologischen Principien zu suchen, und wie Tycho's System in Folge bessen als ein wahres Chaos von Unbegreislichkeiten gegenüber dem Copersnisanischen erscheint, so auch Herbart's Theorie über Raum und Zeit gegenüber ber einsachen Lehre Kant's.

## Recensionen.

Enchtlopadie ber philosophifchen Biffenfchaften. Bon beinrich Ritter. Zweiter Band. Gottingen, 1863.

Ich habe am Schlusse ber Besprechung bes ersten Theils ber Ritter'schen Encystopable auf ben Gegensat ber Philosophie Schleiermacher's und Krause's hingewiesen. Dieser tabelt ienen, daß er die Philosophie als bloße Weltweisheit sasse, während ste ihm entschieden Gottesweisheit ist. Diese theocentrische Richtung der Philosophie tritt noch entschiedener in Franz von Baader hervor, bessen Philosophie im weitesten Sinne Relissionsphilosophie ist, so daß nämlich die Religion bei ihm das Alles bestimmende und beherrschende Princip ist. Dieses tritt schon gleich in seiner Ersenntnisslehre hervor, wo der Sat des Cartesius: cogito ergo sum, als salsch und irreligiös verworsen und in den umgewandelt wird: cogitor, ergo cogito. Denn unser Wissen seh nur unser Gewiswissen von Gott.

Damit wird bie Erkenntnistlehre als Begrundungswiffenichaft der Metaphyfik für Irrthum gehalten, obichon der tiefstimmige Theosoph in seinen Borlesungen über speculative Dogmatik selbst von einer anthropologischen Begrundung ausgeht. Dagegen hat nun Krause gerade das große Berdienst, das er bie

Erkenntnissehre von ber Metaphysik wesentlich unterscheibet und sie zur Begründungswissenschaft dieser macht. Damit hat sich bieser Philosoph über die pantheistische Weltansicht Fichte's, Schelling's und Hegel's erheben wollen, welchen die Erkenntnisslehre die Metaphysik ift, weil sie das Wissen des Menschen von sich, der Welt und Gott für die Production des Sehns, nicht bloß des Wissens vom Seyn dieser Gegenstände, halten und den Erkenntnisgrund mit dem Sehnsgrund verwechseln.

Allein die Erfenntnislehre Krause's ift ungenügend. Ich verweise hier beshalb nur auf Erbmann's Geschichte ber neuem Philosophie 3. Bb. 2. Abth. S. 683 f.

Auch Schelling in seiner neuften Periode unterscheibet ben erkenntnistheoretischen Theil ber Philosophie von ber Metaphysik und Realphilosophie und nennt jene negative, diese pos sitive Philosophie. Da jene regressive, zu ben höchsten Principien zurudgebenbe Wiffenschaft ift, ihr Gott Enbe, aber nur ber 3bee, nicht ber Existen, nach ift, so ift in ben verschiebenen Stufen ber naturlichen und geistigen Welt, burch welche bie regressive Methode vermittelt ift, Gott ausgeschloffen. Es giebt fo eine "atheologische" Raturphilosophie, Anthropologie, Psychologie, Ethif, Aefthetif und im gewiffen Sinne auch eine "atheologische" Religionsphilosophie. Es giebt aber auch eine theologische und religiose Erfenntniß aller biefer Disciplinen. Erbs mann in seiner interessanten Schrift über Schelling, Salle, 1857 belobt Schelling beshalb, weil er eine in biefem Sinne negative und positive Philosophie habe, in welcher berfelbe Inhalt zweis mal portomme. Es ist bieses auch eine Methode, die uns von ber bisherigen Geschichte ber Philosophie nothwendig gegeben ift, um fie zu begrunden. Die Wiffenschaftslehre, sagt Schelling ift atheistisch, bie Ibentitate - ober Raturphilosophie pantheistisch, und über fie ift jum Monotheismus fortzuschreiten. fagt, Schelling habe die Rluft zwischen seiner frühern beibnischen ober naturalistischen und spätern mittelalterlichen, theosophischen Bhilosophie, mithin bie Kluft zwischen Afien und Franz v. Baaber, burch seine negative Philosophie ausgefüllt.

Es ift ganz richtig, baß die neuere Philosophie eine im Brincip und der Methode der mittelalterlichen entgegengesette Richtung hat. Diese lettere hatte den Inhalt durch die Offendarung gegeben und daher trug er als solche Offendarung auch seine Gewißheit und Wahrheit unmittelbar an sich. Die neuere Philosophie aber soll den Inhalt durch die angegebenen Ideen in der Bernunft besiehen und dessen Gewißheit und Wahrheit durch dieselben beglaubigen. Sie mußte daher einen regressiven, zu den Principien und Gott hinführenden Weg gehen, und mit Gott enden, um mit ihm den wahren Ansang des Endes zu machen. Damit hat sie das Princip und die Methode der mittelalterlichen Philosophie aus der Vernunft begründet, und befolgt nun deren Rethode, ist progressive Philosophie.

Es fragt fich nur, welchen Inhalt eine regressive Philosophie hat, ob ste rein rational, ober ibealreal, ob ste reines Denken, reine Denknothwendigkeit, mithin ob fie Denk. ober Erfenntniglehre, Wiffen bes Wiffens ift. Schelling fagt, Die Wiffenschaftslehre Fichte's und bas Ibentitatssuftem feven nicht theistisch, aber bie Vorausseyung für einen wiffenschaftlichen Allein jene Wiffenschaftslehre ift Subjectivismus, und die Ibentitätsphilosophie ift Objectivismus. Der theistische Bottesbegriff forbert jebenfalls bie Einheit ber Subjectivität und Bu biefer führt aber bie negative Philosophie Objectivitat. Schelling's feineswegs, viel weniger zur Existenz Bottes außer unferm Begriff von ibm. Den Uebergang bes Scheins jum Seyn findet nur die Erkenntnislehre, nicht aber die rein rationale Philosophie. Der Anfang ber positiven Philosophie Schelling's ift ein menschlicher, feineswegs ein vermittelter burch bie negative Philosophie, und er ist noch bazu objectivistisch, wie die Identitatsphilosophie. Die Einheit ber Subjectivitat und Objectivitat ift nirgends bei ihm zu finben.

Die Erkenntnisslehre ist allerdings "atheologisch," weil sie ein Biffen bes Wiffens ist, mithin in ihr bas Senn nur gewust wird, wie es für und, nicht aber außer unsern Wiffen an und für sich ist. Es ift in berselben bas Selbste. Welte und

Gottesbewußtfenn nur bie Bestimmung bes menschlichen Beiftes, nicht Gottes, nicht bas Wiffen Gottes von fich und ber Welt. Es herrscht in ber Erfenntnißlehre nur ber Erfenntnißgrund bes Senns, aber ale ein productiver, bas Wiffen auf apriorische Beise burch bie Ibee bes Wiffens erzeugend. Sie ift in biesem Sinne nicht bloß analytische und synthetische, sonbern productive, schöpferische Wissenschaft. Selbst ben Begriff Gottes als Enbe barftellen ift "atheologisch," weil er aus ber naturlichen Bernunft erzeugt wird mit reiner Spontaneitat berfelben, freilich unter Boraussetzung bes Wiffens als bes objectiven Princips ber Erfenntniklebre. Die negative Philosophie Schelling's ift aber feine apriorische Wiffenschaft, sonbern nur eine Phanomenologie bes Geiftes, welche sich ihres Fortschritts nur burch bie gegebene Wirklichkeit und Erfahrung verfichert. Es ift bieselbe Methobe ber Ibentitätslehre, von welcher Schelling selbst fagt, fie fer eine ihm burch bie Wirklichkeit aufgebrungene. Ich will bier nicht weiter in biese Fragen eingehen, behalte mir bieses einer eignen Besprechung vor mit Berudfichtigung ber gebachten, fehr intereffanten und beachtungswerthen Schrift Erbmann's über Schelling.

Nach Allen biesem kann man die Realphilosophie ber vorliegenden Ritter'schen Enchklopädie nicht mit Unrecht "atheologisch" nennen, wie benn auch der erste Theil berselben so genannt
werden kann. Denn auch der Begriff Gottes in demselben hat
biesen Charakter. So hat denn auch die Physik den empirisch
gegebenen Weltbegriff zum Inhalte und zwar den der Natur und
bes von Hegel sogenannten subjectiven Geistes mit Ausschluß
der Pneumatologie. Dieser Ausschluß hat seinen Grund in dem
auf rein empirischer Grundlage ruhenden Weltbegriff Ritters, ist
aber von den weitreichendsten Folgen für die Physik und für die
Ethik, wie sich später zeigen wird.

Wenn Fr. von Baaber bem cogito ergo sum entgegen, sett: cogitor, ergo cogito und unfer Wiffen als ein Gewußtschn von Gott bezeichnet, so hat er bie Ibeen, welche Inhalt ber Bneumalologie find, als bie Alles bestimmenben Grundprincipien

bes Denkens und Sepns angegeben. Wer bas Denken bes Denfens und Wiffen bes Biffens "atheologisch" faßt, benft nur unfer Denfen, weiß nur unfer Wiffen, bat nur Gott und bie Belt als Inhalt unseres Selbstbewußtsepns, unseres 3ch. Allein wenn die Erkenntnisslehre die Idee des Wiffens aum objectiven Erfenntnisprincip macht, fo ift bas Wiffen unferes Wiffens auch ein Biffen unferes Gewußtseyns von Gott, bas fich aber burch bie Erkenntnislehre felbft rechtfertigt und begrundet. Die Theosophie hat baffelbe nur als eine Annahme ober Boraussenung. und bie atheologische Philosophie fommt über unser Wiffen von Gott nicht jum Biffen Gottes von fich und ber Welt binaus und es fehlt ihr auch die Schöpfung, Erlösung und Bollendung ber Belt. Sie kennt baber auch nur einen unendlichen Res und Brogreß und bat feine bestimmten terminus a quo. per quem und ad quem bes Sepns und Werbens.

Allein die Transscendenz Gottes in der Theosophie ift ebenso einseitig, wie die-Immanenz desselben bei dem Pantheismus. Dieser kann nur bleibend überwunden werden, wenn man die Ersenntnissehre von der Metaphysik und Realphisosophie gehörig unterscheidet, und dieselbe als die Immanenz des Seyns im Bissen dem Begriffe nach auffast und begründet, durch welche die Transscendenz sedes Seyns, sowohl Gottes als der Welt ihre Begründung sindet. Allein die wahre Einheit des Denkens und Seyns ist nicht der reine Begriff oder die bloß lögische, sondern die Idee, durch welche ein Erkennen und Wissen und ein Ibealismus möglich ist. Dieser hat aber auch einen Realismus zur Folge.

Gehen wir nun zur Physik Ritters über. Bei ber Bestimmung bes Begriffs ber Ratur legt ber Berf. die verschiebenen Ansichten über ben Begriff ber Ratur zu Grunde, und weist die zu enge und zu weite Bestimmung berselben ab. Die Lettere beruht ihm auf einer Berwechslung der Ratur mit dem Wesen. S. 13 ff. "Die Raturwissenschaft, heißt es S. 30 f., hat nur das allgemeine Geset, unter welchem die individuellen Dinge stehen, zu erforschen; Alles aber, was dem selbstständigen Wesen

ber Dinge gehört, rechnet fie ju ben Bufalligfeiten." Sie gewinne baber bem Individuum gar fein Intereffe ab, fie wolle nur bie Art erfennen. "Unter ben Formen ber Raturerflarung giebt es brei, die mechanische, bynamische und teleologische." S. 35 f. Es folgt nun eine treffliche Darftellung und Beuttheilung ber erften Korm, ber fogenannten Atomenlehre. S. 42. - Die neuere Physik und Mechanik hat fich genothigt gefehen, fehr viele bestimmt ausgeprägte Elemente ber bynamischen Raturerklarung in fich aufzunehmen, und die Raturwiffenschaft ift barauf ausgegangen, berfelben eine fichere Stelle neben ber mechanischen Erklärung zu ermitteln. S. 58 f. Es wird nun die Unzulänglichkeit ber brei Erklarungeformen in objectiver und subjectiver Sinkot mit großem Scharffinn nachgewiesen, und bie mabre Rethode ber Raturerflarung in ber Burudführung ber Ericheinungen auf bie Wechselwirfung, welche bie mechanische und bonamische Erklarung in fich aufnimmt, gefunden. S. 123. biefer Ginleitung beginnt bie Phyfit bes Unorganischen. "Das Unorganische ift und nicht leichter, sondern schwerer begreiflich als bas Organische; benn erft in biefem eröffnet fich uns eine Einficht in die wahre Bebeutung ber Gubstanzen. Wir stellen Die Phofit bes Unorganischen nur beswegen an die Spige, weil fie mit ber allgemeinften Grundlage alles natürlichen Werbens fich beschäftigt. Sie zeigt bie Ratur in ihrem erften, niebrigften und buntelften Grade. Aus ihm muffen alle höhere Formen ber Ratur begriffen werben." S. 137. Wie hierbei fich bie mechanische, donamische und teleologische Raturentwicklung vereinigen mußte, wird weiter gezeigt 137 f. "Durch bie Berbinbung ber mechanischen, bynamischen und teleologischen Raturerklärung wird die allgemein logische Erklärung der Erscheinungen durch die Begriffe: Substanz, Leben und Bechselwirfung nachgewiesen." **S.** 126.

hier wird beim Unorganischen vor allem bas Problem ber Raumerfüllung besprochen, und es werben die Substanzen ber unorganischen Natur als ihrem Wesen nach nicht zu bestimmen und nur durch die Empsindung und Belehrung über ihr Daseyn

"Sie leiften nicht nur unsern Sinnen gewährend angesehen. einen Biberftand, fonbern fegen auch jeder bewegenden Rraft einen Biberftand entgegen, ber überwunden werben muß, wenn fle aufhören follen, ihren Raum zu erfüllen und ihn andre Subftangen einnehmen zu laffen. Diefes hat zu bem Schluß veranlaßt, daß biefe Substanzen Rörper waren und man hat ihnen Undurchbringlichkeit und Borofitat beigelegt. Der Widerftand wird nur burch ben Busammenhang ber Theile eines Körpers ober bie Rohafton geleiftet, und biefe ift bie allgemeine Bebingung alles forperlichen Dasenns. Die Robaffon fonnen wir ableiten entweber von bem Ganzen ober ben Theilen, die fich wie Allgemeines und Befonderes verhalten. Die mechanische Erklarung fieht im Augemeinen, bie bynamische im Besonbern ben Grund ber Rohaffon, obichon bas Angeführte ihren Grund. faten entsprechen murbe, S. 139 n. 6. "Die mechanische Unficht nimmt forperliche Atome an, beren Theile in einem unüberwindlichen Bufammenhange fteben. Das Bange ift ber Brund ber Rohaffon und biefes ift ein Individuum. Der Körper wird hier gebildet burch bie unüberwindliche Rohaftonefraft bes Atome, und biefe als Substang betrachtet. Der Wiberspruch biefer Unficht ift, baß fie ben Körper als Substanz und als Erscheinung auffaßt, " S. 147 f. Die Ansicht, Die von den Theilen ausgeht jur Erklarung ber Robafion, nimmt forperlose Atome an, und nennt fie physifche Buntte im Raume, Rraftpuntte. Es handelt fich hier barum, ju zeigen, wie ben untorperlichen Atomen Angiehunge = und Abftogungefrafte beimohnen, S. 150 f. Anfichten werben S. 153 f. beurtheilt und wiberlegt. fehr umfaffende Biberlegung findet auch die Atomität, bie zum Beften gehört, mas über bieselbe gefagt worben ift. Ueberhaupt findet man bier überall Belehrung über die wichtigften Fragen ber Phyfif, auf die ich nicht näher eingehen fann.

Ich will hier nur noch furz die Pfychologie berühren, babei indes die Stellung, welche Ritter berfelben im System ber Philosophie giebt, und was er über die Unbegrenzbarkeit ihres Inhaltes sagt wie seine Behauptung, daß sie angehende Philos

sophie few, übergehen, und nur hervorheben, daß er mit Recht bie Seele ale eine Erscheinung ber geistigen Individualität betrachtet und ihr Wefen als bie reflexive Thatigkeit bezeichnet. Er halt bafur, bag ber gangen Ratur Leben als ihr Befen innewohnt und schreibt auch ber Bflanze eine Sele zu, S. 149 Anm. 2 und S. 154. Er unterscheibet eine erfte Ratur als reines Bermögen, und eine zweite, bie in ber Entwicklung als Rraft erscheint, und tritt bamit bem einseitigen Begriff bes Bermogens entgegen, welchen Serbart befampft hat ohne baß er bie riche tige Ansicht von ihm gewonnen hat. Das Wesen in ber Natur hangt Rittern von ber Praerifteng ber Indiduen ab, welche ihre Rrafte im Leben beweisen follen, S. 282. Ueberall ift Spontaneität und Trieb hierzu anzunehmen. Bei ber Unterscheibung ber Seelenvermogen und Bestimmung burch jene fieht Ritter S. 369 Leibnit ben richtigen Weg zur Bestimmung bes Begehrungsvermogens zeigen.

Es werben hier bie Hauptfragen ber Anthropologie und empirischen Psychologie auf lehrreiche Beise abgehandelt, und schätbare Beiträge zu biesen Zweigen ber Philosophie gegeben.

Senaler.

Grundlinien der Biffenschaft der Ratur als Biederherstellung der reinen Erscheinungsformen, von R. Ch. Planck. Leipzig, T. D. Beigel, 1864. XVIII und 326 S. gr. 8.

Der Hr. Berf. nennt es ein "feststehendes Borurtheil", wenn man die naturwissenschaftliche Erkenntniß für unvereindar mit einer "logisch gesehmäßigen und voraussehungslosen Ableitung der Erscheinungsformen" hält. Er betrachtet diese Ableitung als eine "Forderung der Philosophie." Refer. ist anderer Meinung. Eine voraussehungslose Ableitung der Erscheinungsformen ist unmöglich, weil jede Art von Naturphilosophie die Natur und ihre Erscheinungen voraussehen muß und erst auf die vorhandenen Thatsachen ihre Begründung dauen kann. Sagt doch der Hr. Berf. selbst, daß die Erklärung und Ableitung der

Thatsachen bie genaue Renntniß berselben voraussett. Die vorliegende Schrift, welche eine Art von Naturphilosophie enthält, will "bie reinen Erscheinungen in ihr volles Recht wieder einfeten." Sie geht von ber Anficht aus, bag bie jegige Raturwiffenschaft, wenn fie auch in ber Beobachtung Erscheinungen jum Ansgangspunkte hat, in ben auf ihre Beobachtungen gegrundeten Theorien im Widerspruche zu ber "reinen Erscheinung" Sie will burch die "reinen Erscheinungen" ben "innern gegenseitig erklarenben Busammenhang ber Erscheinungen", ihren "ursprünglichen innerlich gesehmäßigen Grund" und ihr \_naturliches Entwidlungsgeset nachweisen. Als Grundgeset ber gangen Ratur, auf welches nicht bloß ihre Anfangsformen, Schwere, Barme, Licht, sonbern eben fo ihre Schlufformen, Dragnisches und Beiftiges, wie bie zwischen beiben in ber Mitte liegende Entwidelung hinweisen, wird ber Cat bezeichnet (G. VII.), "daß in ber ursprünglichen Ausbehnung als innerlich ftetiger Einheit burchaus fein Theil fur fich ift, bag alle nur in ber rein unfelbständigen Busammenfaffung mit bem Bangen find."

Daß die Erscheinungen mit ben gegenwärtig herrschenben "naturmiffenschaftlichen Theorien" im "entschiedensten Wiberfpruche" find, ift ber Bunft, von welchem ausgegangen wird. Dies foll baburch bewiesen werben, bag fich uns Licht, Farben, Barme, bie Körperwelt anders barftellen, als wir fie nach ber mechanischen und chemischen Theorie ber Ratur auf-Licht und Barme zeigen fich und namlich nicht in faffen follen. Schwingungen, und so wird die Schwingungstheorie als unhaltbar hingestellt, weil sie im Gegensage zur wirklichen Erscheinung ein "Anberes, mas berfelben zu Grunde liegen foll, an bie Stelle jener fest." Es wird ber Einwendung begegnet, baß ja auch nach ber eigentlichen aftronomischen Erscheinung Sonne und Gestirne fich um die Erbe breben, und daß biefes fich boch nicht fo, fonbern bei ber Erbe gegenüber ber Sonne umgefehrt Diese Meinung "beruht, heißt es S. 9, nicht auf ben Erscheinungen im vollen Sinne, sonbern ift bloß eine unvollständige subjective Auffassung berselben, die burch vollstänbige Renntniß ber reinen Erscheinungen sich berichtigt." Der Hr. Berf. bezeichnet als Resultat ber bisherigen Raturwissensschaft "bie unheimliche Wahrnehmung", daß "unsere Sinne die Dinge und nicht so darstellen, wie sie an sich sind, daß wir also insoweit in einer Welt des subjectiven Scheines leben." Er will die Dinge fassen wie sie an sich sind, nicht, wie sie und erscheinen; sie sind ihm "die reinen Erscheinungen", die "reinen Thatsachen", von welchen er in seiner Philosophie der Ratur ausgeht. Diese "reinen Erscheinungen" will er in ihrem Zusammenhange darstellen, auf ihre letzen Gesetze und Grundslagen zurücksühren. Diese sollen im Grundcharafter der reinen Erscheinungen, in den unmittelbar kosmischen Formen, in der planetarischen Welt, sowohl in der unorganischen als in der organischen Entwicklung nachgewiesen werden.

Allein wir fonnen bie reinen Erscheinungen, wie ber Br. Berf. will, nicht erkennen, b. h. Erscheinungen an und fur fich, ganglich abgesehen von dem sie empfindenden und erkennenden Die Erscheinungen find Wirfungen innerhalb ber Subiecte. Organe bes empfindenden Subjects, und mas fie außerhalb berfelben an fich find, wiffen wir nicht. Wir muffen annehmen, sobald bas vernünftige allgemeine Bewußtfeyn ber empfinbenben und benkenben Subjecte übereinstimmt, bag bie Dinge auch an fich bas find, als was fie uns erscheinen, und werben also hier ben Unterschied bes Dinges an fich und bes Dinges in ber Erscheinung aufheben. Wir werben von gleichen Birfungen (ben Borftellungen) auf gleiche Urfachen (bie Objecte) schließen. Dabei bleibt aber bie Auffaffung ber Erscheinungen und Thatsachen immer subjectiv, und wir erhalten bas Dbiect nicht losgetrennt von feiner Beziehung jum Subject, ohne baß wir beshalb bie Objecte bloß subjectiven Schein nennen fonnen, weil mit bem Bewußtsehn ber Borftellung ftete bie Uebergeugung ibrer Aufnothigung von Außen, ihres Gegebenfenns burd einen außern Factor unzertrennlich verbunden ift. ift bies nicht ber Fall, wenn bie Borftellung ein Product unferer Einbildungsfraft ift. Wenn ber Gr. Berf. als bie "reine

Thatsache", die "reine Erscheinung" des Lichtes das Erscheinen eines "leuchtenben Objectes aus ber Kerne" bezeichnet, fo ist auch biese Erscheinung nur subjectiv; bas Licht kommt so bem empfinbenden, anschauenben Subjecte vor. Deshalb wiffen wir noch immer nicht, was bas Licht an fich als "reine Erscheinung", "reine Thatfache" ift. Ebenfo verhalt es fich mit ber Schwere, Barme, Eleftricitat und allen übrigen Ericheinungen und Thatsachen, welche, wie sie an fich find, ale "reine" bingestellt werben follen. Will man fich barauf berufen, bag bie Bibrationen bes Lichtes und ber Barme für und feine Erscheinungen, am wenigsten reine Erscheinungen an fich find, fo fann bamit die Schwingunstheorie in ber Lehre vom Lichte und ber Warme nicht umgeftoßen werben. Beibe Arten von Schwingungen find ja nicht bie erscheinenben Rorper felbft, fonbern fie follen lebiglich ben Erflarungsgrund abgeben, warum am Rörver Erscheinungen vorfommen, welche wir Licht und Barme nennen. Die Bibrationen find also nach ber Schwingungetheorie nicht die Erscheinungen, sondern lediglich der Erflarungegrund gewiffer Arten von Erscheinungen. Das wir eine reine Erscheinung im Unterschiebe von ber subjectiven erkennen konnen, wird bamit nicht bewiesen, bag wir bie Bewegung ber Sonne um bie Erbe als reine Thatfache annehmen, mahrend gerabe bie wirkliche, bie eigentliche Erfcheinung an fich bie Bewegung ber Erbe um die Sonne ift. Denn foll die Bewegung ber Sonne um die Erbe "nicht die Erscheinung im vollen Sinne, sondern bloß eine subjective Erscheinung" seyn, so fragt es fich, ob es noch eine andere Erscheinung außer biefer Bewegung ber Sonne um bie Erde giebt? Immer erscheint uns die Sonne in Bewegung und nicht die Erde, biese Erscheinung ist für uns die ganze und volle, nichts Reues fommt zu ber Erscheinung hingu, wenn fich ber Irrthum ber Bewegung ber Sonne um bie Erbe in bie Bahrheit ber Bewegung ber letteren um die erstere verwandelt. Es zeigt fich teine andere fogenannte "reine" Erfcheinung; fie bleibt immer die alte, nicht die Erscheinung, sondern der Erklarungsgrund berfelben ift ein anberer. So werben burch bie vorliegende Wiffenschaft ber natur bie bisherigen Theorien ber Phyfif, Mechanif und Chemie nicht umgestoßen. Sie halten sich allerbings und mit Recht an die Erscheinungen ober Thatsachen; biefe aber können nicht anders empfunden, angeschaut und erfannt werben, als burch bas Subject. Eine Erfenntniß ber Erscheinung an fich, von bem Subjecte vollständig abstrahirt, ift unmöglich. Diefe vor une liegenden, une gegebenen, innerhalb unferes Subjectes empfundenen, von ihm angeschauten und gebachten Erscheinungen follen nur erflart werben. Boraussetzung alle Erscheinungen einer Eigenschaft in allen Buftanden und Beziehungen zu erklaren und die Wiffenschaft die Richtigkeit der Erklärung auf mathematischer, absolut gewiffer Erkenntniggrundlage zu erharten im Stande ift, fo ift auch nicht ein entfernter Grund vorhanden, eine folche Theorie ju verwerfen, und weil ber Erklarungsgrund fich uns nicht als Erscheinung barftellt, ihn zu einem nichtigen Schein zu begrabiren. Die Naturwiffenschaften tonnen es mit feinen andern als ben finnlich mahrnehmbaren Dingen zu thun haben. Bir erkennen niemals ben Rorper an fich, fonbern lediglich seine äußere Erscheinung. Darum ist auch die einzige Quelle der Raturerkenntniß bie finnliche Wahrnehmung, bie Erfahrung, bie Beobachtung. Riemals fann bie Ratur anbers als aus fich, burch die Beobachtung unserer Sinne und unseres Berftandes, uumöglich aber aus unserem Beifte in voraussetzungslofer Ableitung ihrer Erscheinungen conftruirt werben. Das Lettere führt au ben langft übermundenen Schwarmereien ber Raturphiloso phie. Die Undulationstheorie, welche von bem Brn. Berf. befampft wird, erklart alle Erscheinungen bes Lichtes. wird das Licht nicht anders genommen, als es erscheint. hier geht man vom leuchtenben Bunkte aus, ber sein Licht nach allen Seiten hin verfenbet; auch hier nimmt man an, bag bie leuchtenden Rorper mesentlich aus magbarer Materie bestehen. Auch hier werden undurchsichtige, burchsichtige und burchscheis nende Körper unterschieben. Auch hier herrschen bie allgemeinen Gefete ber Reflexion, Brechung und Disperfion. An ben außern Etscheinungen wird durch die Bibrationstheorie nichts geandert. Die Bibrations - Theorie nimmt nur die Kortpflanzung des Lichtes durch Schwingungen der Theilchen eines umwägdaren, äußerst elastischen Stoffes an, den man Aether nennt. Ift damit die äußere Erscheinung ausgegeden? Ist die Schwinzung sielbst das Licht, ist sie nicht vielmehr die Thätigkeit des Stoffes, den man Licht nennt? Diese Theorie nimmt nur an, daß die Erscheinungen des Lichtes erst mit der Bewegung des Lichtsoffes oder Aethers beginnen. Es ist durch die Interferenzerscheinungen, welche ihre Erstärung besonders durch Grimaldigefunden haben, erwiesen, daß jene Erscheinungen allein genügend dies Aetherschwingungen erklärt werden können, während dieses dei der früher geltend gewesenen Emanationstheorie Rewston's nicht der Fall ist.

Roch muß Refer. bemerken, baß, wenn es auch wirklich Emas außerhalb unseres Denkens giebt, bieses eben immer nur durch unser Denken erfaßt wird und erfaßt werden kann, und baß es beshalb umpassend ein "über bas bloße Denken ganz hinausliegendes" (S. 317) genannt wird.

Die so genannte philosophische Entwickelung ber Natur im Sinne bes herrn Berf. erleibet keinen Auszug und muß an Drt und Stelle theils in ber Ginleitung, theils im Grunds harafter ber reinen Erscheinungen, in ben unmit. telbar fosmischen Formen und in ber platentarischen Belt nachgelesen werben. Sie ift bie jegigen Erklarungen burch die Naturwiffenschaften weber zu verbrängen, noch zu erganzen im Stande, wie bies ichon ein furger Ueberblid ber Ginleitung Gewiß ift auch vom Standpunkte ber Wiffenschaft zu bezweifeln, mas am Schluffe angebeutet wird, bag ber höchfte Buftand, bas höchste lepte Ziel ber Menschheit bas Recht fen. So heißt es S. 324: "Gben, weil es fich um bie volle Einis gung bes Bewußtseyns mit ben natürlichen Bebingungen bes Daseyns handelt, so ift bas Ziel beffelben auch nicht mehr bloß ein innerlich fittliches und religiofes, sonbern es handelt fich auch nun erft und jugleich bamit um bie volle und umfaffende Bebeutung bes Rechtes als bes Inbegriffs ber gesammtäußeren ober gegenständlichen Bedingungen, mittelst welcher das freie Handeln die umfassende sittliche Bestimmung Aller zu verwirklichen hat. Und in diesem vollen und universellen Ausbau des Rechtes erst, der ebenso, wie die Ergänzung des Bewußtseyns durch die Raturwissenschaft ein unterscheibendes Ziel der Reuzeit ist, wird sich die wahre gegenbildliche Bollendung der ersten noch einseitig religiösen und dem Jenseits zugekehrten Ansangsform des Christenthums ergeben."

Refer. fann unmöglich bas Recht hoher ftellen, als bie Sittlichkeit, auch nicht bas Recht in seiner vollen und umfassen ben Bebeutung. Das Recht hangt immer auch in feiner größten Bollenbung mit bem außern Gefete, ber Bewalt und ber außern Röthigung jufammen. Man fann gezwungen werben bas ju thun, was Rechtene ift. Die Bewalt bes Staates fchreitet ein, wenn es nicht geschieht, was nach bem Befete ber Staatsmacht geschehen soll. Um ben Gebanken, bie innere Gefinnung, ben Willen fummert fich bas Recht nicht, ausgenommen inwiefem jene zu Sandlungen werden und als Sandlungen dem äußem Befete und bem außern 3mange ber Bewalt anheim fallen. Der höchfte und vollendetfte Buftand mare aber offenbar ber, wo es bieses Zwanges nicht bedürfte, wo das Rechthandeln in einer innern Selbstnöthigung unferes freien Willens feine Begründung fande. Ein solcher Zuftand ift aber ber ber Sittlich. keit, welcher baher überall über bem bes Rechtes fteht! Die Sittlichkeit ift nicht vom Rechte eingeschloffen, wohl aber muß bas wahre Recht seine Grundlage in ber Sittlichkeit finden. Refer. fann barum auch bie "Unfangeform bes Chriftenthume" barin nicht erkennen, bag es "noch einseitig religiös und bem Jenseits augekehrt" fenn foll. Es gehört bie Religiofitat und bie hinwendung jum Jenfeits wesentlich und nothwendig jur Ibee bes Chriftenthums. Denn bas Chriftenthum bort mit bem hinwegbenten biefes Charafters auf. Dasjenige aber, mas jum Wefen eines Gegenstandes nothwendig gehört, fann nicht als eine Unfangeform beffelben bezeichnet werben.

R. A. v. Reichlin : Meldegg.

Die Theorie des Penkvermögens. Bon Courad hermann, Prof. Dresden, Berlagsbuchhandlung von Rudolph Aunge, 1863, 70 S. gr. 8.

Der durch eine Reihe von philosophischen Schriften ruhmlich bekannte herr Berf. giebt in vorliegender Arbeit anziehende und nühliche Beiträge zum Studium der Logik. Auch da, wo man mit den Resultaten der Untersuchung nicht einverstanden sehn kann, regt diese den aufmerksamen Leser vielsach zum Beiterdenken über die wichtigen hier behandelten Gegenstände an.

Der Herr Berf. nimmt bas Denken im weitesten Sinne bes Bortes als bas "gange Borftellungsleben." In "genauerer Kaffung bezeichnet ber Begriff bes Dentens nur einen einzelnen Act ober eine bestimmte Abtheilung bes Lebens ber Seele; hier begrenzt fich bas Denken namentlich mit zwei andern wichtigen kunctionen unseres Innern, einmal mit dem Kuhlen ober Empfinden, andererseits mit bem Bollen." Im weiteren Sinne bes Wortes werben bemnach von bem herrn Berf. auch bie Empfindungen unter bie Rategorie bes Dentens geftellt, weil fie dem "gangen Borftellungsleben" untergeordnet werben. Als 3med ber Denfthatigfeit wird namlich "bas Erfennen" bezeichnet. Auch ber "Thatigfeit bes Empfindens ober Fühlens in uns liegt ein Bestreben bes Erfennens ju Grunde." Denn jebes Gefühl hat immer ein bestimmtes Object, auf welches es sich richtet und burch welches es in uns felbst erft hervorgerufen und veranlaßt wird." In ben Empfindungen und Gedanken suchen wir bie Dinge "ihrem innern Wesen nach in und aufzunehmen und zu ergrunden." Go werben zweierlei Arten von Erfenntniffen unterschieden, bie "benfenbe" und bie "empfindenbe" Erfenntniß. Der Gegenstand , ber empfindenden Erfenntniff" ift bas Einzelne ober Concrete, ber "ber benfenben" bas Augemeine ober Abftracte.

Refer. ist hiemit nicht einverstanden. Die Gefühle ober Empfindungen gehören nicht unter den Begriff des Denkens wesder im engern noch im weitesten Sinne des Wortes. Wenn der Hr. Verf. unter dem Denken im weiteren Sinne das ganze Borstellungsleben versteht, so gehören auch unter dieses keines wegs die Empfindungen ober Gefühle. Aus ihnen entstehen

wohl Borftellungen, man fann fie vorstellen; fie find Objecte ber Borftellungen, aber feine Borftellungen. Empfindung wird hier mit Wahrnehmung (perceptio) verwechselt. Die Wahrnehmung unterscheibet fich von ber blogen Empfindung, welche nur Gegenstand ber Pinchologie nicht ber Logit ift, baburch, bag bie Empfindung immer nur am subjectiven Buftande haftet, Wahrnehmung aber fich immer auf ein Object bezieht, das dem Wahrnehmenden gegenüber als ein Anderes deffelben dafteht. Empfindung ift Stimmung bes Lebens und zwar entweber eine vermehrte (Luft) ober eine verminderte (Unluft). Diefe Stimmung, biefes Beben und Sinken ber Thatigkeit ber Organe ift aber rein subjectiv und erkennt nichts, so lange fie bloges Befühl ober Stimmung bleibt. Dann fommt erft bas vom Befühlevermögen wohl zu unterscheibende Erkennen und kann auch biefe Stimmung ober Empfindung jum Gegenftande innerer Betrachtung erheben. Die Stimmung ift eben fo wenig Erfennt, niß, als ein subjectiver Zustand bas ihn veranlaffende Object felbst fenn kann. Das Empfinden richtet sich nicht auf ein Db ject, sonbern es wird burch ein Object veranlaßt, hervorgerufen; es ift passiv nicht activ. Ihm liegt kein Streben nach einem Dbject ju Grunde, sondern im Gegentheile ift biefes Streben erft bie Folge ber bas Subject eigenthumlich ftimmenben Einwirfung bes Objects. Die Empfindung geht nicht wie ber Bebankt barauf, bas Ding seinem innern Wefen nach in sich aufzuneh-Die Empfindung ift burch bas Object hervorgerufene men. Stimmung; eine folche aber geht erft als Wille ober Trieb auf bas Object. Die Stimmung felbft ift gegenüber bem außern und innern Wefen bes Objectes burchaus indifferent; es ift Sache bes Erfennens und nicht bes Fühlens, bas innere Befen bes Dinges ju ersaffen und Sache bes Begehrungsvermogens und nicht bes Erfenntnigvermögens, nach biefem innern Befen gu ftreben. Nicht burch Empfinden, sondern nur durch Borftellen und Denken kommt man zur Erkenntniß. Es kann barum nur von einer vorstellenden ober mahrnehmenden und benkenden, nicht aber von einer empfindenden Erkenntniß die Rede seyn. Empfins

bung ift eine Duelle, ein Mittel, eine Beranlaffung jum Erfennen, aber nicht, wie ber Hr. Berf. will, eine Erfenntnifart felbft.

Das Denfen im engern Sinne "unterscheibet" bie Seele bes Menschen von ber bes Thieres, ber Gebanke im eigentlichen Sinne wird burch "bie Form ber Sprache" ausgebruckt. Princip bes Unterschiedes bes menschlichen und thierischen Seelenlebens wird mit Recht in ber Freiheit gefunden. Berhaltniß unferes Denkens zu feiner Form, ber Sprache, ift als hörbare Lauterzeugung zur Mittheilung ber Gebanken an Andere junachft "ein rein außerliches." Die Sprache ift uns aber auch bei bem "Ausbildungsproceß unseres eigenen inneren Denfens" nothig. Wir find an die Worte und Denkformen ber Die Sprache bilbet bie Brenze fur bie "bei-Sprache gebunben. ben Abtheilungen unseres Erfennens." Der Berr Berf. meint hier bie von ihm unterschiedene "empfindende" und "benkende" Art bes Erfennens. Daß aber biefe von uns oben gurudgewiesene Unterscheibung bes Erkennens unhaltbar ift, zeigt eben bie Sprache. Denn bie Sprache brudt nicht bie Empfindung, sonbern ben Bebanten aus. Die Empfindungslaute bilben feine Bebanken = ober Erkenntniffprache. Man kann hier nicht von Borten, alfo auch nicht von Gebanken reben, ba jene Zeichen berfelben find. Es war ein lacherlich erscheinenbes Bemühen, fo genannte Worte in ber Thiersprache aufzuzählen, wie Dupont de Remours 11 Borter ber Tauben, 17 ber Suhner, 33 ber hunde, 14 ber Ragen, 22 ber Ochsen und Ruhe und ein formliches Wörterbuch fur bie Sprache ber Raben auffinden wollte. Sagt boch ber Br. Berf. felbft, baß "bie Empfindung als folche niemals in bie Sprache einzutreten ober burch fie ausgebruckt ju werben vermag." Wenn übrigens in ber Sprachbilbung zuerft "einfache, aus wenigen Lauten bestehenbe Wurzeln" als "Ausbrudsformen bestimmter unmittelbarer Empfindungsanschauungen ber Seele" herrschten, und erft spater "bie aus ber Berbinbung biefer einfachen Burgeln gebilbeten Borter" als "Trager ober Reprafentanten ber feften allgemeinen Begriffe" auftraten; fo ift bas ganze Seelenleben boch nicht zuerst allein "ein im anschaus

lichen Empfinden befangenes" gewesen, und bas Bermögen bes Denfens ift nicht in ber Menschheit "bas ber Beit nach spatere." Der Menich ift urfprunglich nicht nur ein empfindenbes, er ift auch ein benkendes Wesen. Selbst das Kind, indem es empfinbet, benft, und feine Empfindungen find mit Gebanken verbunben. Schon bas Lallen bes Rinbes, bas es beim Unterschiebe ber Gegenstände zeigt, ift ein Offenbaren ber Gebanten. Die Sprache ift ursprünglich eine Menschensprache und keine thierische mit bloken Empfindungslauten. Spricht boch ber herr Berf. feibst von "Empfindungsanschauungen" und "empfindungsans fcaulichem Leben." Anschauungen find aber etwas Anderes, als Empfindungen; fle feten wohl Empfindungen voraus; abn Die bloge Empfindung ift noch teine Anschauung. Die Stimmung ber Organe ift noch keine Anschauung; erft bas zum Bewußtseynbringen bes wirkenben Objectes ift Anschauung und wird Erfenntniß.

Die Logif wird als die "Wiffenschaft von den Gesetzen mo Formen des menschlichen Denkens" bestimmt (S. 8). Die Erstläung des Denkens als einer rein innern Erscheinung der Seele soll Aufgade der Psychologie seyn; und allerdings geht diese Ertläung zunächst von der Psychologie aus; allein die Logif kann nicht umhin auch das Denken als innere Erscheinung der Seele an sich zu behandeln; die Logif ist nicht nur eine "kritische" und "gesetzgedende," sie Logif ist nicht nur eine "kritische" und "gesetzgedende," sie ist auch eine psychologische Wiffenschaft. Ohne das Denken an sich zu kennen, können seine Gesetz und Kormen nicht entwickelt werden. Es ist daher unrichtig, wenn es S. 9 bestritten wird, daß die Logif "eine erklärende oder naturwissenschaftlich beschreibende" Wissenschaft sey. Sie ist die ses allerdings nicht allein; aber es ist damit ihr innersich naturwissenschaftlicher oder psychologischer Charakter, eine ihrer Aufgaben, bezeichnet.

Rach bem Begriffe ber Logif werben ihr Werth, ihre Stellung zu ben andern Wiffenschaften, ihr Interesse, ihre Stellung zur Philosophie, bas Erkenntnisprincip bieser Wiffenschaft, die Eintheilung berfelben behandelt (S. 9—13). Die Hauptab.

theilungen ber Philosophie find "Metaphysit, Logit umb Ethik." Sie beziehen sich auf die Principien "des Seyns, des Erkennens und des Handelns." Das Berhältniß dieser Wissenschaften zu einander wird angedeutet und die Psychologie der Metaphysit und die Aesthetif der Ethik angeschlossen. Die Logik schließt drei Hauptmomente in sich. Sie ist die "Theorie vom Denkvermdsgen als solchem, die Lehre von dem allgemeinen Geset der wissenschaftlichen Form, die Begründung des Formalprincips der Philosophie" (S. 14).

Der Awed bes Denfens ift bas Erfennen. Es entfteht bie Krage, wie bas Denken beschaffen sebn muffe, um biesem 3wede zu entsprechen. Wenn bas Denken als eine "fubjective Bewegung bes Borftellens ber Seele" bezeichnet wird; fo fteht biefem wohl einiges Bebenten gegenüber. Bewegung tonnen wir und wohl nicht anders als physisch vorstellen; es gehört hiezu Raum und Zeit; die Bewegung ift ein Wechsel bes Raumes in ber Zeit; man fommt von einem raumlichen Berhaltniß in ein anderes. Diefes ift aber beim Borftellen eben fo menig ber Kall, als bei ber benfenben Bearbeitung ber Borftellungen burch Begriffe, Urtheile und Schluffe. Der Beift fann Gebanten ober Borfiellungen vergleichen, trennen und verbinden, mas beim Begreifen, Urtheilen und Schließen geschieht, ohne Raumwechsel ober Bewegung; Bewegung ift für bas Denten hochftens ein bilblicher, zur Bezeichnung ber Sache wenig geeigneter Ausbrud.

Inwiesern ber Inhalt bes Denkens mit bem Inhalte bes Seyns, auf welches sich bas Denken bezieht, übereinstimmt, tommt bem Denken die Eigenschaft ber Wahrheit, im entgegensgeseten Falle ber Unwahrheit zu. Das Denken kann nur wis berlegt werben burch ein "von seinem Inhalt abweichendes, mit ihm concurrirendes Denken." Der Gebanke kann nur burch ben Gebanken geprüft werden, wie der "Diamant nur durch ben Diasmanten geschlissen wird." Die allgemeinen Principien der logischen Richtigkeit sind, daß das höhere oder vorausgesetzte Denken, welches den Ansang einer ganzen Gedankenreihe bildet, ein in seiner Wahrheit unbedingt sessfehendes, andererseits aber, daß

alles weitere hieraus abgeleitete Denken ein in seinem Inhalt mit diesem einstimmiges sehn musse" (S. 16). Bur Richtigkeit bes Denkens gehört aber auch "die Bollständigkeit oder allseitige Erschöpsung des über einen bestimmten Begriff möglichen oder berechtigten Denkens" (S. 17). Alles Denken ist ein rein innerer Borgang der Seele. Es liegt ihm zunächst "der Proces der Abstraction" zu Grunde, dazu kommt noch die Combination. Die Abstraction bildet den "Stoff," die Combination die "Form" bes Denkens (S. 20).

Das Element alles Denfens ift ber Begriff. Die Begriffe find ihrem geistigen Inhalte nach gleich ben "allgemeinen Glementen ober Artbeschaffenheiten ber Dinge." Bunachft ift bas Denten nur Sache "ber einzelnen Berfon ober bes Inbivibuums" (S. 23). Jeber Einzelne hat andere begriffliche Borftellungen von ben Dingen, er orbnet und verfnupft fie individuell. System der Begriffe und Denkformen jeder Sprache ift ein verschiebenes. Bundchft fann man barum nur vom subjectiven, persönlichen ober nationalen Denfen reben. Die Theorie des Denkens hat es aber nur mit ber Ratur "bes objectiven oder an fich sependen Gebankeninhaltes selbft" ober mit bem subjectiven nur insofern zu thun, als sein Inhalt mit bem objectiven übereinstimmt (S. 22). 3mei Grundanfichten fteben fich über bie Ratur bes Denkens entgegen. Das Denken ift nach ber einen "eine bloße subjective ober menschlich psychologische," nach ber anbern eine "objective ober sachlich metaphyfische Bestalt." Die Gegenfage find am schroffften in ben mittelalterlichen Spe ftemen bes Rominalismus und Realismus ausgebrudt. Das unmittelbare Denten ift junachft "fubjectiv;" benn es finbet in ber Seele bes Einzelnen ftatt. Es ift aber seinem Stoff ober feiner Materie nach "objectiv vorhanden." Es ift ein Reflex bes allgemeinen ober begriffsmäßig geiftigen Inhalts ber Dinge in bem aufnehmenden Debium einer bestimmten menschlichen Subjectivität. In bem wirklichen Denken ift ein objectives und fubjectives, ein materielles und formelles Element verbunden (6. 24).

Der Inhalt eines allgemeinen ober objectiv logischen Begriffs wird zunächst immer burch ein bestimmtes Wort der Sprache verförperlicht. Treffende Bemerkungen sinden sich bei dieser Beslegenheit über bas Berhältniß ber Begriffe zu den Worten, der Sprache zum Denken, der Grammatik zur Logik und in der ganzen weiteren Entwicklung der Schrift.

Durch Hegel, zu bessen Standpunkt Schelling vorbereitete, wird das Denken als mit seinem Inhalt oder Stoff, dem Seyn identisch hingestellt. Der objective Inhalt wird in der Sphäre der Subjectivität dialektisch construirt. Das Hegel'sche System ist "einseitiger idealistischer Dogmatismus." Die "formale methodische Begründung der Mittel," welche zur Identität des Seyns und Denkens führen sollen, ist eine "unreise" und "mangelhafte." Sine "rein empirische Untersuchung des Denkvermögens allein ist das Mittel, durch welches das Princip einer derartigen Erstenntnis begründet werden kann" (S. 38).

Die Eintheilung der gemeinen ober formalen Logif in Begriffe, Urtheile und Schluffe wird nun behandelt. Der Begriff wird durch seine Merkmale erkannt. Jeder Begriff muß sich in Merkmale oder Eigenschaften auslösen lassen. Das Merkmal muß auch noch anderen Begriffen zukommen. Es ist selbst wieder ein Begriff. Die Eigenschaften der Begriffe sind wieder Begriffe. Umsang, Inhalt und Verhältniß der Begriffe wird genau bestimmt und erklärt. Der Uebergang wird von da zur Definition, Eintheilung und Construction des Begriffs gemacht (S. 30—41).

Mit ben Begriffen find die Jahlen verwandt. Die Jahlen find im Grunde nichts als Begriffe, boch ohne bestimmte Besichaffenheit oder Qualität, "bas ganz reine und abstracte Elesment ber Quantität." — Allein zum Begriffe gehört wesentlich die Qualität; ein Begriff hat als Einheit der Borstellungen im Geiste nicht nur Umfang, sondern Inhalt; Inhalt ist aber ohne Qualität undenkbar. Wird boch nach dem herrn Berf. der Begriff selbst in dem, was er ist, durch "seine Mersmale" erstannt. Das Mersmal ist der "Unterschied" des Begriffes von

anbern. Die "Gesammtheit ber Merkmale eines Begriffs" ift ber Begriff felbft. Merkmal aber ift Bestimmtheit, Gigenschaft, Qualität. Demnach kann ber Begriff nicht ohne Qualität gebacht werben. Die Bahl ift bie Wieberholung bes Dinges ober ber Borftellung (Anschauung). Es find bie Quantitaten in ber Beit nacheinander gebacht. Schon Blato erfannte in ber Bahl ein Mittleres zwischen Ibee und Ding. Die Bahl fann baber auch nicht ber "rein geistige Prototyp fur bie Ratur und bie innern Berhaltniffe bes Begriffe," wie G. 41 angebeutet wirb, fenn. Die Bahl foll einen "Umfang" und einen "Inhalt" haben, weil fie aus "gewiffen einfacheren Bableinheiten besteht, theils auch von gewiffen größern Bahlenverhaltniffen eingeschloffen ift." Allein mit ber Bahl verhalt es fich gerabe, wie Kant bei ber Beit mit Scharffinn nachgewiesen hat. Unter ben Begriff gehören bie Gegenstände, welche seinen Inhalt bilben, fie find ihm untergeordnet ober von ihm eingeschloffen; bie Begenftanbe find nicht Theile bes Begriffs; ihre Summe bilbet ben Begriff nicht, sondern nur die Einheit, das Uebereinstimmende der Merfmale ber unter ben Begriff gehörigen Vorstellungen. Bei ber Bahl aber ift es anders, gerade fo, wie bei ber Zeit. Die zehn Einheiten g. B., welche bie Bahl gehn ausmachen, find Theile ber gangen Bahl gehn, fo bag bie Summe biefer gehn Bahleneinheis ten = zehn ift. Man hat also nur eine Anschauung, aber feinen Begriff. Behn Begenftanbe, Die mahrgenommen werben, wenn man von ihrer Qualität ober ihrem Inhalte, woburch fie eben Begriffe werben fonnen, abstrahirt, werben gehn Bableneinheiten, ein abstrahirtes Quantum ohne Qualitat, also fein Begriff; fondern eine Beziehung, ein Berhaltniß, in welchem bie Gegenstände gedacht werben, beren Einwirfen Borftellungen und daburch Begriffe veranlagt.

Scharffinnig ift bie Untersuchung über bie Begriffstlaffen, so wie überhaupt bas Verhältniß ber Sprache zum Denken ber anziehenbere Theil ber vorliegenden Schrift ift (S. 42-45).

Die "logische Ausbruckform eines Berhältniffes zwischen Begriffen" ift bas Urtheil. Die "fprachliche ober gramma-

tifche Ausbrucksform" beffelben ift ber Sas. Wenn S. 45 bas Urtheil nur aus zwei Begriffen, bem bes Cubjects ober "bes Begenstandes" und bem bes Brabifats ober bem Begriffe, melder "ben Inhalt ber logischen Ausfage bilbet," bestehen foll; so ift zwar allerdings bas Subject ber Begriff, über welchen bie Aussage ergeht, also ber Begenstand bes Urtheils, bas Brabicat ber Begriff, ber bas enthalt, mas von bem Subjecte ausgefagt wirb, also ber Inhalt ber Aussage. Immer find aber bamit bie Beftanbtheile bes Urtheils nicht erschöpft. Es handelt fich gegenüber ben beiben Begriffen bes Subjects und Prabicats immer noch barum, ob ber Ausfageinhalt bem Begenftanbe beis gelegt ober abgesprochen wirb. Es handelt sich also wesentlich beim Urtheile um bie Berbinbung ober Trennung bes Subjects und Bradicats. Deshalb ift fein britter nothwendiger Bestandtheil, wie bies auch beim Cape, bem grammatifchen Ausbrud bes Urtheile, ber Fall ift, bie Copula, welche allerbings gegenüber bem Subjecte und Bradicate ale ber Materie bes Urtheils nur beffen Form, aber bennoch nothwendiger Bestandtheil ift. ift auch bie Brundform aller Urtheile bie bejahende ober verneinenbe Qualität ber Urtheile. Das "Wefen" ober bie Bebeutung ber logischen Form bes Urtheils fann nicht bie "Gleichsetzung ober bie Behauptung ber Ibentität bes Inhalts des einen Begriffs mit bem bes anbern" fenn; benn folches finbet nur bei Urtheilen, welche Definitionen find, ftatt, in tenen bie Gleichheit des Subjects und Pradicats ausgesprochen ift. weitaus meiften Kallen ift bie Korm anftatt ber ibentischen bie ber Uebereinstimmung und Zusammengehörigkeit ober ber Richtübereinftimmung ober Richtzusammengehörigfeit bes Subjects unb Brabicats.

Ganz richtig ift die Behauptung, daß im Urtheile alle diesienigen Beziehungen ihren Ausbruck finden, "die zwischen den Begriffen selbst obwalten." Rach den Arten der Beziehungen der Begriffe richtet sich "die Zahl der möglichen Arten oder Formen der Urtheile" (S. 47). Die Thätigseit des Urtheils hat ihre Bestimmung in der Erkenntnis eines Begriffes." Wichtig

ift, was über ben Zusammenhang ber Urtheilsbilbung mit ber Sathilbung (S. 49-56) gefagt wirb.

Die logische Theorie vom Urtheil führt zur Behandlung ber sogenannten allgemeinen Rategorien bes Denfens. gemeinhin angenommenen werben Quantitat, Qualitat, Relation und Modalität genannt. In ber Anwendung ber Qualität auf bie Urtheile werben, wie einft von Rant geschah, bejahende, verneinende und limitative oder beschränkende Urtheile unterschieben. Doch werben bie letteren in einem anbern Sinne, als von Rant, genommen. Rant nennt bie limitativen Urtheile auch unenbliche. Es find folde, in welchen bie Regation nicht mit ber Copula, fondern mit bem Brabicate verbunden ift. Solde Urtheile gehoren aber entweber zu ben affirmativen ober negativen, jenachbem bie Berbindung bes Subjects mit bem negativen Pradicat bejaht ober verneint wird. Die Bejahung ober Berneinung bes Urtheils ift bie Berbindung ober Trennung bes Subjects ober Prabicats, und liegt also nicht im Prabicat, fondern in ber Copula. Der herr Berf. nimmt bas limitative Urtheil in einem andern Sinne. Er brudt es burch bie Formel aus: A ift und ift nicht B. Es ift aber flar, bag A nicht gugleich B fenn und nicht fenn kann, sondern bag es entweber B fenn ober nicht fenn muß nach bem Brincip vom ausgeschloffenen Dritten. Es ift baber eine Erklarung biefer Formel nothe wendig, welche S. 57 also gegeben wird: A ist und ist nicht B, jenachdem entweder bas Stattfinden ober bas Richtstattfinden einer gemiffen Beziehung ober endlich unter einer gemiffen Begrenzung Beibes zugleich von einem Begriffe ausgefagt werben foll. Allein bas Stattfinden ber Beziehung ift ja eben Bejahung, bas Richtstattfinden berselben Berneinung. Die gewisse Begrenzung, weil fonft eine gleichzeitige Bejahung und Berneinung beffelben Gegenstandes unmöglich mare, brudt fein qualitatives, fonbern ein relatives, hypothetisches Berhaltniß ober. ein bisjunctives, trennenbes aus. In ber Qualitat fann es nur Bejahung und Berneinung geben, beibe schließen fich aus, ein Drittes giebt es nicht, und eine folche jum Dritten führenbe Theorie

widerspricht bem mathematisch nothwendigen Denkprincip vom auszuschließenden Dritten. - Statt ber Rant'ichen Relation wird ber Ausbrud: Relativität gebraucht, und nach ihr werben anftatt ber von Rant angenommenen fategorischen, hypothetischen und bisjunctiven Urtheile die bistributiven, partitiven und bisjunctiven unterschieden. Bas über die analytischen und synthetischen Urtheile mit hinweisung auf bie Rant'sche Unterscheibung gesagt wird (S. 59 und 60), ift burchaus richtig. Dag aber bie Rategorien bie "reine Theorie von ben formalen Beziehungen ber Begriffe" (S. 58) "in einer unnothigen Beise compliciren und nach ihrem mahren Charafter verunftalten," ift eine Unficht, welche Refer, nicht mit bem herrn Berf. theilt. Die Rategorienlehre bilbet in ber Ariftotelischen, Rant'ichen und Segel'ichen Philosophie die Grundlage, und wenn man auch weber ber einen noch ber andern Unficht unbedingt beiftimmen fann, fo wird man boch bie Körberung ber Anschauung ber Welt und unferes Begriffespfteme burch bie Rategorienlehre gewiß nicht laugnen fonnen, und immer wird bas Streben ber Philosophie bleiben und in ihrem Befen und Biele begrundet fenn, bie Begriffe, bie man bilben fann, auf gewiffe alles Begriffliche und Sevenbe umfaffenbe allgemeine Ur - ober Stammbegriffe bes Sepne und Denfene jurudjuführen.

Die Ableitung eines neuen Urtheils aus gegebenen "gesichieht in ber Form bes Schluffes." Es ftütt sich ber Schluß auf ben Sat, baß zwei Begriffe, die einem britten gleich sind, sich selbst gleich sehn muffen. Die Urtheile, wie die Schluffe, sind auf die Begriffe zurückzuführen. "Der ganze Schwerpunkt der Theorie des Denkens liegt ausschließend in dem ersten Theile berselben, der Lehre von den Begriffen und deren allgemeinen Beziehungen, aus welcher sich dann der ganze weitere Apparat der Denksormen als eine selbstwerständliche Folgerung ergiebt" (S. 62).

Das geordnete Denken ift entweder ein fpllogistisches ober bialeftisches (S. 62 u. 63).

Das Denkgeset ist die "allgemeine und nothwendige Form

bes Wiffens." Der Inhalt ober Stoff bes letteren ift ein mannigfaltiger, die Form ift eine "einfache, burch bie Ratur und bas Brincip bes Denkens bebingte." Die Auffindung bes wiffenschaftlichen Begriffe ift "Biel" und "Aufgabe" ber Philosophie. Diefer wird aber nur aus ber "Ratur und bem Wefen bes Dentvermogens" abgeleitet. Es wird bas "logifche," "philosophische," "bialectische" und "speculative" Denfen unterschieben (S. 65). Die Unterschiebe werben angegeben und als Beispiel bes rein logischen bie Mathematit, bes philosophischen Schillers breißigjahriger Rrieg, bes bialettischen bie Cophiften, bes speculativen Jacob Bohme angeführt. In ber reinen ober fustematischen Bhilosophie follen biefe Arten bes Denkens alle geeinigt fenn. Das "logische Denken" wird erkannt "an ber strengen und wiberspruchelos geordneten Aufeinanderfolge aller feiner einzelnen begrifflichen Momente," bas "philosophische" an ber übersichtlichen Beherr schung und burchfichtigen Gruppirung ber ganzen Theile und Berhaltniffe eines Stoffes," bas "bialeftische" baran, "baß man allen einzelnen begrifflichen Momenten bes Stoffes nach ihrer wechselseitigen Begrenzung ihr Recht widerfahren läßt," bas "fpeculative" an ber ichöpferischen Bilbung eines eigenen felbständis gen innern Bebankeninhaltes." (S. 65). Refer. gesteht, baß er fich mit biefer Unterscheibung eines vierfachen Dentens, bes logischen, philosophischen, bialeftischen und speculativen nicht befreunden fann. Die Rennzeichen, welche zum Unterschiebe biefet Denfarten angegeben werben, find nicht von einander getrennt ober wesentlich unterschieben. Sie finden fich in bem einen wie in bem anbern Denfen. Die "ftrenge und wiberspruchslos geordnete Aufeinanderfolge aller einzelnen begrifflichen Momente," welche bas Wefen bes logischen Denfens ausmachen foll, muß fich immer auch nothwendig als "übersichtliche Beherrschung und burchsichtige Gruppirung ber gangen Theile und Berhaltniffe bes Stoffes," alfo ale "philosophisches Denken" außern. Ein solches Denten läßt aber auch "allen einzelnen begrifflichen Momenten bes Stoffes nach ihrer wechselseitigen Beziehung ihr Recht wiberfahren," ift also ein "bialektisches." Das logische Denken ift

also immer auch ein philosophisches und nach bem von bem herrn Berf. angebeuteten Sinne ein bialeftisches. Die "fchopferifche Bilbung eines eigenen innern Gebanfeninhaltes" fann aber bas eigentliche Element ber Speculation ober bes "speculativen Denkens" nicht ausmachen, weil sonft mechanische Erfindungen, Entbedungen in ber Raturwiffenschaft, vor Allem aber bie ichonen Runfte, besonders bie Dichtfunft, unter bie Rategorie bes speculativen Denfens gehörten. Die Mathematif fann nach ben von bem herrn Berf. gegebenen Rennzeichen ber Dentarten nicht als Beifpiel fur bas rein logische Denten gelten, weil fich in ihr auch eine "übersichtliche Beberrichung und burchfichtige Gruppirung ber Theile bes Stoffes" und eine genaue Schätzung "aller begrifflichen Momente bes Stoffes nach ihrer wechselseitigen Begichung," ja fogar "bie schöpferische Bildung eines eigenen felbftanbigen innern Gebankeninhaltes" zeigt. Der breißigiabrige Krieg Schillers fann in der angenommenen Bebeutung nicht als ausschließend "philosophisches Denken" bezeichnet werben. Es ift ja nach ben Rennzeichen bes herrn Berf. felbft ein logisches, weil es eine "ftrenge und widerfpruchelofe Aufeinanderfolge aller einzelnen begrifflichen Momente" giebt, ja es ift "bialeftisch," weil bie "begrifflichen Momente" nach ihrer "Begrenzung" gewürdigt werben, fogar speculativ, weil es einem eigenen innern Bebanfeninhalt felbstänbig bilbet. Ronnen bie Sophisten als Beispiel bes mahren "bialeftischen" Dentens genannt merben? Kann man von ihnen fagen, daß fie "allen einzelnen begrifflichen Momenten bes Stoffes nach ihrer wechselseitigen Begrenzung ihr Recht widerfahren laffen ?" Dies ift wohl eher bei Gofrates und Plato ber Fall. — Die wiffenschaftliche Auffaffung ber Philosophie wird mit Recht als eine "historische" bezeichnet. Die "Gebanfenmäßigkeit bes Seyns" ift bie erfte Boraussetzung aller wiffenichaftlichen Erfenntniß.

Alles Wiffen bes Menschen hat seine Schranke. Ganz richtig wird die Erkenntniß ber Dinge als eine "relative," "nicht als eine absolute" betrachtet (S. 66).

Der herr Berf. glaubt, bag "bie Beit ber Spfteme vorüber

fep," wenn man namlich unter einem Spfteme "eine bestimmte Auffaffungeformel ber Welt und bes Lebens" verftege (S. 67). Un bie Stelle ber Syfteme foll eine "burchgreifenbe philosophische ober geiftig begriffemäßige Gestaltung bes Inhaltes ber Wiffenschaft" treten. Allein fo gewiß immer und zu jeder Zeit philofophische Schulen waren, fo gewiß werben auch immer Spfteme fenn, unter benen die Philosophie aufgesaßt und bargestellt wird. In ber Philosophie ift eine subjective bestimmte Auffaffung ber Welt und bes Lebens. Gine solche geht, wenn fie philosophisch ift, von einem Princip, einem als gewiß angenommenen Standpunfte aus, von welchem in organischer ober logischer Berbinbung alle anberen bie Beltanichauung bilbenben Gate abfolgen. Philosophie ohne Suftem ware Wiffenschaft ohne Form, eine formlose Wiffenschaft aber ift unbentbar. Allerbings bauert bie Philosophie als bas Streben bes Beiftes an fich nach ber Erfenntniß bes Befens ber Dinge, mabrend bie einzelne fubjective, ju einer bestimmten Zeit und in einem bestimmten Raume ftattfinbenbe Auffaffung berfelben vergeht; aber immer bleibt bie Philofophie in subjectiven Formen und wird fich immer nur in ber subjectiven Form von Systemen entwideln. Alle Subjecte bilben bie Menschheit, und Subjecte find es, welche bie Philosophie auffaffen und barftellen muffen und nicht anders als in Form von Spflemen gur Erfenntniß bringen tonnen. Auch eine "burch. greifende philosophische ober geiftig begriffemäßige Beftaltung bes Inhaltes ber Wiffenschaft" fann nicht anders, als in ber Korm bes Spftems ftattfinben, ift teine absolute, fonbern relative, von Subjecten und subjectiver Auffaffung ausgehend und von Subjecten fubjectiv bargeftellt. Der herr Berf. fpricht fich gegen eine "bestimmte oberfte und entscheibende Formel fur die Auffaffung bes Wefens" aus (S. 69). Ein philosophisches Wiffen fann aber nie ein "bestimmtes oberftes und entscheibenbes" Princip entbehren, weil ohne biefes jebe Construction unmöglich ift, und alle Entwidelung bie Ableitung im nothwenbigen Caufalverus verbunbener Sate aus einem in und burch fich felbft gewiffen Sate, bem Anfangefate ber Wiffenschaft, fenn Conrab Bermann: Die Theorie bes Denfvermogens. 281

muß. Wenn man bas Princip Formel nennt, fo ift ohne eine solche Formel weber ein Spstem noch eine Wiffenschaft möglich.

Mit Recht wird die Wichtigfeit ber Philosophie ber Beichichte gegenüber ber Philosophie ber Natur hervorgehoben. 216 "ber eigenthumliche und besondere Stoff alles rein philosophischen Biffens" (S. 70) wird angebeutet, "ben Menschen nach seinem gangen Berhaltniffe zur Welt ober ben bas Leben feiner Seele ausmachenben Inhalt bes Denkens, Fühlens und Wollens als objectiven und aus bem Anschluß an bas außere Daseyn ents springenben zu begreifen." Die materielle Logik Hegel's wird "ein rober Berfuch" genannt, bas Bebiet bes allgemeinen und objectiv logischen Inhalts ber Seele wiffenschaftlich zu bearbeiten. Die gange objective Ibeenwelt biefes Philosophen ift ein "bloßes abstractes Luftgebilbe über ber Welt ber wirklichen Dinge." Db es, wie ber herr Berf. meint, bie Aufgabe ber funftigen Logif ift, "bie Belt ber objectiven Begriffe und Ibeen ju umfaffen und grundlich zu bearbeiten," also fich wieder als objective ober materielle Logif zu gestalten, ob bie "Untersuchung ber bloßen Form bes Denfens" eine "trodene" und "unfruchtbare" ift, bie Logik alfo ftreng genommen wieber auf bem Begel'ichen Wege fortarbeiten follte, muß mit Recht von bemjenigen bezweifelt werben, welcher in ber Logit eine andere Wiffenschaft als Metaphyfit erblidt. Bas ber Berr Berf. mit Recht gegen bie Behandlung ber Logik burch Segel vorgebracht hat, muß nicht nur auf bie Begel'sche, sondern auf jede bie Form bes Denkens bei Seite schiebenbe, objective ober materielle Logif bezogen werben.

R. M. v. Reichlin - Meldegg.

Sehn und Sollen. Abriß einer philosophischen Einleitung in das Sittens und Rechtsgeseh, von Arnold Rig. Frankfurt a. M. Joh. Chr. hermann'sche Buchhandlung, Morip Diesterweg. 1864. IV. und 123 S. gr. 8.

Der Hr. Berf. ift praktischer Jurift. Er stellt barum biefe seine vorliegenbe Abhandlung unter bie Kategorie ber "philo-

fophischen Allotria." Er nennt sich "Dilettant." Er ist bei ben Lesern schon im Boraus auf ein "bebeutendes Schütteln bes Kopfes" gesaßt. Um so angenehmer wird man beim Durchslesen der Arbeit enttäuscht. Sie zeugt nicht nur für die jurisstische, sondern auch für die philosophische Sachkenntniß des Hrn. Berf., und selbst, wenn man ihr in den ausgestellten Untersuchungen und Ergednissen nicht beistimmen kann, so wird man doch gestehen müssen, daß die Schrift mit Berstand und Geist geschrieben ist, mit philosophischer Methode zu Werke geht, manche tressende Bemerkungen macht und mit einer Auswahl von sinnvollen Beispielen ihren Gegenstand beleuchtet. So sehr und so gerne aber auch dieses Refer. anerkennt, so wird er doch vielsach im Lause der Beurtheilung Gelegenheit sinden, eine von dem Hrn. Berf. abweichende Ansicht geltend machen zu müssen.

Der eigentlichen Abhandlung geht eine "für Juriften gesichriebene Einleitung (S. 1 — 15) voraus. Sie handelt von ber historischen Rechtsschule und ihrer "Naturwüchsigfeit" bes Rechtes.

Recht und ftaatliche Ordnung haben "nur in bem ethis fchen Boben ihre fefte Unterlage." Bubem giebt bas Morals gefet, wie ichon Rant andeutete, "ben hochften Bielen aller Phis losophie: Gott, Freiheit und Unsterblichkeit ben alleinigen wirts lichen Halt." Doch, so richtig bieses ift, möchte Refer. bem orn. Berf. nicht beiftimmen, wenn fich biefer auf Schopenhauers Grundprobleme berufend, behauptet, bag "bie Ethif, feit Sofrates fie begrundet, boch noch ihren erften Grundfas ju suchen habe." So verschieden auch bie Principien ber theoretischen Philosophie find und zu so negativen und fich widersprechenden Resultaten fie führte, so find boch beinahe alle Morals principien nur verschiebene Formen und Auffaffungeweisen eince und beffelben Grundprincips, und felbft ber Materialismus ift bei seinen bebeutenbsten Bertretern im praktischen Theile beffer als sein Ruf, wie die vielen mahrhaft sittlichen Grundsate beweisen, die in dem Système de la nature enthalten find. Leute, wie Lamettrie, find nur Ausnahmen von der Regel.

Die Juriften follten fich "nicht fo gleichgultig gegen bie Aundamentirung ihres Wiffens halten", mahrend "bie offenbarungegläubigften Theologen philosophische Begrundungen niemale gang in ben Wind schlagen." Der hiftorischen Schule ift bas Recht "bas naturmuchfige Probuft bes Bolfewillens." Dicfe "Raturwuchfigfeit" ift ihr Princip, Die Philosophie ift ber hiftorischen Rechtoschule "ein indifferentes Felb." Das Recht war ihr ein "Erzeugniß bes Bolfsgeistes, ber bie Rraft bazu nicht aus ber Philosophie, sondern aus ber natürlichen Physiologie "bes realen ftaatlichen Lebens fchopft." Die "Reaction" auf bem Felbe ber Philosophie burch "Schelling" und "Begel" trug baju bei, ber "Savigny'schen Raturwuchsigfeit" ben Plas "im juriftischen Gemeingefühle zu fichern", ohne bag fich beshalb bie Schule "viel aus ber Philosophie machte." Auch mit bem Burudführen bes Rechtes auf "ben Willen ober Rathschluß Gottes" wird fein philosophisches Princip gewommen, ba folches erft ale Princip von ber Philosophie abgeleitet werben mußte. Entweber ift biefer "Bolfegeift", auf welchen ale "naturmuchfig" fich bie historische Schule beruft "eine außer ben freien und vernünftigen Einzelwillen existente Macht", ober er ift "bas Brobuct ber Denfthatigfeit und ber Freiheit biefer Ginzelwillen." Im erften Kalle ift ber Rechtoftoff ein vom "freien Willen unabhängiges Erzeugniß ber Ratur." Die Wissenschaft hat bann nur die Aufgabe, bas gegebene Recht in feinen Entwidlungsstadien richtig aufzufaffen und "bie gewonnenen Refultate fortlaufend zu regiftriren." Wiffenschaft und Gefetgebung fonnen bann nicht neben bem Bolfsgeifte als Rechtsguellen gelten. Im zweiten Falle fann von einer Naturwuchsigfeit feine Rebe fenn; benn wenn bas Recht ein Product ber Denfthatig. feit und Freiheit ber Einzelwesen ift, fo muß auch wieber burch bas Denken, also vermittelft ber Philosophie ber lette Grund bes Rechtes aufgefunden werben. Der erfte Kall ift eben ber Fall ber hiftorischen Schule. Allein immer bleibt ber Beift, ber Bille bes Bolfes nur ein abgezogener Begriff, ber erft burch ben Geift, ben Willen ber Einzelnen seine Bebeutung und sein

Wesen erhalt. Recht und politische Versassung haben sich gewiß anfangs im Bolke ohne philosophische Restexion gebildet, erst hintennach kamen Rechtsregeln und Rechtswissenschaft. Das jest geltende Recht wird erst durch die Einsicht in das vergangene Recht und seine allmählige Entwickelung klar. Hierin ist die historische Schule in ihrem Rechte; deshalb ist aber das Recht nicht "naturwüchsig"; es erzeugt sich nicht, wie ein "Raturorganismus", sondern liegt im Wesen "der sittlichen Rothwendigkeit", welche "nur auf den mit Freiheit sie anerkennenden menschlichen Willen und durch diesen zu wirken vermag." Aus dem "sittlichen Willen emanirt das Recht." Wenn man nach den setzen Gründen der Wissenschaften forscht, so muß man nach den Erkenntnismitteln und dem Erkennen sorschen, auf welchem Wege man allein zur letzen Begründung gelangen kann.

Darum wird ber Unfang mit bem ertenntniftheo, retischen Theile (S. 16-35) gemacht. Es foll hier unterfucht werben, mas wir unter Erfennen zu verfteben haben, wie baffelbe überhaupt gebacht werben fonne, von welcher Art bie Berbindung fen, welche ber ju erfennenbe Begenftand mit ber erkennenben Boteng einzugehen habe, um eine Erkennts niß hervorzubringen. Wenn wir erfennen, unterscheiben wir uns und bas Andere, ben Gegenstand unseres Erkennens, Subject und Object. Der Gr. Berf. will jedoch "bie gwischen und und bem Anbern für unfer Erfennen bestehenbe Schrante aufheben." Bir find zu biesem Aufheben "vermoge ber in unserm Denten liegenden vorftellenden Kraft im Stande" und beshalb "versuchsweise" bazu berechtigt. Dit biefem Aufheben ber Schrante haben wir "uns und bas Uebrige", alfo "Alles." Diefes Alles, "bie sammtlichen Substanzen und Thatigkeiten" können wir nicht als "fo viele befondere Wefenheiten" uns benten, fondern "nur im wechselseitigen Busammenhange ale ein in Ginheit verbundes nes Ganges." Das Gange ber Birflichfeiten ift bas "Gine", hier erscheint bas Erfennen als bas "Unbere." Worin liegt bie Einheit beiber? Das Erkennen als "thatige Poteng gebacht, ift wieber ein Wirkliches." Sier bort ber Gegenfat auf. Das

"Birkliche" ober "bas zu erkennenbe Object" "begreift bas Erfennen mit in fich." Das Wirkliche aber ift "Alles;" biefes Alles fann aber nur ale ein "in Ginheit verbunbenes Ganges" aufgefaßt werben. Man fann alfo auch bas Erfennen als "eine Boteng einer Partie bes Birflichen nicht von biefem loggeloft benfen." Da "bas Wirfliche ber Gegenftand bes Erfennens" ift, so kann sich letteres "nicht auf einen Theil, sondern nur auf bas Bange" beziehen. Auf bas Wirkliche muß fich bas Erfennen beziehen, weil ber Gegenstand nirgend anbers herfommen kann, als aus bem Wirklichen. "Das ganze und Gine Birkliche erkennt baber fich felbft in biefer Sanzheit und Ginheit und wird so erft zur Wahrheit" (S. 18). Das Wesen biefes Einen und Gangen zeigt fich "in ber Wirfung ober Begiehung auf ein Unberes, welches es felbft ift, auf fein eigenes Erfennen." Das Erfennen "tritt aus fich heraus in sein Unberes und bleibt boch bei fich." Das Erfennenbe ift mit bem Anbern "ibentisch"; bas Erfennende' ift "Bott", bas Anbere "als mit ihm nicht ibentisch aufgefaßt", bie "Belt." Die "vollftanbige Intublussception ber Erkenntnig und ihres Gegenftanbes fann nur ale Ibentitat beiber, Bottes und ber Welt, gebacht und vollzogen werben" (S. 19). Erfennen ift "nicht ein Underes, fonbern fich felbft miffen." Auch "bas befondere Erfennen ift "ale erfennende Boteng bem Gangen angehörig." Das Gange ift baber "ber Trager bes Erfennens" (S. 20). Da bas Befondere, bie Potenz bes Erfennens, jum Bangen gebort; fo muß, wenn bas "minus", bas befonbere Erfennen, fich felbft erfennt, auch bas "majus", zu welchem bas minus gehort, ertennen, alfo "bas Bange fich felbft ertennen." "Das menschliche Erfennen muß alfo, was es erfennt, zugleich fenn, und was es ift, muß es erfennen. Ift bas 3ch bie erfennende Poteng, fo muß bas Ich auch ben Inhalt feiner Erfenntniß ausmachen." Das Ding an fich ift aber "bas reale Bange", von deffen "Einheit bas Ich als besonderes und nur relative selbstständiges mit beherrscht wird."

Der fr. Berf. unterscheibet querft mit Rant ale bie bei-

ben Erfenntniswurgeln "bie Sinnlichfeit" und ben "Ber-Bene außert fich ale Empfinben, biefer ale Den -Rach Kant ift bie "Wirtung eines Gegenstandes auf bie Borftellungefabigfeit, fofern wir von bemfelben afficirt werben. Empfindung. Die Sinnlichfeit ober Receptivität ift bie Fähigfeit, Borftellungen burch bie Art, wie wir von Gegen = ftanben afficirt werben, ju befommen." Die "Begenftanbe find und burch bie Sinnlichkeit gegeben." Es wird an Rant getabelt, bag er es gleich bei ber Bestimmung ber Empfindung mit einem "Begenftanbe ale ber wirfenben Urfache bes Em-Er follte bas Empfinden "als einen vfindens" zu thun hat. thatfächlichen Bergang" für uns "burch fich felbft" erfennbar Er nennt es eine "bloße Boraussegung Rants", baß "zum Empfinden ein von ihm verschiedener Begenstand gehore" (S. 24). Wenn bie Empfindung und ber Gegenstand aber verschieben find, wird nun gefragt, wie foll man "mittelft ber Empfindung bes Gegenstandes habhaft werben?" Inbem ber Hr. Berf. auf ben Kant'schen Unterschied von Form und Stoff bes finnlichen Erfennens aufmertfam macht, meint er, daß wir uns burch "Rant über einen von unserer Empfindung verschiebenen Gegenstand nicht vergewiffern." Es ift hiernach "in ber That ber Begenstand ber Empfindung bie Empfindung." Der Gegenstand bezeichnet nur bie "Berschiebenheit ber Empfinbungen." Etwas vom Empfinden Verschiebenes, was nicht "zur Empfindung gehört, sondern nur diese hervorbringt, fann ich nicht empfinden." Man tann "bas Fühlen nur burch Fühlen, bas Denfen nur burch Denfen erfennen" (G. 27). Das Ich ift bie Einheit bes Fühlens und Denkens. Braktisch ist bieses Ich ber Wille. Das Individuum wird nur "burch bie Sphare bes Gefühle" bestimmt (S. 29). Die ganze Biffenschaft besteht sonach "in meinem Denfen, Fühlen und Bollen." Da bieses "Fühlen und Denken ich selbst bin, so komme ich so aus meinem 3ch, aus mir felbst nicht heraus." "Ich bin in biesem Umfang meines 3che meine Wahrheit; aber ein Anderes, als in biefem Ich liegt, als biefes Ich in biefem feinem Be-

reiche ift, fann ich nicht erkennen." Wir wiffen zwar, bag es "außer und Dinge giebt, weil fich mit bem Bewußtfenn unferer Unfelbftftanbigfeit und Befchranftheit bie Unnahme, bag wir bas bie Welt ausfüllende Gine und Gange ausmachen, in einem Bebanten nicht vereinigen läßt" (S. 31). Sinnlichfeit und Berftand führen und nicht zu biefer Gewiß-Rur bas "Sollen" ift es, bas biefe Gewißheit giebt, weil es fich auf ein "handeln und biefes auf die Dinge begiebt, wie fie mir erscheinen", und es bas "Sollen" als "Wahrheit" nicht auf bie Dinge ale eine hinfichtlich ihrer Realitat ericheinenbe "Taufchung" absehen fann. Das ber praftischen Philosophie angehörige "Sollen" bilbet bie einzig zuverlässige Brude gur "objectiven Bultigfeit ber Ausspruche unferes erfahrungeinäßigen Bewußtseyne" (S. 32 u. 33). Wie und aus welchen Duellen biefes Sollen abgeleitet wirb, ift Begenstanb einer fpateren Untersuchung.

Schon im Borworte beutet ber Gr. Berf. an, bag "bas bebeutenbe Schutteln bes Ropfes" von Seite ber Kritifer fich besonders auf biefen (ben erkenntniftheoretischen) Theil feiner Abhandlung beziehen werbe. Er nennt benselben "etwas fuhn gehalten und in feiner Rurge vielleicht ju viel auf guten Willen für bas Berftanbniß berechnet." Bir fonnen bier an ben Spruch erinnern: qui s'excuse, s'accuse. Bei "allem guten Willen" muß man bie Dinge eben nehmen, wie fie vorliegen und fann fie auch barnach nur beurtheilen. Man barf unmöglich auf einer Seite etwas fagen und auf ber anbern wieber verneinen. Durch dieses Gesagt und Berneint haben, fann ber Leser bei bem besten Willen nicht zum flaren Verständniß kommen. binge unterscheiben wir beim Erfennen Subject und Object; aber, sobald wir bie Schrante zwischen beiben aufheben, wie ber Gr. Berf. will, fo hört auch unfer Erfennen auf; benn es giebt fein Erfennen ohne Begenftand und ben Begenftand fann man nur baburch erfennen, bag man ein Erfennendes ift, also bas Erfannte als Gegenstand von fich unterscheibet. Der Unterichieb aber ift bie Schrante fur beibes, Erfennenbes und Erfanntes. Denn bas Erfennenbe, inbem es ben Gegenftant erfennt, weiß nicht nur, bag ber Gegenftand ein Unberes als bas Erfennenbe ift, sonbern bas Erfennen mußte ipso facto aufhören, fobald beide baffelbe maren. Man wende nicht ein, baß bas Erkennende Subject und Object sehn und die Identität beiber ale Ich erkennen fann. Dieses ift nur in einem Falle bes Erfennens, in bem Selbstbewußtseyn fo. Sobalb aber bas 3ch bas Ding, bie Welt erfennen foll, weiß es, bag biefe nicht bas 3ch, sonbern bas Richtich, nicht erkennenb, sonbern erfannt, nicht Subject, sonbern Object ift. hier ift bas Unbere bes Erkennenben nicht mit bem Erkennenben ibentisch, sonbern bas Ich wird und ift nur baburch Ich, bag es erfennt, baß es eben bas Richtich nicht ift, baß es bas von fich trennt ober unterscheibet von bem, mas es nicht ift. Ein foldes Richtich ift aber bas außere Object, bas Ding, bie Welt. Wir können biefe Schranke awischen Subject und Object nicht aufheben; benn wir mußten aufhören, erfennenbe Subjecte ju fenn, alfo bas zu fenn, mas wir finb. Wir fennen fein anderes Denfen als bas bes Subjects, welches fich vom Objecte unterscheibet. Sagt boch ber Gr. Berf. selbft, bag wir bei einem folden "versucheweisen" Aufheben "uns und bas Uebrige, also Alles" haben. Liegt nicht schon hierin ber unaufhebbare Unterschied? Wir haben und und bas Uebrige. Das Uebrige ift also etwas Underes, als wir felbst; es bleibt von uns als Das Alles ift eben bann Subject bas Uebrige unterschieben. und Object. Subject und Object find aber nicht ibentisch; benn es giebt fehr viele Objecte im All, welche nie Subjecte werben können, also schon hierin ihren wesentlichen Unterschied vom Subjecte zeigen. Das ganze unorganische und bas organische Reich ber Pflangen, ja felbst ber Thiere ift bem Erkennen Dbs ject, aber fein erkennenbes Subject. Der Br. Berf. fucht num "und" und bas "Uebrige" baburch zu ibentificiren, bag wir bie "fammtlichen Substanzen und Thatigfeiten" nicht als eben so viele "Wefenheiten", fondern nur im "wechselseitigen Busammenhange als ein in Einheit verbunbenes Banges benten fonnen."

Das "Ganze ber Wirklichkeiten" ift bas "Gine." Allein wir haben Empfindungen und Borftellungen von Einzelnem, und wenn wir auch Begriffe bilben, so beziehen fich biefe Begriffe als bas Allgemeine wie auf eine bestimmte Schablone. bas Einzelne ift ein Banges. Auch bas Einzelne ift eine beftimmte Bielheit von Theilen in einer bestimmten, ein Ganges bilbenben Einheit, Wir benfen bie Dinge allerdings als Eingelwesen, wenn wir fie auch, um fie ju verfteben, auf einen Begriff, aber immer nur einen bestimmten Begriff bes Gingels wefens jurudführen; allerbings benfen wir alfo bie besonberen Substanzen und Thatigfeiten als besondere Wesenheiten und nicht im Busammenhange mit bem Gangen, bas wir Welt nennen; benn biefen Busammenhang find wir vollständig zu erkennen nicht im Stande. Der Denich ift nur "fur ben Theil", nicht fur bas "Gange" ba. Aber, wenn wir unter biefem Bangen auch nicht bie Welt an fich, wie wir fie in ihrem Wefen nicht begreifen fonnen, verfteben, fonbern nur bas, mas wir bie Birflichkeit nennen, wozu wir auch uns rechnen, fo bleibt boch immer bie alte Schwierigfeit. Die Wirflichfeit bleibt bann bas Dbject, wir find ihr gegenüber Subject. Die Schwierigkeit foll baburch befeitigt werben, bag "bas Birfliche" ober "bas ju erfennende Object" bas "Erfennen, welches, als thatige Boteng gebacht, wieber ein Birkliches ift, mit in fich begreift." Allein bie Boteng ift eine Fabigfeit, eine Möglichfeit, aber nicht bas Senn, bie Wirklichkeit selbft. Die Erkenntnispotenz ift noch nicht bas Wirkliche, erft bas Erkennen ift bieses. Boteng ift thatig, sondern bas Erfennende, welchem bie Erfenntniffahigfeit zufommt, also bas Subject erkennt. Wir baben bie Birflichfeit noch nicht als bas Bange und Gine, wenn wir und ju bem, was wir Object als bas Unbere von und nennen, auch bie thätigen Erfenntnifpotengen hinzubenfen. wir find noch mehr, als thatige Erkenntnispotenzen, wir find mit Erfenntnigpotenzen begabte Einzelwesen ober Beifter. bleibt immer ber nicht gang aufzuhebenbe Unterschied von Subject und Object im Erkennen. Die Ibentitat von Subject und

Object kann alfo nur ba gebacht werben, wo bas Subject fich jum Object macht, b. h. wenn das Subject fich felbst erkennt. Das Subject erfennt sich aber nur burch bie Schranfe, welche feine Thatigfeit auf fich felbst zurudweist und baburch zum Unterschiebe vom Unbern führt. Indem bas 3ch erkennt, weiß es, daß es ein Ich, also ein fich selbst Wiffendes, fich von allem Richtich Unterscheibenbes ift. Das 3ch ift nicht alles Wirkliche, sondern nur ein Theil, wie ber Br. Berf. felbft einmal fagt, "eine Bartie bes Wirklichen." Go erkennt fich nicht bas Ganze ober bas All, sonbern bas Erkennen finbet nur badurch ftatt, das Theile im All oder Ganzen, bem Wirklichen, fich als Theile bes Gangen ober Wirklichen erkennen, fich als Subjecte bem Ganzen als Object entgegensepen, ja nicht einmal eigentlich bem Gangen, fontern einem fleinen, ben beschränften Sinnen erkennbaren Theile beffen, was wir Richtich nennen, gegenüber benten. Die eigentliche "Bangheit" tann für indivibuelle Menschen - und bas find und bleiben wir immer, nie zur vollen "Wahrheit" werben. Daß bas "Au, Ganze, Birtliche, Eine fich felbft erkennt, indem wir und erkennen, baß eigentlich nur jenes fich bei unserem eigenen Erfennen erfennt, muffen wir baher bezweifeln. Das Eine ift nicht bas "Ginerlei" ober bas "Ibentische" beffen, mas wir Subject und Dbject bes Wirklichen nennen; bas Wirkliche ift eine Bielheit in ber Einheit; es ift verschieden und immerbar in neuen ver schiebenen Erscheinungen. Aber biese Bielheit ift fein Chaos; fit ift ebensowenig die Ginheit; aber fie ift eine bestimmte geordnete Bielheit burch bie Einheit, bie in ihr thatig ift, Bott. Die Ibentität des Subjects und Objects findet fich also nur im Selbst bewußtseyn; beshalb ift aber nicht bas Banze bie Ibentitat von Subject und Object; eine folche ift nicht in ber Bielheit, bit auch jum Gangen und Wirklichen gehört, fondern nur in ber Einheit, fen diefe Einheit nur eine Einheit bes Ginzelwefens ober bie Einheit in ber unendlichen Bielheit bes Aus. — Mit Unrecht wird in Rant's Lehre feine Unficht von ber Empfindung getas delt. Man fann bas Fühlen nicht burch bas Fühlen fennen

lernen; fonbern man muß zu feiner Erfenntniß bas Denten zu bulfe nehmen, weil ohne Denten nichts erkannt wirb. Go lange nur guhlen ba ift, habe ich es nicht erfannt. 3m Erfennen aber finde ich, bag bas Rublen eine Birfung, ein Afficirt - werben ift, und ohne eine Urfache, ein Afficiren nicht ba feyn fann. Diefe Urfache, biefes Afficirende ift ber Gegenstand. 3ch tann baber nicht über bas gublen benten, baffelbe begreifen ohne Bor- ' aussetzung bes Begenftanbes. Die Sinnlichfeit ift baber wirflich, wie Rant fagt, bie Fähigfeit, Borftellungen burch bie Urt, wie wir von Gegenftanben afficirt werben, ju befommen. Erfennen fonnen wir bas Empfinden nur in ber Weise, wie es ftatt findet. Bir finden aber nicht, bag "es ein thatfachlicher Bergang burch fich felbft ift." Die Empfindung entsteht nicht burch fich felbft, sondern von einer Einwirfung von Außen ober Innen auf bie bie Empfinbung vermittelnbe Revensubstang. Der Gegenstand ber Empfindung foll "bie Empfindung" felbft feyn und fo foll uns bas bie Empfindung veranlaffenbe Object hinwegrafonirt werben. Die Empfindung ift ein Einbrud und ein Einbrud, ber meine Lebensstimmung in unenblich verschiedenen Abstufungen entweber vermehrt, bebt, erweitert (Luft), ober verminbert, fentt, zusammenzieht (Unluft). Eine folche ift aber ohne bas, was ben Einbrud macht, burchaus nicht möglich. Der Gegenstanb bezeichnet alfo nicht "bie Berfchiebenheit ber Empfindung," fonbern bie Berschiedenheit ber Empfindung wird burch bie Berschiedenheit ber einwirfenben Gegenftanbe veranlaßt. vom Empfinden Berichiebenes, mas nicht jur Empfindung gehört" foll man nicht empfinden können? Ich fühle aber boch bie von einem Gegenstande fommende Luft, und werbe burch bas Begehren zu ihm hingetrieben und burch bie Unluft von ihm abgestoßen. Luft und Unluft aber find auf die Einwirfung eines Objectes bezogene Empfindung. Man foll "bas Buhlen durch Fühlen erkennen." Wie ist biefes möglich, ba ja bas Ettennen felbft fein Fühlen ift? Erfennen fann man bas Fühlen wieber nur burch Erfennen und biefe Erfenntniß bes Rahlens ift unmöglich, ohne bag bas Object, welches bas Guhlen veranlaßt,

bazu gebacht wird. 3m "Kühlen" foll bie "Sphare ber Indivibualitat" begrundet fenn. Dies ift wieberum zu beftreiten. Denn es gibt eben fo gut im Fuhlen etwas, mas allem Fuhlen gemeinfam, ein Allgemeines ift. Die Individualität bezieht fich in gleicher Beise so gut auf bas Denken wie auf bas Kuhlen. Im Begentheile wird uns, baß wir Individuen find, noch flarer und beutlicher burch bas Denfen, als burch bas Fublen, ba jenes unmittelbar, biefes mittelbar jum Wiffen führt. Als ein Gingel ich, als ein von allen andern Ichen verschiedenes Ich ertenne ich mich nur burch bas Celbftbewußtfenn, nie aber burch bas Gelbftgefühl, fo lange es nur biefes bleibt. Die Empfindung bes eigenen Dasepns hat auch bas Thier, nie aber ein eigentliches Selbstbewußtseyn. Es ift feine Berfon, fein Ich. Man barf bas 3ch auch nicht als Einheit bes "Denfens und Fühlens" auffaffen; es ift nicht blog "praftisch," sonbern auch theoretisch bas Wollen bingugufügen. Benn ber Berr Berf. behauptet, ber "Charafter bes Denkens fen, nichts Subjectives ju fenn," wenn man "ein Denken bloß als bas seinige wiffe, sehe es schlimm mit ibm aus," fo ift bagegen geltend zu machen, bag bas Denfen bie Thatigfeit bes Denfenben, biefes Denfenbe aber ein Subject ift, und wenn es auch von fich ober einem Anbern als Object betrachtet wird, boch Subject bleibt. Das Denfen muß alfo immer ein Denfen bes Subjects bleiben, alfo ein fubjectives Denfen fenn. Denn wenn wir auch unfer Denken als eine allgemeine Bahrheit, als ein objectives Denten betrachten, fo ift es boch bas subjective Denken, welches fich objectiv benft, aber immer subjectiv bleibt. Sagt boch ber Herr Berf, selbst: "Da bieses Fühlen und Denken ich felbft bin, fo tomme ich fo aus meinem 3ch, aus mir felbft nicht heraus." Run aber ift bas 3ch nur baburch ein 3ch, bag es fich von allem bem, mas bas 3ch nicht ift, also vom Richtich trennt ober unterscheibet. Das 3ch ift alfo fein allgemeines, fonbern ein bestimmtes, individuelles, subjectives 3ch. Ja es fann gar nicht 3ch fenn, ohne subjectiv bem Objecte gegenüber gefaßt zu werben. Alfo fann bas 3ch "nicht aus ber Sphare feiner Subjectivität" heraus und folglich

bleibt fein Denken immer subjectiv. — Das "Sollen" foll uns tie "Gewißheit" geben, bag es "Dinge außer uns gibt." Collen bezieht fich aber nicht auf ein Anderes als wir, sondern auf uns felbft und auf bas, was Gegenstand unferes Dentens und Rublens ift, auf unfern Billen, ber gum Sandeln treibt. Aber eine folche Thatigfeit konnte auch auf irgendwelche innerhalb unferer Beiftessphare gebachte, nicht außerhalb unfer vorhandene Dinge geben. Die Gewißheit ber außern Welt alfo ift burch bas "Sollen" nicht zu gewinnen, wohl aber burch bas Bewußtsehn einer Aufnothigung unserer Borftellungen von Außen. Benn auch unsere Borftellungen nur innerlich find, so unterscheibe ich fie ale biejenigen, bie ich nicht gemacht habe und nicht gemacht haben fann, weil fie mir burch einen außern gactor aufgezwungen find, von jenen, die ich felber willfürlich aufammenfüge, trenne, unterbrude und wieber hervorrufe, bie ein Beichopf meiner Einbildungefraft find und benen ich feine außere Realis tat beilegen kann. — Auf biefen erkenntnißtheoretischen Theil sucht ber Herr Berf. bas Sittens und Rechtsges fet zu begründen. Er beginnt mit ber Thatfache bes fitts lichen Bewußtfenns (G. 35-44). Es ift bas fich auf bie Sittlichkeit beziehende Sollen, biefe innere Rothigung, welche ber herr Berf. nicht beweift, sonbern als unmittelbar gewiffe Thatfache unferes fittlichen Bewußtsebns voraussett, von welchem bier bie Rebe ift. Es wirb gefragt: Last fich bas Collen mit Rant aus ber reinen Bernunft fchopfen? (G. 44 -56). Biele ber hier gegen Rant gemachten Bemerfungen find gang richtig. Aber wenn auch Kant bie Ableitung bes Moralgesetes aus ber Bernunft nicht gelang, wenn sein Moralprincip auch ein bloß formales und kein materielles war, fo folgt baraus nicht, bag es aus ber Bernunft nicht abgeleitet merben fann, man mußte benn Kant und bie reine Bernunft als gleichbebeutend ansehen, was bei aller Berehrung fur ben Ronigsberger Philosophen gewiß nicht ber Fall ift.

Das "Sollen" foll "weber aus der bloßen Vernunft, noch aus dem Seyn ber Dinge, sondern aus einer tiefern Wurzel

entstammen" (S. 36). Weil Rant bas Sittengeset nicht nur als "bas einzige Factum ber reinen Bernunft erkennt, fonbern es auch ein schlechterbings aus allen Datis ber Sinnenwelt und bem gangen Umfange unseres theoretischen Bernunftgebrauches unerklarliches gactum" nennt, bloß barum foll bas Sittengefet aus ber Bernunft gar nicht abgeleitet werden tonnen. Bir lefen G. 37: "Man wird uns alfo erlauben, hier nicht über Rant hinaus zu tonnen, fonbern in Bezug auf biefes "Factum" ihm glaubig une anzuschliegen." Wenn ber Berr Berf. ben San aufftellen will und er hat ihn aufgeftellt, bag bas Sittengeset fich nicht aus ber Bernunft ableiten laffe, so batte er noch weiter geben muffen, ale fich in einem Buntte "glaubig an Rant anzuschließen," während er boch später burch bieses glaubige Unschließen ein gang anderes, als bas Rant'sche Refultat herausbringt. Das Rant'sche Princip ber praftischen Bernunft ober bas Moralgefet ift allerbings nur ein formales und fein materielles: "Sandle fo, bag bie Maxime beines Willens jederzeit zugleich als Princip einer allgemeinen Gefetgebung gelten könne." Aber ist es sonach nicht doch ein Brincip, das aus unferer auf ben Willen und seinen Gegenstand, bas Gute, fich beziehenden Bernunft abgeleitet werden fann? Und, wenn wir in biesem Moralgefete vergebens nach feinem Inhalte fragen, folgt baraus, baß nicht aus ber Bernunft ein anderes Moralgeset abgeleitet werben fann? Der herr Berf. macht fpater auf bas driftliche Morasprincip aufmerksam: Liebe ben Rachften, wie bich selbft. Allerdings hat dieses Princip zugleich einen Inhalt und einen wahrhaft fittlichen Inhalt. Soll benn biefes Princip nicht auch aus ber Bernunft abgeleitet merben fonnen? Die Bernunft bat es mit Ibeen und Ibealen zu thun und ift bas fich auf biefe begiebende Erfenntnigvermögen. Sie ftellt für bas Erfennen felbft bas 3beal bes Wahren, für bas Befühl bes Schonen, für bas Begehren bes Guten auf. Sie unterscheibet bas bedingt Gute ober Angenehme und Rugliche von bem Unbebingtguten, bem Sittlichguten, ber Tugend. Ift es hier nicht bie Bernunft, welche unfern Willen bestimmt, und welche fur unferm Willen,

ba bas Geset von unserem Erkennen ausgeht und burch bas Erkennen erst auf unser Wollen wirkt, bas Moralgeset ausstellt? Auch durch die kritische Behandlung der Schopenhauer'schen Philosophie (S. 56—65), wiewohl sie viele treffende Stellen enthält, wird der Herr Verf. nicht beweisen können, daß die Bernunft nicht die Grundlage unseres Moralgesetes, die Quelle besselben ist. Sehr richtig ist der unlösdare Widerspruch Schopenhauers entwicklt, indem durch ihn die Freiheit geläugnet und doch eine Verantwortlichkeit und ein Strassecht vertheidigt werden. Richt minder treffend ist gezeigt, wie sein so genannter intelligibler Charakter, der frei seyn soll, während er in der Ersscheitung, empirisch ausgesaßt, immer unsrei ist, als ein eigentsliches Unding gelten muß.

Der herr Berf. rudt nun mit ber Unterscheibung ber beiben Grundgebiete bes menfchlichen Denfens (G. 65) feinem Biele naber. Diefe beiben Gebiete find ihm 1) bas Sepn (S. 65-73), 2) bas Sollen (S. 74-75), welche Die Aufschrift ber vorliegenben Schrift bilben. Der scharfe und fich ausschließenbe Gegensat beiber läßt fich aber burch bie Ertenntniftheorie, wie fie ber herr Berf. entwidelt hat, nicht feftftellen. "Das Birkliche ift Alles und Diefes Alles ift nur als ein in Einheit verbundenes Banges aufzufaffen." Das "Wirtliche" ift ber Inbegriff "aller Wirklichkeiten," es begreift auch bas "Erfennen mit in fich." Das Erfennen wurzelt "als Potens in bem Birflichen." - Das Wirfliche aber enthalt alles, was ift. Auch bas Sollen ift, auch bas Sollen wurzelt als Boteng in bem Birklichen ober Sepenben. Wenn bas Sollen ift, so ift auch bas Collen ein Seyn. hinsichtlich bes Seyns wird S. 66 bemerkt: "Alles, was ift, muß auch Bas feyn; benn fonft ift es nicht. In biefem Bas wird bas Cehn realifirt und ift fo erft fein wirfliches, fein eingebilbetes. Unter bem Bas verftehen wir hiernach nicht Diefes im Gegensate ju Jenem, fondern überhaupt basjenige, was ift. Das fogenannte reine Cepn als bas vollfommen Leere, Bestimmungs. und Inhaltelose, also basienige, mas nicht ein Was mare, ift nur als Abstractum von ober aus bem, mas ift, zu benken, aber als real nicht zu faffen. Ein foldes Sevn ohne fevenben Inhalt ift sonach allerdings mit bem Richts ibentisch, aber biese Ibentitat ift und bleibt eine fo vollständige, daß biefes Richtsfeyn burch Reibung aneinander fich zu einem Werben niemals entgunden fann." Das Seyn muß "Was" feyn und biefes ift bas Erfte. "Bon biefem Was wird gesagt, bag es ift,, und bag es "mehr als bloges Senn" ift, ba ja "bas Senn in bemjenigen, mas es ift, fofort über feinen Begriff als bloges Seyn hinaus, geht" (S. 67). Das Gegentheil bes "Was" ift bas "Richts." Das Was muß baber "Alles" fepn und ift, "ba außer ibm nichts ift, ohne Schranken." Die Sinne zeigen uns verschiebene Dinge; fie unterscheiben fich burch Merkmale. Durch "bieje Merkmale lofen wir bie Dinge nicht auf." Treffend fagt ber Berr Verf. S. 68: "Un bem Begel'ichen Reuer als fur fic fevenber Unruhe ber Individualität wird fich Riemand bie Finger verbrennen." Der Herr Verf. meint, bag wir bas eigentliche Bas weiter nicht zerlegen b. h. bag wir burchaus nicht bestimmen fonnen, "nicht burch Dynamistif," "nicht burch Atomiftif," was "bas Was" mehr ift, als bas Sepn" (S. 69). Das Seyn ift Alles. Da bie Sinne uns zeigen, bag "bas Eine nicht so ift, wie bas Andere," so muß bieses Was "ber eigentliche Trager ber verschiebenen Dinge" sevn. Das "Was ift bie fie burchbringende und haltenbe gemeinsame Boteng, und fann als folche nur "unter ber Borausfegung eines ftetigen Bechfels ber Dinge gebacht werben." Demnach wechselt, veranbert fich, "wird Alles" (S. 70). Die "Caufalität" ift "nur bie Berfnupfung bes Bechfels in bem Sevenben." Rach einem " Grunbe bes Seyns" fann man nicht fragen. "Seyn fann also nur Daseyn fenn, mit bem f. g. reinen Seyn ift nichts anzufangen." Das "Dasen ift mehr, ale bas Senn, was es aber mehr ift, wiffen wir nicht zu fagen. In bem "Richts" (ber Berf. fpricht von ber "Tiefe bes Nichtsgebankens" S. 71) tonnen wir weber "Granze" noch "Anfang" für bas "Reale" finben. Es ift baber "Alles und von Ewigfeit her." Weiter ift es nicht zu beftimmen, sonbern nur als ein "Unterschiedloses zu erkennen" (S. 71). Der Herr Berf. bezieht sich nun auf den erkenntniß-theoretischen Theil zurück, nach welchem das Ganze der Wirklichkeiten nicht das Eine und das Erkennen das davon gestrennte Andere ist, sondern "das ganze und eine Wirkliche sich selbst in dieser Ganzheit und Einheit erkennt und sich so zur Bahrheit wird" (S. 72). Damit soll dann das "schrankenlos Sevende" zugleich "das in diesem Seyn und Wirken sich selbst erkennende unendliche Wesen, also der in höchster göttlicher Intelligenz sich selbst wissende, vollständig sich durchsichtige Allgott" seyn (S. 72). Roch ist aber dieser Gott "kein persönlicher Gott" (S. 73).

"Sollen" und "Seyn" find "ganzlich verschieben." "Etwas kann follen und boch ist es weder früher gewesen, noch ist es jest, noch wird es künstig seyn." Das "Sollen" geht zwar auf "ein Etwas seyn," aber es ist weber "durch ein Etwas in seinem Wesensstande bedingt, noch ist es selbst ein Etwas" (S. 74). Doch giebt der Herr Berf. zu, daß "das Sollen in einem gewissen Sinne ist, daß es eine wirkliche Macht und insosern real ist." Aber diese Racht besteht "bloß in einem ideellen Treiben auf ein reelles Seyn." Seyn und Sollen sind von einander "unabhängig."

Der menschliche Wille ist nun "bas ben Zusammens fluß bes Seyns und Sollens vermittelnbe Eles ment" (S. 76—85).

Die vermittelnbe Potenz muß eine Potenz sehn, die "vom Sehn wie vom Sollen unabhängig ist und boch sowohl von dem einen wie von dem andern afficirt wird." Diese Potenz ist "ber menschliche Wille." Den Ausschlag zwischen Sehn und Sollen, da beibe "vermöge ihrer grundverschiedenen Causalität nicht gegeneinander wirfen können, gibt die das eigenste Wesen des Willens ausmachende Freiheit."

Bon bem "menschlichen Willen" wird dann der Uebergang "zum göttlichen Willen als bem Ausgangspunfte bes Seyns und Sollens" gemacht (S. 85 — 94).

"Wenn ber menschliche Wille, heißt es G. 85, bas Debium ift, worin Genn und Sollen nach unten bin ju einander in Beziehung treten, so läßt fich vernünftiger Beise boch nicht behaupten, daß biefer hier unter ihrer Einwirfung für bas eine ober andere fich bestimmende Wille es auch fen, ber fie bestimme und trage und nach oben hin ihren Ausgangspunkt bilbe." Dian fragt nach ber Einheit, bem prins, woburch Genn und Sollen zusammengehalten und beherrscht werben. "Sollen" und "Cenn" gehoren ju "bem Ginen und Allen." Das . "Boftulat" biefer "höheren Einheit" läßt fich "nicht abweisen." Das Sollen wird jum Seyn burch einen Willen, aber nicht "mein Wille" ift es, ber bie höhere Einheit bes Senns und Sollens bilbet, fonbern ein "anderer" Wille, von welchem aus bas Sollen fich an meinen Willen richtet, ber "gottliche Bille." Gine moras lische Nöthigung, sagt ber Herr Verf. S. 91, meines Willens, bie in sonft nichts, als in meinem Willen ihre Begrundung hatte, ift nicht bentbar. Das Gesollte ift nothwendig ein von dem Billen, aus welchem es fommt, Gewolltes; ware biefes Bewollte nun auch zugleich ein von bemfelben Willen, ber es will, au Sependes, so wurde Sollen und Wollen identisch semt, was es aber befanntlich nicht ift, da wir ja alle wiffen, daß wir lange nicht immer wollen, was wir follen. Es fann baher bas Gefollte bas Object bes Begehrungsvermögens besjenigen, aus beffen Willen es kommt, nur so sepn, daß nicht er, sondern ein Underer es zu verwirklichen habe. Der Wille, an ben bas Gol ten geht, "muß alfo bem Willen, aus bem es an ihn fommt, unterfteben" und fich biefem gegenüber verantwortlich fublen. Much bie "Vorftellung einer Bestimmung bes Seyns burch ibn" läßt fich mit bem Willen verbinden. "Ad oculoa, heißt es G. 92, lagt fich bas freilich nicht bemonftriren." "Die Art und Beife ber Determination bes Senns burch ben Billen Gottes und bes Einfluffes bes Sollens aus feinem Billen in ben unfrigen vermögen wir nicht zu ichauen und anzugeben, nicht einmal au ahnen."

Es handelt fich nunmehr "um den Inhalt bes Sollens"

(S. 94—107), ba wir feither nur bas Sollen betrachtet haben, ohne zu fragen, was bas für ein Sollen ift, bas vom göttlichen Willen an ben menschlichen geht und von bem lettern gewollt werben soll. Es wird nachgewiesen, daß Gott unser Glück und das Glück ber Andern will. Man soll das Glück der Andern fördern, ohne seine "Selbstbefriedigung barum aufzugeben." Dieses stimmt mit dem Christenthum überein; denn es verlangt, Liebe beinen Rächsten wie dich selbst. Zugleich werden die sich scheinbar aus dieser Doppelliebe ergebenden Widersprüche gelöst. Bon der Sittlichkeit als seiner Grundlage wird nun zum Rechte (S. 107—123) übergegangen.

Der Bille Gottes, Rachften - Selbftliebe, foll erfullt mer-Es "wiberftrebt" aber Bottes Willen bie menschlichen Billen zur Erfüllung feines Willens zu "zwingen." Sierin liegt "bie Burgel bes Rechtes." Der Mensch foll "fich felbft ju bem, mas er foll, bestimmen." Der Wille Gottes will, bag ber Mensch "nicht gezwungen" ben gottlichen Willen erfulle. Die "Freiheit" ift somit "bas nothwendige Lebenselement bes Sollens." Sie ift "eine Seite ber Sittlichkeit, und biese eine Seite ift bas Recht." Darin "baß ich unfittlich handeln kann und boch im Rechte bleibe, liegt ber nicht gemachte, sonbern fachlich gegebene Unterschied zwischen bem bloß rechtlichen und sttlichen handeln" (G. 108). Menschen tonnen mich barum nicht amingen, bas Unsittliche nicht zu thun; aber wir erfullen mit ber Sittlichfeit ben Willen Gottes. Die "Erzwingung ber Freiheit entspricht eben fo fehr bem Willen Bottes, ale bie Erzwingung ber Sittlichkeit feinem Willen wiberfpricht." Dit bem Rechte ift "bie allgemeine Berbinblichkeit, es ju fcuben" verknupft. Die "fittliche, aus bem Willen Gottes gebotene Rothwendigkeit bes Staates als bes einzigen Mittels" jur Gemahrung bes Rechts. ichutes folgt hieraus. Der "Staat ift mit bem Rechte und von bem Rechte gegeben; bie Frage nach bem Rechte im Raturaus stande hat feine Bebeutung, ba mit bem Rechte ber Staat gefest ift, also entweder ber Naturguftand nicht vorfommt ober burch ben Staat aufgehoben werden foll" (S. 113). Die Ableitung ber einzelnen Rechte aus ber Ibee bes Rechtes (S. 114 - 123) ift nur furz in Form von Andeutungen behandelt.

Merfen wir einen Rudblid auf bas Entwidelte. Benn tas "Sollen" "weber aus ber bloßen Vernunft noch aus bem Seyn ber Dinge" gewonnen werben fann, fo fragen wir: Bas ift bie tiefere Burgel, aus ber es ftammt? Bum Ceyn ber Dinge gehört auch bas Seyn bes Menschengeistes und seiner Ratur, folglich auch bes Sollens, bas nichts anderes, als eine Stimme biefer fittlichen Ratur ift. Die Bernunft in ihrer Rich. tung auf bas Gute neben ber möglichen Richtung auf sein Begentheil ist ber Wille. So ist auch ber Wille auf bas fittlich Bute bezogen Bernunft und biefe allein fann bas Sittengefet aufftellen; benn hier ift ber Menfch fein eigener Gefengeber, Ans flager und Richter. Diefes ware nicht möglich, wenn ber Bille nicht auch andere Bestimmungegrunde erhalten fonnte, welche in ber Sinnlichfeit ober ben außern 3weden bes Berftanbes liegen. Lagt fich alfo bas Sittengefet nicht aus ber Bernunft und bem Genn ber Dinge ableiten?

Bas bas Genn betrifft, fo meint ber herr Berf. baß "Alles, was ift, auch Bas fenn muß." Borerft fonnen wir nicht bas Bas, sonbern nur bas Etwas gelten laffen. Das Senn muß Etwas fenn, und überall, wo von Bas bie Rebe ift, murbe paffenber Etwas gefest. Ein wirkliches Seyn ift aber bas Seyn immer noch nicht baburch, bag es Etwas ift; benn auch bas Etwas ift noch fein Bestimmtes, weil es fein Diefes ober Jenes ift, sonbern nur Etwas, bas fur alles Birtliche gilt. Wenn es aber auch fur alles Wirkliche gilt, ift es boch nicht bas Wirkliche, fonbern ein vom Wirklichen abgezogener Begriff, ber ale folder nicht wirklich ift. Richt bas Etwas in feiner Unbestimmtheit, fonbern nur bas Etwas als Bestimmt. heit ober Besonderheit ift wirklich. Das Wirkliche ift bie Summe ber bestimmten einzelnen Etwas, nicht aber ein fo genanntes allgemeines, abgezogenes, unbestimmtes Etwas. Das reine Senn foll bas vollfommen Leere fenn. Das Cepn ift bas Senn und sonft nichts; aber beshalb boch nicht nichts, sonbern

Seyn. Es ift als bloges Abstractum fo wenig real als Etwas, benn auch bas Etwas ift von ben einzelnen Enwaffen abstrabirt, wie bas Sevn vom Sevenben. Das reine Sevn und Richts find also nicht vollfommen ibentisch, weil das Richts bie Aufhebung bes Sepns ift und Sepn und Richts, contradictorische Begenfage, unmöglich ibentisch feyn fonnen. Wenn bas Etwas mehr ift, als bas Seyn, wie ber Gr. Berf. fagt, so muß auch angegeben werben, wodurch fich bas Etwas vom Senn untericheibet; es muß Merkmale ober minbeftens ein Merkmal haben, welches bas Seyn nicht hat, und boch wird gesagt, bag wir nicht fagen tonnen, worin bas besteht, woburch bas "Bas mehr ift, als bas Seyn." Das Was ober Etwas foll "ber einheitliche Erager ber verschiebenen Dinge fenn." Bebes verschiebene Ding aber ift ein Bas ober Etwas; bieses ift nicht ber Trager, sondern bas gemeinsame Merfmal ber verschiebenen Dinge, welches ber Berftand von biefen abzieht, bas aber nicht für fich besteht. Sonft würden wir zu dem unhaltbaren Blatonismus bes von ben Dingen getrennten fur fich bestehenten, ibr eigentliches Befen ausmachenben Allgemeinen fommen muffen. Das Bas ift auch feine "Poteng ober Kraft", welche bie "Dinge burchbringt." Ein Bas als abgezogener Begriff fann nicht durchdringen und liegt auch nicht ber Erscheinung zu Grunde, iondern ift bas einheitliche, nicht aber für fich befondere existis stirende Merkmal aller Einzelnheiten. So lange man bas Etwas "ale ein Unterschiedeloses" anfieht, fo lange hat man nicht Alles; benn bas Alles ift ja ber Inbegriff aller Ginzelnheiten, welche nach bem Befete ber Ginheit Uebereinstimmungs ., nach bem Befete ber Bielheit Unterscheidungemerkmale haben. Schon oben bei ber Darftellung bes erfenntnißtheoretischen Theiles haben wir gezeigt, bag man im Au bie Ibentitat bes Subjects und Objects nicht nachzuweisen im Stanbe ift. also nicht fagen fann, bag bas All fich felbft weiß. Etwas fann unmöglich follen, mas "weber früher gewesen, noch ift, noch fenn wirb." Das Sollen muß von einem Sepenben (Etwas) fommen und an ein Sependes (Etwas) gehen. Man fann auch

nicht fagen, bag bas Sollen "fein Etwas ift." Denn ift bas Sollen "fein Etwas", bann ift es ein Richt - Etwas, Richts; Nichts aber fann feinen Zwang, feine Verpflichtung involviren, fann fein Sollen fenn. Es giebt alfo entweber fein Sollen, ober bas Sollen ift Etwas. Wenn ber Gr. Berf. felbft fagt, baß bas Sollen "eine wirkliche Dacht und insofern real fen", so macht er jenes ja selbst zu einem Etwas, ba ja bie Dacht, bas Reale gewiß Etwas ift; benn bas "ibeelle Treiben auf ein rcelles Senn" ift auch Envas. — Wenn Senn und Sollen von einander unahängig find, fo ift nicht abzusehen, wie man über ben Dualismus biefes Ceyns und Collensgebietes hinaus, fommt. Die Einheit foll ber gottliche Wille fenn. 3mei Bebiete, bie von einander unabhängig find und boch burch ein brittes verbunden ober vermittelt werden, bleiben immer zwei verschiebene Bebiete, und wir erhalten nur ein fie ausammen haltendes Band, aber feine mahre und eigentliche Einheit berfelben. Man fann ben menschlichen Willen nicht als vom Gen und Sollen unabhangig bezeichnen, benn es ift flar, bag ber Wille nichts ist, wenn ihm kein Sehn zukommt, wenn er nicht auch ein Theil bes Senns, bes Wirklichen, bes Alls ift. Als Theil aber ift er burch bas Gange bedingt, weil er nicht ift ohne ben Busammenhang mit bem Gangen. Er ift aber auch nicht unabhängig vom Sollen; benn wenn er bie Bahrheit bes Sollens erfannt hat, wirft biefe bestimment auf ihn und er ift von ihr abhängig. Wiberftrebt er ihr aber, fo läßt er sich burch bas Seyn irgend eines Motivs bestimmen und bie Abhängigkeit vom Seyn ist vorhanden. Die Freiheit ift keine vollfommene Unabhängigkeit, sondern nur die Fähigkeit der Bahl awischen dem Sollen ober Senn. So ift ber menschliche Bille nicht bloß "ber Busammenfluß bes Seyns und Sollens", fonbern beim Biberftreben auch bas Auseinandergeben beiber Bes biete. Eben weil der menschliche Wille von Seyn und Sollen afficirt wirb, fteht er zwischen beiben nicht unabhangig ba. hauptpunkt der Schrift, die Zurudführung des menschlichen Willens und baburch bes Sitten und Rechtsgesetes auf ben

Billen Gottes unterliegt nach ber von bem Grn. Berf. gegebe-Rach "unten hin" foll ber nen Debuftion manchen Bebenfen. menschliche "Wille" bas Medium zwischen Seyn und Sollen abgeben; aber biefer Wille "bestimmt und tragt" beibes nicht; bie "Ginheit, burch welche Senn und Sollen zusammengehalten und beherricht werben", weil "Sollen" und "Senn" ju bem "Einen" gehören, ift Gott; ein "anderer Wille", ber "göttliche Bille" richtet bas Sollen "an meinen Willen"; mein Wille ift biefem anbern Billen "untergeordnet." Gott "beterminirt" bas "Sen" und bas "Sollen" und ift fo bie beibe beherrschenbe und zusammenhaltenbe Ginbeit. Das Seyn an fich fann jeboch von une nur ale nicht beterminirt gebacht werben, weil außer ihm nichts ift, es also auch von nichts abhängt. Der Wille ber bas Sittengeset aufstellt, ift ber menschliche Wille; benn es muß boch ber menschliche, auf bas 3beal bes Guten (bas Bottliche) gerichtete Bille von bem vom verftanbigen Begehrunge. vermögen mit seinen außern 3weden und bem finnlichen Tricb geleiteten Willen, eben fo auch ber menfchliche Wille, ber bas Sittengefet aufftellt, von bem menschlichen Bollen im allgemeinen Sinne bes Bortes unterschieden werben, ohne bag man beshalb auf ben gottlichen Willen fommt. Dem Berfuche, bas Sepn burch Gott zu beterminiren, wiberspricht bie Behauptung bes frn. Berf. S. 70, daß "nach bein Grunde bes Senns vernünftiger Beife nicht gefragt werben fonne" und baß "man aus bem Seyn und über bas Seyn nicht hinausfomme." Die fittliche Freiheit besteht nicht blos in ber Fähigfeit, bas Gittengesetz zu befolgen ober ihm zu wiberstreben, sonbern auch in ber Sabigfeit, ein fich auf unsere fittliche Befinnung und Sandlung beziehenbes Befet aufzustellen. Wenn die Ableitung bes Sittengesehes aus bem gottlichen Billen, fo bag ber Mensch erft burch Gott erfahren muß, mas fittlich aut ift, bebenklich erscheint, so ift biefes auch bei bem Rechtsgefes naturlich ber Fall, weil bas Rechtsgeset aus bem Sittengeset abgeleitet werben foll. Daburch, bag im "Bereich bes Rechtes bas Unfittliche möglich ift", burch bie Wahrnehmung, bag man "fittlich

hanbeln fann und boch im Rechte bleiben", ift ber Begriff bes Rechtes nicht genugend befinirt. Die Freiheit, fittlich ober unfittlich handeln zu können, ift bie moralische Freiheit. wenn man burch außern 3mang bes Staates getrieben wird ober Andere treiben kann, ift Recht ba und von der sittlichen Röthigung verschieben, die nur einen innern 3wang fennt. Da fo leicht bas Göttliche ber Bernunft mit bem religios . Confestionellen und Rirchlichen in ber menschlichen Bhantafte verwechselt wird, so haben haufig auch theofratische und reactionare Lehren bas Bestehenbe ober Bosttive juriftischer Gesetgebung ober bas von ber Kirche als sittlich und recht Bezeichnete auf bie "Gnabe und ben Willen Gottes" zurudgeführt. Bas hat man nicht Alles mit bem Schiboleth: ber Bille Gottes, rechte lich begrunden wollen! Es ift befannt, wie ber von bem Grn. Berf. mehrmals angeführte geiftreiche Stahl biefen Gegenstand auffaßte. Bir burfen inbeg nicht vergeffen, mas Buchta fagt und worauf fich ber Berf. ja felbft beruft, bag "bas Recht von Gott ift"; aber bag es "immer eine Frage ift, wie Gott bas Recht hervorbringt." Diese Frage bleibt wohl auch ungeachtet ber vorliegenden Schrift für die Zukunft offen, und wenn man bas Menschliche, wie Recht und Sitte, nicht durch bas menschliche Befen und aus bem menschlichen Befen erklart, für immer unentschieben.

R. M. v. Meichlin - Meldegg.

Quaestiones nonnullae de nexu ac necessitudine philosophiae et scientiae naturalis et Mathematicae. Scripsit Joan. Frieder. Aug. van Calker, philos. doctor et professor publ. ord. ordinis philosophorum h. a. decanus. Bonnae. Formis Caroli Georgii. MDCCCLXIII, 22 S. 4.

Bu ben bebeutenberen philosophischen Denfern unserer Zeit gehört ber ehrwurdige Beteran ber Philosophen, Friebrich van Calter in Bonn. Unter bem Ginflusse ber Fries'schen Philosophie versuchte er in seinen Werfen ben Kant'schen Stanbpunkt

mit ber Lehre vom unmittelbaren Biffen zu vereinigen. Der Beift einer vorurtheilsfreien Auffassung seines Gegenstandes und einer rationellen Religiosität weht burch seine philosophischen Schriften. Refer. hat mit großem Interesse die vorliegende Schrift gelesen. Sie ist ein akademisches Programm, zur Erinnerung an Friedrich Wilhelm III, den erhabenen Gründer der Friedrich Bilhelms Sochschule in Bonn, und behandelt einen eben so zeitgemäßen als anziehenden Stoff, den Zusammenhang und bas Berhältniß der Philosophie und der Naturswissenschaft und Mathematik. Wir geben eine übersichtliche Darstellung ihres Inhaltes.

In ben letten Decennien unferes Jahrhunberts ift ber Fortschritt berjenigen Biffenschaften, welche an unseren boch. ichulen zur philosophischen Facultat gehören, unverfennbar unb bat alle Erwartung übertroffen. Einmal wurden in allen Arten bes Wiffens auch die fleinsten Theile einzelner Gegenstände genau und fleißig erforscht und baburch ein reiches Material von Biffen und Erfahrung gewonnen. Dann wurbe, mas man auf bem Wege bes Nachbenkens entbedte und erfand, jum Rugen ber Menschheit praftisch verwerthet. Go reich ber Bewinn mar, so trug boch die Ersorschung bis in's fleinste Einzelne zur Bernachläffigung jenes Banbes, bas im großen Gangen alle gur philosophischen Facultat gehörigen Wiffenschaften verknupft, nicht wenig bei. Irrthumer, falfche Berthichagungen einzelner Biffenschaften entstanden hieraus. So, um nur eine Art bes 3rrs thums zu erwähnen, fommen bie Daterialiften in Biberfpruch mit ber Philosophie und Mathematit, wenn sie behaup. ten, bag bie Wahrheit nur burch sinnliche Wahrnehmung, welche fie felbft als eine hirnfunction anfehen, erfannt werben tonne. Dit ben Wirkungen, welche aus biefer Behandlung und bem Fortschritte ber einzelnen Wiffenschaften hervorgingen, hangen fehr wichtige von Denkern unferer Zeit erhobene Fragen und Erörterungen ausammen. Dabin gehören bie Streitfragen ber Ratur . und ethischen Wiffenschaften , bie polemischen Erörterungen bes bebeutenben Physiologen Rubolph Bagner einer-Beitider, f. Bbilof, u. pbil. Rritit. 48. Band. 20

feite und ber Materialisten andrerfeite. Es werben bei biefer Belegenheit einige, aller geiftigen Auffaffung ermangelnbe Definitionen ber Seele angeführt; fo von Bogt (physiologische Briefe, 1846): "Die Seele ift ein Product der Entwidelung bes hirns fo gut als bie Dusfelthätigfeit ein Product ber Mustelentwickelung"; von Moleschott (Rreislauf bes Lebens, 1855): "Aus Luft und Afche ist ber Mensch gezeugt (sic), bie Thatigkeit ber Pflanzen rief ihn ins Leben"; von Czolbe (Entstehung bes Selbstbewußtseyns, 1856): "Der Menich ift nichts weiter als ein aus ben verschiebenartigften Atomen in fünftlicher Form mechanisch zusammengefügtes Mosaifbild." Bon ben Behauptungen biefer und ahnlicher Materialiften, wie Buchs nere, Lowenthale u. f. w., fagt ber fr. Berf .: "Diefe Irt. thumer nehmen ben Menschen aus bem Menschen heraus und find aus falfchen Schluffen entstanden, fie widersprechen jeber Logit und Psychologie, und zeigen aufs beutlichfte, bag bie richtige und wahre Wiffenschaft von ber Seele und vom Men schen weber burch bie bloße empirische Beobachtungsmethobe, noch burch bie Runft bes Meffens und Rechnens erworben wirb." Auf die Verbindung der Philosophie und. Raturwissenschaft begiehen fich ferner auch bie Fragen über bie Ratur bes Menschen und bas Verhältniß ber Geschichte ber Erbe zur Geschichte bes Menschengeschlechtes, über bie besonderen Formen bes Menschen geschlechtes (Raffen) und über bie Entstehung ber Arten. werden Boucher be Perthes, M. J. Schleiben, Mayer und Charles Darwin (über bie Entstehung ber Arten, beutsch von Bronn, 1860) angeführt. Es folgen, unter bemfelben Befichtspunkte aufgefaßt, die Fragen über mechanische, bynamische, teleologische, über bie inductive Methobe, bei welcher auf Juft us Liebigs, Runo Fifchers und Siegwarts Unfich ten über Frang Baco hingewiesen wird, bie Fragen über bas Berhaltniß ber Natur und bes Geiftes (ermahnt werben bie Berke von Derfteb, C. G. Carus und Ulrici), bie aus ben Entbedungen von neuen Stoffen auf ber Erbe und in ber Atmosphare ber himmelstörper und besonders ber Sonne burch tie Spectralanalpse hervorgehenden Fragen, und bie damit zusammenshängende, die Philosophie und Naturwissenschaft gleich berühstende Untersuchung über die sinnliche Wahrnehmung und das aus ihr hervorgehende Erkennen (S. 3 — 8).

Wenn wir die Ergebnisse naturwissenschaftlicher Forschungen allen diesen Fragen und Beziehungen zusammenfassen, sie mögen sich nun auf die Organe der Sinne oder auf den Gegenstand sinnlicher Wahrnehmung, auf den Organismus des Wahrnehmenden selbst oder auf die ganze Außenwelt beziehen, geben die Natursorscher von einem und dem selben Haupt- und Grundsate aus, "daß sowohl die Sinneswertzeuge und ihre verschiedenen Zustände in Schlaf und Wachen, in Gesundheit und Krantheit, in den verschiedenen Altersperioden, als auch die äußern Dinge, sowohl das durch die Erregung der Sinne entstandene Verhältniß, als auch ihre Thätigkeiten und Wirfungen so sind, daß an ihrer Existenz in keiner Weise gezweiselt werden kann."

Allein biefer Saupt - und Grundfat ber Raturforscher ift icon ein "philosophischer Sat." Denn es ift ein Sat ber Erfenntnißtheorie. Man spricht bamit aus: bie außere sinnliche Wahrnehmung ift bie grundlegende Erfenntnifart jeder fich auf bie Natur beziehenden Wiffenschaft. Die finnliche Wahrnehmung erfennt bas Wahre. Die Begenftanbe ber finnlichen Bahrnehmung find wirklich -fo beschaffen, wie man fie burch bie Sinne mahrnimmt (S. 8). Das Brincip ber Raturforschung ift im Allgemeinen bie außere Wahrnehmung. Doch tonnen mit biefem Brincip, fo flar und beutlich, fo gewiß es ju febn fcheint, Brrthumer in Berbindung fteben; und fteben jest noch in Der Br. Berf. unterscheibet vier Arten von Berbinbung. Brrthumern, welche fich aus ber Trennung ber Philosophie von ber Naturwiffenschaft in lettere einschleichen. Der erfte Irrthum besteht barin, bag man bie außere Wahrnehmung und Beobachtung als bie einzige und allein gewiffe Erfenntnifart ber Bahrheit annimmt. Die zweite Art bes Irrthums zeigt fich barin, bag man eine Erfenntniß fur bie Summe finnlicher

Wahrnehmung und Beobachtung halt, welche weder aus bieser entstanden, noch aus ihr jemals entstehen konnte, daß man also bie sinnliche Wahrnehmung und Beobachtung mit der Resterion, dem Denken über den wahrgenommenen Gegenstand und bessen Grklarung verwechselt (S. 8). Refer. möchte diesen Irrthum die Verwechslung des Was und des Wie nennen.

Rach ber britten Art bes Irrthums wird die Thatige feit, welche vermittelst ber Sinne die außern Gegenstände wahrenimmt, als ibentisch mit den Functionen der Sinnesorgane und ben Hirnfunctionen angesehen (S. 9).

Die Meinungen ber Naturforscher in dieser Hinficht sind burch eine falfche Erflarung und Anwendung ber neuesten Forts schritte in ber Physif und Chemie, besonders in ber Lehre von ber Eleftricitat, vom Lichte, Schalle u. f. w. entstanben. wollte nämlich burch diese Unwendung und Erflärung die phys ftologischen, auf biefen Gegenstand bezüglichen Probleme lofen. So entstanden bie heftigen literarischen Sandel zwischen Bogt und Rubolph Wagner über Stoff und Rraft, Materialis: mus, Spiritualismus, Ibealismus, u. s. w. weiter ju Fragen über bie Ratur bes Menfchen, über Seele und Geift. Natürlich ftanden biefe Fragen im innigsten Busams menhange mit ben philosophischen Wiffenschaften, vorzüglich ber Psychologie. Es ift eine feinere Urt biefes Irrthums, wenn man jene Formen ber Bewegung, auf welche fich bie Erscheinungen bes Lichtes, ber Farben und Tone beziehen, fur bie Qualitaten bes Lichtes, ber Farben und Tone felbft halt, fo bag bie Erfenntniß ber Bewegungsarten b. i. ber Quantitaten auch jugleich bie Erfenntniß ber Qualitaten felbft ift.

Rach ber Darlegung bieser brei Arten ber Frethumer geht ber Hr. Berf. (S. 9) zu einer Widerlegung bersels ben über.

Die erfte Behauptung, nach welcher man nur burch finnliche Wahrnehmung und Beobachtung bie Wahrheit gewiß und unbezweiselt erkennt, wird aus zwei Grunden als Irrihum bezeichnet. Bur finnlichen Wahrnehmung muß einmal noch etwas

hinzukommen, wenn sie auf allgemeine Gültigkeit und Rothwendigkeit Anspruch machen soll, die Mathematik. Denn
bie den Naturwissenschaften eigenthümlichen Theorien, Statik,
Dynamik, Optik, Akustik stützen sich im Begreisen und Construiren der Naturgesetze und in ihrer Anwendung auf mathematische Methoden. Die mathematische Erkenntnis aber ist eine
apriorische. Gegen die Behauptung von der sinnlichen Wahrnehmung als der alleinigen Erkenntnis der Wahrheit spricht
aber auch der Umstand, daß es außer der sinnlichen Wahrnehmung ein inneres Wahrnehmen d. i. ein Bewustsseyn des Wahrnehmenden selbst hinstchtlich seiner eigenen Thätigkeiten giebt,
so daß bersenige, der dieses läugnet, in den offenbarsten Widerspruch mit sich selbst geräth. Ich sehe nicht nur einen Gegenstand; ich weiß, daß ich ihn sehe (S. 10).

Die zweite Art bes Irrthums, Berwechslung ber Wahrnehmung mit ber Reslexion und ber Thätigkeit bes Denkens,
wird aus ben Thatsachen ersichtlich, welche das Unrichtige dieser Verwechslung selbst darthun. Jahrtausende hielt man es
sür wahr, daß die Sonne sich täglich von Oft nach West bewege. Offenbar ist aber diese irrthumliche Meinung aus keiner
andern Quelle, als aus der sinnlichen Wahrnehmung und Beobachtung entstanden. Auch erhellt, daß die wahre Bewegung
ber Sonne durch diese einzige Erkenntnissart weder semals erkannt wurde, noch erkannt werden konnte. Es wird scharssinnig nachgewiesen, daß die Bewegung der Sonne und der
Erde nur durch Schlüsse, nicht durch sinnliche Wahrnehmung
erfannt wird (S. 10 u. 11).

Der gelehrte Hr. Berf. geht zur britten Klasse ber Irrthümer über, welche die Seelenthätigkeiten nur für organische, nach
physiologischer Methode zu construirende Functionen der Sinne
halten und diese nach organischen, physischen und chemischen
Gesehen erklären wollen. Er nennt diesen Irrthum einen solchen, der den eigentlichen Menschen im Menschen aushebt
(hominem ex homine tollit), und beruft sich dabei auf die vielen, zum Theile scharfsinnigen, gegen den neueren Materialis-

mus vorgebrachten Grunde. Er will biefe hier nicht wieberholen, führt aber einen neuen Grund gegen biefe Lehre an. Er hat bei biefem Grunbe ben flar und bestimmt ausgebruckten und von feinen Unbangern folgerichtig ausgebilbeten und vertheibigten Materialismus im Muge, nicht biejenigen, welche annehmen, baß bie Materie und ihre verschsebenen Formen und Arten außer ber menschlichen Seele und bem Bewußtseyn existiren. belt fich bei bem folgerichtigen Materialismus also um biejenige Lehre, welche behauptet, daß Alles, mas ift, nichts fen, als Stoff, bag bie hochfte Rraft bes Seyns bie organische und die hochsten Functionen bee Organismus bie Sirns und Rervenfunctionen feven, bag biefe ben organischen, phyftologischen, chemischen und physitalischen Befegen folgen und ohne irgend eine andere Urfache ihre Erscheinungen hervorbrin-Es wird auf einen craffen Widerspruch, ber mit biefer Behre zusammenhangt, bingewiesen. Mus bem Sate, bag bie Seelenthatigfeit bie Sirnthatigfeit ift, folgt, bag bas nachfte befte Behirn, welches namlich allein bie gabigfeit zu erfennen hat, seine eigene Existenz ertennen, bag bas Sirn fich felbft auf bas Bollfommenfte wiffen und verfteben muffe. Diese aus ber Lehre ber Materialisten nothwendig hervorgehende Kolgerung wiberspricht burchaus ber Thatsache, bag fein Mensch burch bas Sirn felbft bas Bewußtfeyn feines Behirnes erlangt. Dann wirb biefe materialiftische Lehre auch burch ben Streit und bie Erfahrung ber bebeutenbften Phystologen und ihr aufrichtiges Beftandniß widerlegt, daß in der Physiologie der Theil, welcher von ben Functionen bes Hirnes und ber Nerven handelt, gang lich bunkel und unbekannt ift (S. 12).

Allerdings weiß sich bas Hirn nicht als Hirn, und boch glaubt Refer., so wenig er mit dem Materialismus einversstanden ift, daß sich gegen den vom Hrn. Verf. geltend gesmachten Beweisgrund, vom Standpunkt der reinen Stofflehre Bebenken erheben lassen könnten. Das All, sagt biese, ist nichts, als ein Inbegriff von Stoffen; aber in diesen ist eine organische Kraft und durch diese erscheint der Stoff je nach seiner

Beschaffenheit als eine ftufenweise Entwidelung. fommenfte Stoff ift nach bem Materialismus berjenige, welcher als menschlicher Rorper erscheint. Co bentt fich ber bentenbe Stoff als benkenden Stoff. Da nun alle organischen Thatigfeiten fich vermittelft bes Rervenspftems im Sirne concentriren. so hat ber Mensch, auch ber gemeine, ber nichts vom hirne weiß, bas Gefühl, bag er in bemienigen Theile bes Menschenftoffes benft, welchen er ben Ropf und zwar speciell feinen Kopf nennt. Bunachft wird fich ber als Kopf bentenbe Stoff jum Objecte bes Denfens machen. Durch ein Deffnen bes Ropfes findet er aber in Diesem bie von Sauten eingeschloffene, weiße und graue, weiche, martige, wulftige Daffe, welche er bas hirn nennt. Go ift bas hirn ber bentenbe Stoff. Freis lich erfennt bas fich felbft Denken bes hirnes bas hirn nicht. Es erfennt nur ein Denfenbes. Aber biefes Denfenbe ift bem Raterialisten bie Concentration ober Einheit ber organischen Thatigfeiten bes hirnes und fo wird es immer heißen: bie Ginheit biefer Thatigfeiten erfennt fich als Einheit ber Thatigfeiten bes Ropfes (burch weitern Schluß, bes hirnes). hier ben Scharffinn im Argumente bes hrn. Berf. nicht beanfanden, er will nur auf bas hinweisen, was nach seinem Dafürhalten gegen biefes Beweisverfahren vom Standpunkte bes Materialisten gesagt werben fonnte.

Die vierte Art bes Irrthums in Behandlung der Naturwissenschaften besteht darin, daß alle sinnlichen Qualitäten und
ihre Wahrnehmungen auf verschiedene Arten der Bewegung zurüczuführen und mit diesen identisch seinen. Dieser Irrthum hat
einen Anschein von Wahrheit, weil er, wie es scheint, die Bestätigung durch die neuesten Entdedungen der Physis, Chemie
und Physiologie sur sich hat. Iener Anschein von Wahrheit
stüt sich auf den Fundamentalsat, welcher die sinnliche Wahrnehmung zum allgemeinen Erkenntnisprincip macht und der für
die Bestätigung der irrthümlichen Behauptung seine Anwendung
sindet. Iwar stammt diese Meinung aus dem richtigen Sape,
daß die sinnlichen Qualitäten wahr seven; aber die sinnlichen

Qualitäten haben ihre Beziehung auch gur Mathematif und beren Wahrheiten und bie Naturforscher irren nur in bem Schluffe, baß bie Qualitaten felbft nichts als Bewegungsformen fenen. Mit zwei Grunden ift biese Meinung zu wiberlegen. Denn es wurden, wenn bie finnlichen Qualitaten burchaus nur burch Erfahrung und Schließen ju entbedenbe Bewegungsarten maren, zwei Ergebniffe baraus zum Borfcheine fommen. Der Blind. geborene mußte nach jener Theorie burch einen mathematischen Gedanken, b. h. burch Conftruction jener Bewegungsarten fic Borstellungen ober Ibeen von Licht und Farben bilben können, in gleicher Beise ber Taubgeborene die Borstellungen von Tonen. Freilich könnte man gegen biefen Grund einwenden, bag bie Bewegung nicht blos außen, sonbern auch in uns, in unsern Organen flatt finden, bag eben bie Fahigfeit zu bieser eigenthumlichen Bewegung im Sinneswertzeuge liegen muß und baß biefe Fähigkeit bei Blind nnb Taubgeborenen fehlt, baß ferner immer zwischen wirklichen und gedachten Bewegungen, zwiichen wirklicher und gebachter Bewegungsfähigkeit unterschieben werben muß. Ferner murbe aus bem oben bezeichneten Inthum von ber ganglichen Ibentität finnlicher Qualitäten und ber Bewegungsarten ber falfche Schluß hervorgeben, bag bie mathematische Erkenntniß keine aprioristische sen (S. 13). Bei ber finnlichen Wahrnehmung find folgende Hauptmomente fest-Die sinnliche Wahrnehmung ift an die Bedingung gebunden, bag, wenn eine Art von Sinneswerfzeugen einer Perfon fehlt, ober wenn bas Werfzeug jur Ausübung ber Functionen unfähig ift, eine andere Urt nicht nur nicht an die Stelle bes sehlenben Sinneswerkzeuges treten fann, sonbern baß bie bem Sinneswerfzeuge entsprechende Wahrnehmung ganglich fehlt. Zugleich hängt die Wahrnehmung von der wahren und wirflichen Erregung bes Organs ab. Auch ftammen bie Bahrnehmungen nicht allein aus ben Erregungen ber Organe. Die fes geht zur Genüge baraus hervor, bag am hellen Tage mit gesunden und offenen Augen bie Gegenstände oft boch nicht gesehen b. h. burch bie Augen von bem Menschen nicht wahrgenommen werben, wenn seine Seele in bemselben Augenblide mit andern Dingen beschäftigt ober in Gedanken versunken ift. Dasselbe findet auch unter gleichen Bedingungen beim Hören statt. Hierdurch wird zugleich die Behauptung der Materialisten widerlegt, daß einzig und allein von der Erregung der Organe und den ihren stofslichen Gesehen solgenden Nervensthätigkeiten die Wahrnehmungen sowohl entspringen, als in jenen bestehen.

Daher entsteht nun bie neue Frage, was und wie besich affen jene sogenannten seelischen Functionen seven, ohne welche keine Wahrnehmung und Erkenntniß zu Stande kommt. Dann fragt sich, wenn durch ein Organ eine sinnliche Wahrsnehmung hervorgerusen worden ist, ob diese wahr sey, b. h. ob in ihr die Wahrheit erkannt werde. Ueber diese Frage wersden Erörterungen von doppelter Art nöthig seyn, einmal indirect gegen jene, welche vom idealistischen oder empirischen Standpunste aus die Wahrheit der Außendinge negiren, dann direct durch die Beweissührung, daß durch die sinnliche Wahrnehmung jene Wahrheit der Dinge erkannt werde. Hier zeigt sich die Bedeutung und der Zusammenhang der Philosophie mit der Naturwissenschaft.

Es ist ein alter Irrthum ber Ibealisten, daß die vermittelst der Sinne wahrgenommenen Außendinge als solche nicht existiren, oder vielmehr daß jene Art, wie man in sinnlicher Wahrnehmung und vermittelst ihrer die sinnlichen Dinge erstennt, die Wahrheit nicht enthalte. Gegen diese Ibealisten sprechen die von ihnen selbst geltend gemachten Gründe. Denn bald verwersen jene (die Idealisten) die sinnlichen Wahrnehmungen als zur Wahrheitserkenntniß undrauchdar, da sie nur von den Dingen abhangen und diese niemals sind, sondern sich im unaushörlichen Wechseln und Berändern zeigen, und behaupten, daß die Wissenschaften auf Begriffe oder Ideen zurückgeführt werden müssen. Bald halten sie die Außenwelt nicht nur sur wahr und gewiß, sondern sie brauchen diese Außendinge zur Anersennung des höchsten Wesens. Unmittelbar aber beweist

sich die Erkenntniß des Wahren durch die sinnliche Wahrnehmung dadurch, daß diese nicht nur die Art der Thätigkeit, sondern auch die zu jeder Zeit statt sindende Thätigkeit selbst erskennt, und daß die Existenz des Subjects, ohne welche diese seine Thätigkeit nicht seyn kann, die Grundwahrheit ist.

Die Empiriften, welche nicht mit ben Empirifern ju verwechseln find, und in Aufstellung ber Bahrheit allein bie Erfahrung jum Maakstabe nehmen, erheben Zweifel bagegen, bas burch bie finnliche Wahrnehmung bie qualitativen Bahrheiten erkannt werben konnen. Man beruft fich babei auf Thatsachen, 3. B. auf die Gelbsüchtigen, Die alle Dinge gelb feben, mahrend biese boch nicht gelb find (S. 14). Allein bie Bahrnehmung ift bei solchen Thatsachen richtig; nur bas Urtheil ift falsch, wenn ber Kranke bie Dinge, die ihm in seinem Buftande gelb erscheinen, zu wirklich und an sich gelben machen Falfchlich werben zu biefem 3mede, bie Wahrheit ber finnlichen Wahrnehmung zu bestreiten, auch die neuesten Entbedungen ber Naturmiffenschaft benütt. Da man nämlich in ber neueren Physif bie sinnlichen Qualitaten, wie Farben und Lichtphänomene, Tone und ihre Beranberungen und auch bie übrigen Sinnesmahrnehmungen auf Bewegungen ober Arten und Berhaltniffe ber Bewegung gurudführt, fo behauptet man, baß jene Bewegungen und Bewegungeverhaltniffe bie bigents liche, in ben finnlichen Wahrnehmungen vorhandene Wahrheit seven, biese Bewegungen seven bie eigentlichen Objecte unserer Wahrnehmung, und baher tonne, ba bie finnlichen Wahrnehmungen nur bie finnlichen Beschaffenheiten erfaffen, burch iene die Wahrheit nicht erfannt werben. Auch bei biefem Irribume findet eine Bermecholung ber Erfenntnifarten, ber finnlichen Wahrnehmung und ber mathematischen formalen Erkenntniß, eine Bermechelung ber Erfenntniß ber Qualitat und Quan-Wahr und richtig ift bie burch finnliche tität statt (S. 15). Wahrnehmung ftatt finbende Erfenntniß als folche, inwiefern fie ben Bedingungen entspricht, an welche bie Qualitaten fowohl subjectiv und organisch ale objectiv gebunden find. Die

Farbe 3. B. und irgend eine besondere Farbe wird burch bie Bahrnehmung erkannt, burch welche bie Farbe, nicht ber Ton, biefe, nicht eine andere Farbe mahrgenommen wird; feineswegs aber wird bie Bahl, Geschwindigfeit und Lange ber Lichtwellen erfannt, welche in ber Qualität irgend einer garbe enthalten find. Auch behaupten die Raturforscher nicht, daß die verschiedenen Farben und Tone felbst nur Bahl, Geschwindigfeit und Gestalt ber Bewegungen feven; fie vermeiben biefen Irrthum ichon bedhalb, weil g. B. bie Tone nicht nur nach ben Intervallen ber Scala und bem Grabe ihrer Stärke, sondern auch nach ber Berschiedenheit der in Schwingung befindlichen Körper verschiebene Qualitäten zeigen. Die Philosophen bes empirischen Standpunttes verfielen auf jene verfehrte Theorie. Die sinnliche Dualität ift also envas Wirkliches und von ber Quantitat verschieben. Denn wenn auch bie Qualität sich auf ein Berhältniß bes wahrnehmenben Subjects und feines Gegenstanbes, irgend eines Sinnesorganes, seiner Erregung und ber Beziehung beiber jur erkennenben Seele grunbet, fo ift boch biefes Berhaltniß und feine Wirfung wirklich. Die Wahrheit biefes Sages wird weber baburch geschwächt noch aufgehoben, baß jebe Qualität mit Momenten ber Quantitat behaftet feyn muß. Sieraus folgt erftens, bag nicht Alles, nicht einmal bas in ber Natur Borhandene aus ber Bewegung allein abzuleiten und zu erklaren fen, zweitens, bag bie Qualität eine andere Erflärungsart erforbere, ale bie aus ber Bewegung, brittens, bag bie Frage entstehe, wie man die Qualität erklären und auf welchem Bege ber Erforschung man biefe Erflarungsart auffinden muffe (C. 16). Aus biefer Bebeutung ber Qualität nach ber philosophischen Theorie schließen wir auf ben innigen Zusammenhang ber Philosophie und ber Ratur.

Wie man aber hinsichtlich ber bie sinnliche Wahrnehmung und die Qualität betreffenden Fragen von der Naturwissenschaft du einer philosophischen Erforschungsmethode übergehen muß: so bilden auch alle jene übrigen auf diese Fragen sich beziehensten Probleme die so genannte Philosophie der Natur,

welche mit ben zahlreichen und nicht unbeträchtlichen Irrthumern ber phantastischen Construction Schellings und ber sormalistischen Hegels nicht zu verwechseln ist. Gine wahre Rasturphilosophie hat alle jene Fragen zu erklären, die sich auf das Berhältnis und den Jusammenhang der Ratur und Bernunft, der Ratur und Bernunftzesehe, der logischen, metaphysischen, psychologischen, ethischen und religiösen u. s. w. beziehen (S. 16).

Jum äußern Belege werben treffende Aussprüche bes berühmten Natursorschers unserer Zeit, des Alexander von Humboldt, angeführt. Dieser große Denker weist an mehreren Stellen seines Rosmos auf die Bedeutung der Philosophie für die Naturwissenschaft und den Zusammenhang beider Wissenschaften hin (S. 17—19). Gegen das Studium der Philosophie durch die Natursorscher werden die unbegründeten Einwendungen ausgezählt, die man von den Gegnern der Philosophie häusig erheben hört. Schlagende Gegendemerkungen Humboldts werden diesen sophistischen Einwendungen entgegengesstellt (S. 19—21).

Dies wird bemnach von bem Hrn. Berf. als gewiß bezeichnet, baß die Behauptungen ber Materialisten nicht aus empirischer Beobachtung und Ersahrung, sondern aus falschen Schlüffen hervorgehen, welche ber Psychologie und Logif wibersprechen (S. 21 u. 22).

Das ganze Programm zeugt von bem wahrhaft philosophischen Geist und ber genauen Sachkennmiß bes Hrn. Berk. im Gebiete bes behandelten Gegenstandes. Wir schließen mit ben treffenden Worten besselben: Es existirt eine sehr innige Uebereinstimmung zwischen Philosophie, Naturwissenschaft und Mathematik nicht nur barin, daß sie der Wahrheit als dem Höchsten und Obersten folgen, sondern auch in der Erforschung bes Was und Wie der Dinge. Denn in allen diesen Wissenschaften bauten die Forscher darauf, daß sie, je mehr sie in das Innerste und Geheimste sowohl der Außenwelt, als ihrer Seele und ihres Geistes brangen, um so weniger von der Wahrheit

abirren würben, wenn fie nur bas Band und ben nothwendis gen Aufammenhang aller Wiffenschaften festhielten, ba bie Bahrbeit nicht nur jenen kleinsten Theilen und ihrem innerften Ents widelungsverlaufe sowohl in der Natur als im Beifte, sonbern auch bem großen Zusammenhange inne wohnt, burch welchen Alles sowohl beziehungsweise im All, als unbedingt im bochften Wefen zusammengehalten wirb.

R. A. v. Meichlin - Meldegg.

## Sibliographie.

## Berzeichniß

ber im In = und Auslande neu erschienenen philosophischen Berte.

- J. Abercrombie: On the Philosophy of the Moral Feelings, 13. Edition. London, Murray, 1865. (4 Sh.)
- - : On the Intellectual Powers and the Investigation of Truth. 14te Edition. Ibid. 1865. (6 % Sh.)
- P. P. Alexander: Mill and Carlyle. An Examination of Mr. J. St. Mill's Doctrine of Causation in Relation to Moral Freedom. With an Occasional Discourse on Sauerteig by Smelfungus. London, Nimmo, 1866. (3 1/2 Sh.)
- Anna: Bhilosophische Geivräche. Serausgegeben vom Berfasser bes "Quelle wassers." Leivzig, Deichert, 1866. (15 14) Aristotelis Ethica Nicomaches; with References to Parallel Passages. Edited
- by J. E. T. Rogers. New Edition. London, Rivington, 1866.
- A. Bain: The Feelings and the Will, Physiologically considered. London, Chapman, 1866. (2 Sh.)
- C. S. Barad: Bur Gefchichte bes Rominalismus vor Rofcellin. bisher unbenutten handschriftlichen Quellen ber Biener taiferl. Bibliothet. Bien, Braumuller, 1866. (6 JK)
- J. Barni: Histoire des idées morales et politiques en France au XVIII siècle.
- T. I. Paris, 1865. (3% Fr.) S. Baumgartner: Die Raturreligion ober Bas Die Ratur ju glauben lehrt. Ein Beitrag jur Lauterung und ju fester Begrundung einiger religibser Begriffe. Leipzig, Brodhaus, 1865. (16 JK)
- M. L. Bautain: La religion et la liberté. Paris, Hachette, 1865. (3% Fr.) -: Manuel de Philosophie morale. Ibid. 1866. (3% Fr.)
- Ch. Beauquier: Philosophie de la Musique. Paris, 1865. (11/2 Fr.)
- S. Beders: Die Unfterblichkeitslehre Schellings im gangen Busammenhang ihrer Entwidelung. Munchen, Frang, 1865. (1 + 15 JK)
- J. Benoid-Pons: Etudes parallèles et morales. Clermont, Ferrand, 1865. (3 Fr.)
- 3. Bernay 8: Theophraftos' Schrift über Frommigfeit Gin Beitrag gur Religionsgeschichte. Dit fritifchen und erflarenden Anmerfungen au Borphyrioe' Schrift über Enthaltfamteit. Berlin, Berg, 1866. (20 Jy)

- C. M. Bernhardt: De Cicerone Graecae philosophiae interprete. Programm des Friedr. Bilb. Gymnasium zu Berlin, 1865.
- F. Bertinara: Principii di Biologia e di Sociologia, proposti agli studiosi di Filosofia del diritto. Torino, 1865.
- G. Biasutti: Della Fisiologia comparata e delle sue relazioni collo studio delle lingue, coll' Archeologia, l'Etnegrafia, la storia e la Filosofia. Venezia, 1865.
- H. S. Boase: An Essay on Human Nature, showing the Necessity of a Divine Revelation etc. London, 1866. (12 Sh.)
- G. Boissier: Ciceron et ses amis. Etude sur la société romaine du temps
- de César. Paris, Hachette, 1865. F. Bouillier: Du Plaisir et de la Douleur. Paris, Baillière, 1865. (3% Fr.) C. A. Brandis: Sandbuch der Geschichte ber Griechische Romischen Phi-
- losophie. 3ten Theils 2te Abtheilung. Berlin, Reimer, 1865 (2 + 22% Jy).

  J. B. Brown: The Divine Life in Man. Fourteen Discourses. Second Edition.
- London, Jackson, 1865. (7% Sh.) R. Canbibus: Evangelium aeternum. Religiofe Betrachtungen fur Ge
- bildete. Leipzig, Berndt, 1866. M. Carriere: Die Kunft im Zusammenhang der Culturentwidelung und die Ideale der Menschheit. Zweiter Band: hellas und Rom. Leipzig, Brodhaus, (1866. (3 4)
- C. G. Carus: Bergleichende Pfinchologie oder Geschichte der Seele in der Reihenfolge der Thierwelt. Bien, Braumuller, 1866. (21/3 4)
- J. P. Chevalier: Le progrès dans l'Humanité. Paris, 1865. (3% Fr.)
  A. Glissold: Swedenborg and his Modern Critics: with some Remarks
- upon the Last Times. London, Longman, 1866. (1½ Sh.)

  A. Comte: A general View of Positivisme. Translated by Dr. J. H. Brid
  - ges. London, Trübner, 1865. (8½ Sh.)

    M'Cosh: A Defence of Fundamental Truth, being a Review of the
- Philosophy of Mr. J. St. Mill. London, Macmillan, 1866. (7½ Sh.)
- J. Delboeuf: Essai de Logique scientifique. Prolégomènes suivis d'une étude sur la question du Mouvement considérée dans ses rapports avec le principe de contradiction. Liège, Desoer (Leipzig, Mupuardt), 1865.
- le principe de contradiction. Liege, Desoer (Leipzig, Mupuardt), 1865.

  F. Decker: The Thalete Milesio. Juaugural = Differtation. Salle (gedr. v. Blöß) 1865.

  St. Denys, l'Areopagite: Oeuvres, traduites du Grec en Français, avec
- prolégomènes, manchettes, notes, table analytique etc. par l'abée J. Dula c. Bar-le-Duc et Paris, 1865. (7 fr.)
- René Descartes: Meditationes de prima philosophia. Zum akademischen Gebrauche neu herausgegeben und eingeleitet von Dr. C. S. Barach. Wien, Beck, 1866. (16 44)
- Mien, Beck, 1806. (10 3%)

  A. Desjardins: Les Devoirs. Essai sur la morale de Ciceron. Ouvrage couronné par l'Institut. Paris, Didier, 1865. (3% Fr.)
- L. Desages: De l'extase ou des miracles comme phénomènes naturels.
- Paris , 1865. (6 Fr.) F. Dieterici: Die Propadeutif der Araber im zehnten Jahrhundert. Berlin , Mittler , 1865. (11/2 4)
- 3. Dippel: Bersuch einer instematischen Darstellung der Philosophie des Carolus Bovillus, nebst einem turzen Lebensabriffe. Burgburg, Stuber, -1865. (1 \$6 JK)
- J. M. C. Duhamel: Des méthodes dans les sciences de raisonnement. Paris, lre partie: Des méthodes communs à toutes les sciences de raisonnement.
- Paris, Gauthier-Villars, 1865.

  P. Duprat: Les Encyclopédistes, leurs travaux, leurs doctrines et leur influence. Paris, 1866.

- 9. Engel: Die dialettifche Methode und die mathematifche Raturanschauung. Berlin, Herz, 1865. (8 Jg) W. English: A Treatise on Moral Philosophy. London, 1865. (4% Sh)
- K. Epp: Seelenkunde. Mannheim, Schneider, 1866. (10 141).
- 3. C. Erdmann: Grundrif der Geschichte der Philosophie. Erfter Band: Philosophie des Alterthums und des Mittelalters. Berlin, Berg, 1866. (2 # 20 Jys)
- Evangeltum ber Bahrheit und Freiheit, gegründet auf bas Ratur- und Sittengeset, Für Gebildete. Leipzig, Mayer, 1865 (20 14). F. Fabri: Zeit und Ewigkeit. Eine Betrachtung aus dem Gebiete religibser Speculation. Barmen, Langewiesche, 1865. (12 1/4)
- G. 3. Feconer: Das Buchlein von bem Leben nach bem Tobe. Leipzig, Doğ, 1866.
- A, B. Fifder: Bur hundertjährigen Geburtstagsfeler Franz v. Baaders. Berfuch einer Charafteriftit feiner Theosophie und ihres Berhaltniffes zu ben Shftemen Schellings und Segels, Daubs und Schleiermachers. Erlangen, Befold, 1865. (12 1) Runo Fifcher: Spftem der Logit und Metaphyfil ober Biffenschaftslehre. 2te völlig umgearbeitete Auft. Deibelberg, Baffermann, 1865. (3 4 18 14)
- — —: Geschichte der neueren Philosophie. 1ter Band: Descartes und feine Schule. 2ter Theil: Descartes' Schule. Geuling. Malebranche. Spinoza, Ebendaf., 1865. (3 & 18 B)
- M. Flourens: Psychologie comparée. 2me édition. Paris, 1865. (3% Fr.)
- S. W. Fullom: The Mystery of the Soul. A Search into Man's Origin, Nature and Destiny. London, Skeet, 1865. (10% Sh.)
- L' Geiger: Ueber Umfang und Quelle ber erfahrungefreien Erfenntnif. Frantfurt a. M., Auffarts, 1865. (8 M)
- V. di Giovanni: Il Miceli, ovvero Dell' Ente uno e reale, dialoghi tre, seguiti dallo Specimen scientificum V. Micelii, non mai fin qui stampato. Palermo , 1864.
- C. de Gobineau: Les Réligions et les Philosophies dans l'Asie centrale. Paris, 1865. (7 Fr.)
- A. Grant: The Politics of Aristotle, illustrated with Essays and Notes. 2d Edition revised and completed. 2 Vols. London, Longman, 1866.
- J. H. Green: Spiritual Philosophy, Founded on the Teaching of the late Sam. Taylor Coleridge. 2 Vols. Edited with a Memoir of the Authors Life by J. Simon. London, Macmillan, 1865. (25 Sh.)
  John Grote: Exploratio philosophica; or Rough Notes on Modern Intel-
- lectual Science. Cambridge, Deighton, 1865. (7 Sh.)
- George Grote: Plato, and the other Companions of Sokrates. 3 Vols. London, Murray, 1865. (45 Sh.)

  A. Guthlin: Les Doctrines positivistes en France. Etude sur les oeuvres
- philosophiques de MM. Littré, Renan, Taine et About. Strasbourg et Paris, 1865. (1 Fr.)
- D. Saffner: Der moderne Materialismus. Frantfurt a. M., Samacher, 1865. (3 Jy!)
- Hamilton versus Mill. A Thorough Discussion of each Chapter in J. Mill's Examination of Hamilton's Logic and Philosophy, beginning with the Logic Part I. etc. London, Simpkin, 1866.
- F. A. Karsten: Immanuel Hermann Fichte als Anthropoloog en Psycholoog in hoofdtrekken geschetst. Zalt - Bommel, Noman, 1865. (8 Jy)
- G. Hartwig: The Harmonies of Nature and Unity of Creation. London, Longmans, 1866.
- C. Bermann: Die afthetischen Pringipien bes Beremaages in Busammen-

- hang mit den allgemeinen Pringipien der Runft und des Schonen. Dresben, Runge, 1865. (1 4)
- J. B. Hopkins: A Reasonable Faith. London, Longmans, 1865.
- B. Janet: Der Materialismus unfrer Beit in Deutschland. Prufung bes Dr. Buchner'ichen Suftems. Heberfest mit einer Einleitung und Anmertungen von Dr. R. A. v. Reichlin-Melbegg, herausgegeben mit einem Borwort von Dr. 3. S. v. Fichte. Paris, Bailliere (Leipzig, Jung = Treuttel), 1866. (1 4)
- F. A. Janke: Aristoteles doctrinae paedagogicae pater. Inaugural = Differ= tation. Salle, 1866.
- 3. Jungmann (Priefter 2c.): Die Schönheit und die fcone Runft. Rach ben Anschauungen der fofratifchen und der driftlichen Philosophie in ihrem
- Befen dargestellt. Innebrud, Bagner, 1866. (1 + 25 ンダ) M. Ker: Discourses on Immortality. London, 1865. (4½ Sh.)
- R. Rogel: Die Phantafie als religiofes Organ. Bortrag 2c. Bremen, Muller, 1866. (7% Je.)
- Lamettrie: L'Homme machine. Avec une introduction et des notes de J. Assézat. Précede de l'éloge de l'auleur par Frédéric II. roi le Prusse. Paris, 1865. (4 Fr.)
- R. A. Lange: Gefchichte bes Materialismus und Rritit feiner Bebeutung in ber Gegenwart. Iferlohn, Babeder, 1866. (2 # 7% Jef)
- DR. Lagarus: Heber Die 3been in ber Gefchichte. Rectoraterebe. Berlin, Dummler, 1865. (20 Jy)
- DR. Leibesborf: Lehrbuch ber pfychifchen Krantheiten. 3meite umgearbeitete und wesentlich vermehrte Auflage. Erlangen, Ente, 1865. (3 %.)
- C. Leveque: La science de l'Invisible. Etudes de Psychologie et de Théodicée. Paris, G. Baillère, 1865.
- 6. S. Lewes: Ariftoteles. Ueberfest von J. B. Carus. Leipzig, Brodbaus, 1865.
- G. H. Lewes: Auguste Comte. London, Chapman, 1865. (2 Sh.)
- M. de Livonière: Un philosophe (1789 1794). Paris, Bray, 1865. (2½ Fr.)
- (Logit). Erster Unterricht in der Logit. Nach der achten Auflage des Englischen. Grimma, heun, 1865. (5 Jy)
  Lucretius Carus: Das Besen der Dinge, metrisch übersetzt von G. Bossart=Derden. Berlin, Reimer, 1865. (11/4 4)
  A. B. Lutterbed: Baader's Lehre vom Beltgebaude, verglichen mit neuen
- astronomischen Lehren. Frantsurt, Herber, 1866. (12 IX) F. Magy: De la science et de la nature. Essai de philosophie première. Paris, 1865. (3% Fr.)
- J. P. Mahaffy: Commentary on Kant's Critick of the Pure Resson. Translated from Fischer's History of Modern Philosophy, with Notes etc. London, Longmans, 1866. (7 % Sh.)
- T. Mamiani: Confessioni di un Metafisico. Vol. I: Principii di Ontologia. Vol. II: Principii di Cosmologia. Firenze, 1865. (10 L.)
- R. Mariano: Lasalle e il suo Eraclito. Saggio di Filosofia Egheliana. Firenze, 1865.
- Dr. Mary: Le Christianisme et le libre examen. 2 vols. Paris, Didier (7 Fr.) D. Masson: Recent British Philosophy: a Review with Criticisms, including some Comments on Mr. Mill's Answer to Sir W. Hamilton. London, Macmillan, 1865. (7 % Sh.)
- G. Dagenauer: Der menfcliche Beift hier und jenfeite, gefolgert aus Profeffor B. 3. Meigner's Barmelebre. Bien, Czermat, 1865. (4 1/)
- F. D. Maurice: Moral and Metaphysical Philosophy, from the Earliest Period to the Present Time. London, Griffin, 1865.

- C. 2. Michelet: Raturrecht ober Rechtsphilosophie als bie praftifche Bbilosophie enthaltene Rechts . Sitten = und Gefellschaftelebre. Ifter Band. Berlin, Parthey, 1860. (2 4)
- F, Michelis: Geschichte ber Philosophie von Thales bis auf unfre Beit. In allgemein faflicher Darftellung. Braunschweig, Beter, 1865. (1 + 24 JH)
- J. S. Mill: Anguste Comte and Positivisme. London, Trübner, 1865. (5 Sh.) P. Montée: Le Storcisme à Rome. Paris, Durand, 1865. (3% Fr.)
- Moral-Philosophy. An Anthropological Catholicon under the Title of Psychoneurology; Being the just Analysis of the Affections or the Alpha and Omega of Man as developed in the Phases of Existence. London, Harvey,
- 1865. (5 Sh) M. Morel: Histoire de la sagesse et du gout chez les Grecs. Paris, Mayen-Odin, 1865. (7½ Fr.)
- 3. 2B. Rahloweth: Grundzuge gur Lehre von ber Gefellichaft und bem Staat. Leipzig, Pernipsch, 1865. (10 JK)
- C. Rageli: Eniftebung und Begriff ber naturbiftorifden Art. Munchen, 1865. (20 /4/)
- Notes on Mental and Moral Philosophy, with an Appendix containing a Selection of Questions set at the India Civil Service Examinations and the By the Principal of Harley Lodge. London, Harrison, 1865. (3½ Sh.)
- J, Parker: John Stuart Mill on Liberty, a Critique. London, Pitman, 1865. F. Becaut: Die reine Gottesitee Des Chriftenthums, das Bofen Der Reliaion ber Bufunft. Biesbaben, Rreidl, 1866. (24 JK)
- H. Philibert: Aristotelis philosophia zoologica; facultati literarum Parisiensi thesim proponebat cet. Chaumont et Paris, 1865
- Blaton's fammiliche Berte. Ueberfest von S. Muller, mit Ginleitun= gen begleitet von R. Steinhart. 8ter Band. Leipzig, Brodhaus. 1866.
- Platonis Euthydemus et Laches. Prafixa est epistola ad Senatum Lugduni Batavorum Auctore C. Badham. London, 1866. (4 Sh.)
- The Republic of Plato, translated into English, with an Analysis and Notes, by J. L. Davies and D. J. Vaughan. London, Macmillan, 1866.
- F. A. Pouchet: L'Univers. Les infiniment grands et les infiniment petits.
- Paris, Hachette, 1865. H. F. A. Pratt: The Oracles of God: an Attempt at a Reinterpretation. Part. 1: The Revealed Cosmos. London, Churchill, 1865. (10 Sh.)
- B. de Puchesse: L'immortalité. Avec préface par Mgr. d'Orléans. Paris. Didier, 1865. (7 Fr.)
- W. Purton: Philocalia: Essays on Natural, Poetic and Picturerque Beauty. Part I. II. London, Whittacker, 1865. (10 Sh.) G. Reich: Die allgemeine Raturlebre bes Menschen in ihrem Wesen und
- in ihrer Unwendung auf die medicinifchen, hygieinischen und politisch moras lifden Biffenschaften. 1fte Lieferg. Giefien, Roth, 1865. (15 JK)
- Rr. v. Reichenbach: Aphorismen über Sensitivität und Db. Bien, Braumuller, 1866.
- R. v. Reichlin = Melbegg: Der Parallelismus ber alten und neuen Bbis losophie. Leivzig, Winter, 1866. (15 JK)
- A. Richter: Immanuel Rant's Anfichten über Erziehung. Salberftabt, Frang, 1865. (8 19%)
- E. S. Riegel: Grundrif ber bilbenden Runfte. Gine allgemeine Runfts lebre. Mit 34 Solgichnitten. Sannover, Rumpler, 1865. (2 4)
- C. L. Robertson and H. Maudsley: The Journal of Mental Science. Published by the Authority, of the Medico - Psychological Association. New Series No. XIX. London, Chnrchill, 1865. (21/8 Sh.)

- 28. Rofentrang: Die Biffenschaft bes Biffene und Begrundung ter befondern Biffenschaften durch die allgemeine Wiffenschaft, eine Foitbildung der deutschen Philosophie mit besondrer Rucklicht auf Plato, Aristoteles und die Scholastik des Mittelalters. 1ster Band. Munchen, Beiß, 1866. (1 \$ 22 Jy)
- Ib. Rumpel: Philosophische Propadeutit. Gutereloh, Bertelemann, 1866. (20 Jy)
- J. Rush: Brief Outline of an Analysis of the Human Intellect. Philadelphia, 1865. (12 Sh.)
- F. Schmid (aus Schwarzenberg): Grnnblinien der Metaphpfif. Bien, Braumuller, 1865. (2 of 20 IS)
- M. Schneidewin: Disquisitionum philosophorum de Platonis Theaeteti parte priori specimen. Inaugural Dissertation. Göttingen, 1865.
- C. S. SchulzeSchulzenstein: Naturstudium und Kultur oder Bahr-heit und Freiheit in ihren naturlichen Zusammenhange. Berlin, Remak, 1866. (2 of 20 196) P. Siciliani: Il triumvirato nella storia del pensiero Italiano, ossia Dante,
- Galileo e Vico. Firenze, 1865. (1 L.)
- A. Smetana: Der Beift, fein Entstehen und Bergeben. Philosophische Encyflopadie. Prag, Steinhaufer, 1865. (1 of 10 19%)
- G. de Spiegel: Suppléments à l'esprit de la Philosophie de Schopenhauer.
- Darmstadt, Zernin, 1865. (4 Jy.)
  J. H. Stirling: Sir William Hamilton, being the Philosopher of Perception: an Analysis. London, Longmans, 1865. (5 Sh.)
- R. T. Stothard: Psychoneurology: a Treatise on the Mental Faculties. London, 1865 (5 Sh.)
- A. Stodl: Beschichte der Philosophie des Mittelalters. 2ter Band: Beriode ber Berrichaft der Scholaftit. 2te Abtheilung. Maing, Rirchheim, 1865. (2 of 20 Jy)
- B. b. Strauß: Meditationen über bas erfte Gebot für Leute bes Bedanten: ernstes und des Gemiffens. Leipzig, Fleischer, 1866. (25 Jy.)
- I. Stumpf: Die politifchen Ibeen bes Nicolaus von Cues. Gin Beis trag gur Geschichte ber beutschen Reformbestrebungen im 15ten Jahrhunbert. Roln Bachem , 1865. (12 Jy?)
- H. Taine: Philosophie de l'art. Leçons professées a l'école de Beaux-
- Arts. Paris, 1865. (2½ Fr.)

   -: The Philosophy of Art. Translated from the French. London, Baillière, 1865. (3 Sh.)
- A. Lanner: Ueber das Berhältniß von Bernunft und Offenbarung. Lugera,
- Raber, 1865. (12 I.) H. Lego: Die moderne Bildung und die christliche Kirche, Ein Sendsschreiben an d. Geh. K. R. Dr. Rothe in heidelberg. Hamburg, Reisuer, 1865. (12 Jy)
- Thomas d'Aquino. Nouvelle traduction en Français de la Somme théologique de saint Thomas d'Aquin, précédée des éloges du saint docteur et de sa biographie. accompagnée du texte latin en regard avec des notes etc. Par l'abbé J. Carmagnolle T. XV. Draguignan, 1866. (6 Fr.)
- H. Travis: Moral Fréedom reconciled with Causation by the Analysis of the Process of Self-Determination. London, Longmans, 1865. (7½ Sh.)
- P. Tremaux: Origine et transformation de l'homme et des autres êtres. Ire partie indiquant les transformations des êtres organisés, la formation des espêces, l'instict etc. Paris, Hachette, 1865. (31/4 Fr.)
- & lebermeg: Grundrift der Befchichte der Philosophie von Thales bis auf die Gegenwart. Erster Theil: Das Alterthum (die vorchriftliche Beit)

- 3weite burchgesehene und erweiterte Auflage. Berlin, Mittler, 4865.
- p. Ulrici: Leib und Seele. Grundzuge einer Pfpchologie bes Menschen. Leipzig. T. D. Beigel, 1866. (3 & 20 1/4)
- T. H. C. Upham: Letters, Aesthetic, Moral, and Social. Written from Europe, Egypt etc. Philadelphia, 1865. (15 Sh.)
- V. Vassilief: Le Bouddhisme, ses dogmes, son histoire, et sa littérature. Ire partie: Aperçu général. Traduit du russe par G. A. La Comme et précédé d'un discours préliminaire par E. Laboulaye. Paris, Durand, 1865. (8 Fr.)
- R. v Bierordt: Die Ginbelt ber Biffenfcaften. Gine Rebe ac. Tubingen, Laupp, 1865. (7% JK)
- R. Bolfmann: hermagoras ober Elemente ber Rhetorif. Stettin, Rabmer, 1865. (1 & 20 Jy.)
- A. Brang: Speculative Begrundung der Lehre der tatholischen Kirche über das Besen der menschlichen Seele und ihr Berhaltniß jum Körper. Köln, Schwan, 1865. (20 197)
- G. Warington: The Phenomena of Radiation, as exemplifying the Wisdom and Beneficence of God. London, Skeffington, 1865. (5 Sh.)
- H. Wedgwood: The Origin of Language. London, Trubner, 1866. (3% Sh.)
- R. Berner: Ueber Besen und Begriff ber Menschensele. Eine philosophische fritische Abhandlung. Brigen, Beger, 1865. (12 Jy!)
  F. Wilson: The Philosophy of Classification, being a Base for Thought,
- F. Wilson: The Philosophy of Classification, being a Base for Thought, a Measurement for Morality and a Key to Truth. London, Pitman, 1866. (3% Sh.)
- E. Beller: Bortrage und Abhanblungen geschichtlichen Inhalts. Leipzig, Fues, 1865. (2 4)

#### Amerifanifde Berte feit 1863.

- Lectures on Moral Science. By March Hopkins, D. D. President of Williams College, Boston, 1863.
- A System of Logic. By P. M'Gregor, A. M., New-York, 1863.
- The History of the Intellectual Development of Europe. By John William Draper, M. D. New-York, 1863.
- The Races of the Old World. A Manual of Ethnology. By Charles L. Brace. New-York, 1863.
- Christianity the Religion of Nature. Lectures before the Lowell Institute By Andrew Peabody, D. D. Boston, 1864.
- A Critical History of the Doctrine of a Future Life. By W. R. Alger. Philadelphia, 1864.
- Intellectual Philosophy. By Hubbard Minslow, D. D. Boston, 1864.
- The Freedom of the Will as a Basis of Human Responsibility and a Divine Government. By D. D. Uredon, D. D. New-York, 1864.
- Freedom of Willing: or Every Being that wills a Creative First Cause. By Rowland C. Hazard, New-York, 1864.
- Rowland G. Hazard. New-York, 1864.

  Religion and Chemistry; or Proofs of God's Plan in the Atmosphere and Elements. By Prof. Josiah P. Cooke. New-York, 1864.
- Introduction to the Study of International Law. By J. D. Woolsey, President of Yale College. New-York, 1864.
- Philosophy as an Absolute Science, Founded in the Universal Laws of Being. By E. L. Frothingham. Vol. 1. Boston, 1864.

### Bergeichn. b. im In = u. Auslande neu erschienenen philos. Berfe.

Phrasis: a Treatise on the History and Structure of the Different Languages of the World. By T. Wilson, Albany, 1865.

Know the Truth: a Critique on the Hamiltonian Doctrine of Limitation. By T. H. Tones. New-York, 1865.

Dante, as Philosopher, Patriot and Poet. By Prof. V. Botta. New-York,

1865.

History of Rationalism. By Rev. John F. Hurst. New-York, 1866.

Essays on the Supernatural Origin of Christianity, with Special Reference to the Theories of Renan, Strauss and the Tübingen School. By Prof. George P. Fisher. New-York, 1866.

Reason in Religion. By Frederic Henry Hedge, Professor in Cambridge. Boston, 1865.

American Presbyterian and Theological Review. Edited by Henry B. Smith, D. D. New-York, 1863 ff. (hierin eine Angahl fritischer Artitel über bervorragende philosophische Berte Deutschlands, Englands und Ameritas).

# Zeitschrift

für

## Philosophie und philosophische Kritik,

im Bereine mit mehreren Gelehrten

herausgegeben

von

Dr. J. H. v. Sichte,
o. 8. Professor ber Philosophie a. D. in Stutigart,

Dr. Hermann Ulrici, o. d. Brofeffor der Philosophie an der Universität Salle

und

Dr. 3. 4. Wirth, evangel, Pfarrer ju Binnenben.

Reue Folge. Neun und vierzigster band.

> Salle, C. E. M. Pfeffer. 1866.

*:* .

7

# Inhalt.

| Sette.   | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1        | Die Philosophie des Epiktetus. Ein Beitrag zur Geschichte des Eklektischemus der Römischen Kaiserzeit. Bon Prof. Dr. Winnefeld.<br>Erste Salste                                                                                                                                                           |
| 33       | Das Ich in seiner phänomenologischen und ontologischen Begründung.<br>Dritter Artifel. Bon Prof. Dr. Sengler                                                                                                                                                                                              |
|          | Recenfionen.                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 44       | M. Carriere: Die Runft im Zusammenhang ber Cul-<br>turentwickelung und bie Ibeale ber Menscheit.<br>Zweiter Band: hellas und Rom in Religion und Beis-<br>beit, Dichtung und Runft. Ein Beitrag jur Geschichte bes<br>menschlichen Geiftes. Leipzig, Brochaus, 1868. Bon h. Ulrici                        |
| 66       | Der Parallelismus ber alten und neuen Philosophie.<br>Bon Dr. Kuno Freigerr von Reichlin=Melbegg. Leipzig,<br>Binter, 1866. Bon Demselben                                                                                                                                                                 |
| 75       | Stoff, Kraft und Gebanke. Eine umfassende Erklärung bes Seelen- und bes seiblichen Lebens, mit hinblid auf die Unsterb- lichkeit. Bon Ferd. Westhoff. Münster, E. C. Bruhns Berslag 1865, VIII und 446 S. gr. 8. Bon Prof. Dr. R. N. v. Roichlin-Melbegg                                                  |
| 96       | Die Grenzen und der Ursprung der menschlichen Er- fenntniß im Gegensate zu Kant und Segel. Ratu- ralistisch-teleologische Durchführung des mechanis<br>schen Princips von Dr. Seinrich Czolbe, Arzt in<br>Königsberg. Jena und Leipzig. hermann Costenoble. 1865.<br>gr. 8. VIII und 282 S. Bon Demselben |
| ;<br>113 | Ariftoteles und, die exoterischen Reden. An Ab. Eren-<br>belenburg, von B. B. Forchhammer. Riel, Ernft ho-<br>mann. 1864. 64 S. gr. 8. Bon Demselben                                                                                                                                                      |
| 118      | Das Jenseits. Ein wissenschaftlicher Bersuch zur Lösung ber Unsterblichkeitsfrage von Karl Bilsmarshof. Zweite Abtheilung: Der kosmologische Beweis. Leipzig, A. F. Amelangs Berlag (Fr. Boldsmar) 1864. Bon Demselben                                                                                    |
| 129      | Ideen zu einer philosophischen Biffenschaft bes Gei-<br>ftes und ber Ratur von S. R. D. Delff. Susum, Berlag<br>von C. R. Delff, 1865. 359 S. gr. 8. Bon Demselben                                                                                                                                        |
| 145      | Das Problem der Sprache und seine Entwidelung in der Geschichte von Conrad hermann, Dr. phil. u. a. o. Prossssson an der Universität Leipzig. Dresden, Berlagsbuchhandlung von Rubolf Runpe. 1865. 115 S. gr. 8. Bon Demselben                                                                            |
| 146      | Die Gesethe der Bewegung im Staatsleben und der Rreislauf der Idee. Bon Fr. Abdinger. Stuttgart.                                                                                                                                                                                                          |
|          | County for Suggesting. 1804                                                                                                                                                                                                                                                                               |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Dente.     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 3. C. Bluntschli: Geschichte des allgemeinen Staats-<br>rechts und der Bolitik. Seit dem sechszehnten Jahrhundert<br>bis zur Gegenwart. München. Literarisch=artistische Anstalt der<br>3. G. Cottaschen Buchbandtung. 1884. Bon Prof. Dr. Franz<br>Hoffmann. Erste hälfte.       | 158        |
| Notizen                                                                                                                                                                                                                                                                           | 191        |
| Die Philosophie des Epittetus. Bon Professor Dr. Binnefeld. Bweite Galfie. Die Ethit                                                                                                                                                                                              | 193        |
| Bemertungen über bie Entwidelung der Raumvorftellungen. Bon Brof. Dr. Ernft Dach.                                                                                                                                                                                                 | 227        |
| Bemerkungen über die Anwendung der Logit auf die Raturwiffen- ichaft, mit besonderer Rudficht auf einen Bersuch naturwissenschafte licher Unalpfe des Freiheren v. Leonhardi. Bon Proseffor Dr. Schliephate.                                                                      | 232        |
| Recensionen.                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |
| 3. C. Bluntschli: Geschichte des allgemeinen Staats-<br>rechts und der Politik. Seit dem sechszehnten Jahrhundert<br>bis zur Gegenwart. München. Literarisch-artistische Anstalt der<br>3. G. Cotta'schen Buchhandlung. 1864. Bon Prosessor Dr.<br>Franz Hofsmann. Zweite Hälfte. | 247        |
| Der wahre Christus und sein rechtes Symbol. Ein vernünftiges Wort zur Forderung einer driftlich menschlichen Union. Bon J. C. Feldmann, Dr. phil, Altona. In Commission bei habide und Lehmtuhl. 1865.                                                                            | 285        |
| Der Streit zwischen der Schottischen und Englischen<br>Schule der Philosophie. J. M'Cosh: An Examina-<br>tion of Mr. J. S. Mill's Philosophy; being a Defence<br>of Fundamental Truth. London, Macmillan, 1866. Ben S.                                                            |            |
| Ulrick                                                                                                                                                                                                                                                                            | 291        |
| Bur Abwehr. Bon Dr. A. Geper                                                                                                                                                                                                                                                      | 309<br>309 |
| Bibliographis                                                                                                                                                                                                                                                                     | 310        |

## Die Philosophie des Epiktetus. Ein Beitrag zur Geschichte des Eklekticismus der Romischen Kaiserzeit.

Bon Prof. Dr. Winnefeld.

Erfte Balfte.

Die Geschichte ber Philosophie zeigt und bie Wege, welche ber menschliche Beift einschlug und verfolgte, um fein bochftes Biel, bie Erfenntniß bes Befens und Urfprunges ber Dinge ju erreichen. Diefes Studium lehrt uns, wie die Philosophie ber Griechen, von bescheibenen Anfangen ausgehend, in Blato und Aristoteles ihren Sohepunkt gewonnen hatte und bas mifsenschaftliche Leben und Streben burch ibie Systeme berselben jur reichften Bluthe entfaltet mar. Mit bem Untergange ber griechischen Freiheit tritt bie ftrenge Wiffenschaftlichkeit, bie Entwidelung theoretischer Untersuchungen gegen bie praftischen Beburfniffe in den hintergrund; die Philosophie wird nicht mehr um ihrer felbft willen gepflegt und geehrt, sonbern nur unter bem Befichtspunkte, daß fie ben hilfsbedurftigen Menfchen bie Mittel und Wege zu einem sittlich guten Leben fennen lehrt. Philosophie beschäftigt sich weniger mit Logif und Physik, benen fle nur relativen Werth beimißt, und in welchen ber auf fich allein befchrantte Beise nur hilfsmittel und Stuppuntte für bie Ethit findet, welche er jum Sauptziele seiner Lehre erhebt, um burch biefelbe in ber Bollfommenheit feiner Unabhangigkeit und Bedürfnifilofigfeit fortzuschreiten. Diese Autarfie bes Beis fen tritt mit um fo größerer Macht in ber Epoche hervor, als bie politischen und socialen Zustande unerquicklich, ja trofflos In Rom, wohin fich bie Philosophie aus ihrer Beimath Griechenland verpflanzt und treue Pflege und eifrige Junger gefunden hatte, mußte bei ben befannten praftischen Sitten feiner Burger fich auch vorherrschend bie praktifche Seite ber Beitichr. f. Philof. u. phil. Rritit. 49. Band.

7

Philosophie empfehlen. In der That sind auch außer einem unleugbaren Sange zum Eflekticiomus einiger romifcher Philosophen bie Systeme bes Zeno und Epifur fast bie einzigen, bie in felbsistanbiger Korm ohne Beimischung von fremben Theilen bei ben Römern Gingang fanben. Während ein verweichlich: tes Beschlecht, um ben Schein ber Wiffenschaftlichkeit zu retten und mit philosophischer Thatigfeit fich ju bruften, ber Beisheit bes Epifur folgte uub gleichwohl in seiner Entsittlichung immer tiefer fant, fehlte es boch nicht an herrlichen Beispielen ebler und hochherziger Männer, welche in den Mantel des Stoilers gehüllt miffenschaftliche Thatigfeit zu erhalten und zu beleben, und bei bem Berlufte ber politischen Freiheit ihre subjektive zu retten fuchten. Giner ber bebeutenbften Denker biefer Zeit mar Gpife tetus, welcher zu hierapolis in Phrygien von armen Eltern geboren mar, bie ihrem Sohne keine miffenschaftliche Bilbung fonnten angebeihen laffen \*). Wie voller Grund gur Annahme vorliegt, kam Epiktet schon frühe nach Rom, aus welcher Beranlaffung, ift unbefannt; vielleicht wurde er von heimfehrenben rdmischen Solbaten, welche in ben 58 n. Chr. wieber beginnenben Partherfriegen gebient hatten, aus Rleinaffen nach Rom gebracht. hier lebte er als Stlave bes Epaphrobitus \*\*), eis nes Freigelaffenen bes Rero, ber in beffen Leibmache biente. Belche Burbe biefer faiferliche Gunftling in berfelben befleibete, ift ungewiß; nach ber Erzählung einiger Schriftfteller war er Sauptmann, mahrend Suibas von feinem hohern Range weiß und ihn schlechthin einen ber Leibwache nennt. Die Bermuthung,

<sup>\*)</sup> Suidas s. v. Epictetus. Das Geburtsjahr ist nicht bekannt; nimmt man an, daß Epiktet mit 14 bis 16 Jahren nach Rom kam, so wird es am besten zwischen 46 und 50 n. Chr. zu verlegen sehn. Sehr nahe liegt die Bermuthung, daß der Name Enixtytos ihm vielleicht erst als Skave gegeben worden ist, für einen solchen ist das Wort ", der Erworbene, Gekauste" sehr bezeichnend.

<sup>\*\*)</sup> Suidas l. l. Tacttus, Ann. XV, 55 u. Arrian, Diss. I, 1. 9. 26 neurnen biefen Epaphrobit einen Freigelaffenen bes Rero und einen gemeinen Schmeichler und Spion. Sueton im Leben Domitians fchildert ibn als gleichen Charafters wie Nero.

baß Epiftet schon in biefer Stellung als Sflave seiner Reigung ju philosophischen Studien nachhing und nach ftoischer Beisheit lebte, wird fich nicht als unrichtig zurudweisen laffen; um fo ermunichter wird es ihm baber gewesen fenn, bag ihm Epaphrobit einen forgfältigen Unterricht und gelehrte Bilbung ertheilen ließ, worin biefer nur bas Beifpiel vieler vornehmen Romer zur Raiserzeit nachahmte (Garnier, Memoires sur les ouvrages d'Epictète), welche aus Eitelfeit nach bem Ruhme ftrebten, unter ihren Sflaven Grammatifer, Dichter, Rhetoren und Philosophen zu zählen. Denn schwerlich wird ber Gebilfe ber Ausschweifungen Rero's aus Borliebe fur bie ftoifche ober cynische Lehre bemuht gewesen fenn, einen Stlaven gu befigen, ber ihm bie ftrengen Grunbfate biefer Schulen vor Augen hielt. Diefen Unterricht genoß Epittet bei einem ftoi= fchen Philosophen, welcher in großer Achtung ftand und fich eines bebeutenben Rufes erfreute, bei Dufonius Rufus (Diss. 1, 1. 7. 9. III, 6. 15. 23.), welcher auch von feinem bantbaren Schus ler ftets mit Berehrung genannt wirb. Db Epiftet auch bie Bortrage anderer Philosophen anhorte, bleibt unentschieben; benn anbere Philosophen, beren Ramen Epiftet nennt, wie Euphratos (Diss. IV, 8.), find nicht mit Bestimmtheit als feine Lehrer anzunehmen. Biel mahrscheinlicher ift, bag Epiftet nach einiger Beit felbft als Lehrer ber Philosophie in Rom auftrat, und fich in biefer Stellung bebeutenbes Unsehen erwarb \*), bis 94 n. Chr. unter Domitian alle Philosophen aus Rom und Italien verbannt wurben. Auch Epiftet, von biefem Schicfale betroffen, wanderte nach Nifopolis in Epirus (Aul. Gell. noct att. XV, 11.), wo er feine Thatigfeit im Lehramte fortfette, und ausschließlich biesem Berufe lebte. Er grundete bafelbft eine Schule, welche viele Junglinge aus Italien und Griechenland befuchten; alle unter Epiftets Ramen überlieferten Schriften enthalten beffen Bortrage aus biefer Beriobe. Daß biefe Bortrage burch Anmuth ber Sprache und Reichthum ber Bebanken

<sup>\*)</sup> Aul. Gellius, Noct. att. 1, 2 nennt ihn stoicorum vel maximus.

ausgezeichnet maren, rühmt uns fein treuer Schuler Arrian, indem er une berichtet (in praefat. Dissertat. Epict.), bag bie Buborer von ihm in jebe Stimmung, Die er wollte, ver-Diesem Berufe bes Lehrers Scheint Spiftet bis an bas Enbe feines Lebens getreu geblieben zu fenn. Ueber bie letten Jahre beffelben existiren verschiedene, jum Theil widerfprechende Rachrichten; nur ber eine Umftand bleibt unbeftritten, baß Epiftet ein hohes, vielleicht fehr hohes Alter errreichte \*). Es ift baber ber Ueberlieferung (Spartiani Hadrian. 16.), baß er unter Sabrian nach Rom jurudgefehrt und von biefem Rais ser in hohen Ehren gehalten worden, nicht unbedingt zu widerfprechen; vielmehr wird biefelbe burch bas Beugniß bes Aulus Gellius (noct. att. II, 18.) bestärft, ber noch zu Ende ber Regierung Sabrian's fcbrieb und von unferm Philosophen als von einem fürzlich Geftorbenen fpricht. Unglaublich ift bagegen bie Angabe bes Suibas, welcher ihm ein Alter von 110 Jahren zuschreibt und ihn noch unter ber Regierung bes Marcus Antoninus leben läßt; biefe Zeit erlebte Epiftet nicht mehr; benn beffen Schriften, welche erst nach seinem Tobe abgefaßt wurden, famen erft burch einen gewiffen Rufticus (Marc. Anton. τα δις έαυτόν 1, 7.) jur Renntniß bes Raifers, ber felbft von ihm als von einem ber nicht mehr unter ben lebenben ift, fpricht (Ibid. II, 18.). Berlegt man bas Tobesjahr bes Epiftet ungefahr 130 n. Chr., fo ergiebt fich für benfelben eine Lebensbauer von 80 und einigen Jahren, ein Alter, in welchem er bei entsprechender Frische des Geiftes jene ihn ehrenden Ramen verbiente.

Rach übereinstimmenben Zeugnissen ber Schriftfteller lebte Epiftet in steter Armuth; ungeachtet bes Besuches zahlreicher Schüler in Nikopolis war sein Bemühen nicht auf Erwerb von Reichthum gerichtet, sonbern es genügte ihm ein Besit, ber ihm bie nothwendigsten Bedürsnisse beschaffen konnte; er suchte

<sup>\*)</sup> Aul. Gell. noct. att. I, 2 Luc. adv. indoct cap. XIII. Der erfte nennt ibn einen ehrwurbigen, ber zweite einen bewunderungewerthen Greis.

feine Lehre bes Dulbens und ber Enthaltsamkeit burch fein eige= nes Beisviel zu bestätigen, ein Bestreben, welches ihm glangent gelang und worüber die Geschichte und recht artige Erzählun-Freiwillig verzichtete er auf alle Bequemgen aufbewahrt bat. lichkeiten bes Lebens; ohne alle Dienerschaft behalf er fich mit einem einfachen Sausrath, und als ihm einst feine eiferne Lampe entwendet wurde, taufte er fich eine irbene, um fie wegen ihrer Berthlofigkeit nicht wieber zu verlieren. Bon biefer namlichen Lampe erzählt ber Satiriker Lucian \*), baß sie nach bem Tobe bes Epiftet um 3000 Drachmen verkauft wurde, gewiß ein schlagenber Beweis, in welcher Achtung Spiftet schon im Alterthume ftanb! Der Angabe bes Simplicius, baß fich Epiftet im höheren Alter noch verheirathet habe, halten wir zur Widerlegung bas eigene Beugniß (Diss. III, 22.) beffelben entgegen, ba er felbst von feiner Chelosigfeit berichtet, und bie Anetbote bei Lucian (Daemonax cap. 55.), wonach unser Bhijofoph, fein erflarter Feind bes Cheftanbes, bem Damonar ben ernftlichen Rath ertheilte, fich ju verheirathen, biefer aber jur Abwehr und Wiberlegung ibm furz erwieberte: nun, fo gieb mir eine beiner Tochter! Gine Uebereinstimmung lagt fich in bie Erzählungen bes Simplicius und Lucian auch burch bie Annahme nicht bringen, baß Epiftet in biefer Unterhaltung mit Damonax noch ein junger Mann gewesen und fich erft fpater verbeirathet habe, um fich ber Pflege eines Rinbes anzunehmen, bas von feinem Bater, einem Freunde Epiftets, ausgeset mar, weil bekanntlich bie Schriften Arrians, welche er erft nach bem Tobe seines Lehrers abfaßte, ausbrücklich seine Chelofigkeit erwähnen.

Bon ber Korperbeschaffenheit Epiktets wiffen wir nur, bag er lahm war \*\*), ein Grund mehr, um ihn zur ftoischen Gelbft-

<sup>\*)</sup> Luc. adv. indoct. cap. XIII. Unrichtig wollte man in diefer Ergählung eine Berspottung Epittets erkennen, mahrend Lucian nur die Thorheit
bes Raufers lacherlich machen wollte, der mit der Lampe Epittets auch beffen Beisheit erworben zu haben glaubte.

<sup>\*\*)</sup> Das bei Aulus Gellius aufbewahrte Epigramm in beffen noct. au. II, 18:

genügsamteit hinzuführen! Die Ursachen biefer Wiggeftaltung werben verschieben | angegeben. Simplicius berichtet, bag Epiftet von schwächlichem Körperbau und von Jugend an lahm gewesen fen; Suibas fchreibt bie Urfache einer Rrantheit ju, und ein anbrer Gemahrsmann (Celsus contra Orig. VII, 13.) behauptet, burch eine Mighandlung seines herrn fen bas Bein entzwei go schlagen worden. Die Wahrheit beiber Ueberlieferungen schließt fich nicht aus, und von bem roben Freigelaffenen bes Rero läßt fich eine so unmenschliche Handlung an seinem von Ratur schwachen Stlaven benten. Es ift um so mehr Grund gur Unnahme ber letten Erzählung vorhanden, ale Arrian (Diss. I, 12.) ebenfalls bavon spricht. Bewunderungswerth bleibt bie Gebulb und Rube, mit welcher Epiftet, ber feinen Berrn vergeblich von biefer Grausamkeit abmahnte, und ihm bas Unglud, bas er burch einen Schlag verurfachen murbe, vorausfagte, nach erlittenem Schaben biefem nur bie einzige Rlage zurief: "habe ich bir nicht vorausgesagt, Du wurdest mir bas Bein entzwei schlagen?" Wahrlich ein erhabenes Beispiel von Seelenruhe, und ein ichlagender Beweis von ber vollfommenften Uebereinstimmung feines Lebens mit feiner Lehre!

Schließlich bleibt uns noch ein Punkt aus bem Leben Epiktets zur Erörterung übrig. Es wurde nämlich früher häufig wegen ber Reinheit ber Sitten und ber Erhabenheit bes Charakters besselben die Behauptung geltend gemacht, Epiktet seh ein Bekenner ber chriftlichen Religion ober wenigstens ein geheimer Chrift gewesen, und habe mehrere chriftliche Sittenlehren in seine Philosophie aufgenommen. Wenn auch eine Aehnlichkeit ber chriftlichen und stoischen Moral nicht zu verkennen und biese burch ben ibealen Charakter ber beiben Lehren begrünbet ist, so zeigen sie trop mancher Berührungspunkte boch ein

Δούλος Επίπτητος γενόμην καὶ σώματο πηρός
Καὶ πενίην Ίρος καὶ φίλος άθανάτοις.
foll Epittet selbst zum Berfasser haben; trop des Zweisels der Aechtheit entspricht es völlig dessen Lehre, weil es den Beweis giebt, daß teine Art von äußern Glüdsgütern zum wahren Glüde nöthig ist.

fehr verschiebenes Geprage: jebe verfolgte fur fich felbfiftanbig ihren Entwicklungsgang, und es läßt fich auch bie Behauptung einer driftlichen Unschauungsweise ber Welt bei Epiftet nicht beweifen. Die Sppothese frügt fich besonders auf die gleichzeitige Umvesenheit bes Apostels Baulus in Rom, beffen Freund Epaphrobitus bemfelben im Gefangniffe viele Beweise von Bohlwollen gab und ale ein fehr eifriger Unhanger und Befenner ber neuen Lehre im Briefe an bie Koloffer (1, 7.) und Philipper (II, 25.) geschilbert wird. Unmöglich aber kann ein Freund bes Apostels Baulus und ein Freigelaffener bes Rero und beffen Belferehelfer bei feinen Schandthaten biefelbe Berfon und ein Borfampfer bes Chriftenthums gemesen fenn. Bielmehr icheint bie Anficht Grund zu haben, bag Epiftet ben driftlichen Glauben keiner eingehenderen Brufung unterzog (Diss. IV, 7.), inbem er bie Seinigen ber Kurchtsamkeit anklagt und ihnen bas Beispiel ber Gallilaer vorhalt, welche nach seiner Ansicht aus Schwärmerei und Unfinn bem Tobe bes Thrannen trogen. Bare Epiftet auch nur einigermaßen mit ber driftlichen Lehre befannt und mit ben Urfachen ber Unerschrodenheit, welche bie Unhanger ber neuen Lehre beim Anblide bes Tobes bewiesen, vertraut gewesen, so hatte er nie die freudige Singebung in ben graufamften Martyrertob und bie Standhaftigfeit ber Chriften bei ben gräßlichsten Martern als Wahnwis bezeichnen fonnen. So fteht unfer Beltweiser auf fpecififch heibnischem Boben, er verfennt die Bedeutung ber neuen Lehre vollständig, feine Borbilber find Sofrates, Zeno und Chryfipp, nimmermehr aber Chris ftus! Wenn auch manche Grundfage und felbft gewiffe Quebrudsweisen in ber driftlichen und epiftetischen Lehre gleich ober ähnlich find, fo find beibe boch ganglich unabhängig von ein-Epiktet war Philosoph, von feiner Bernunft forberte er bie Grundsage, nach welchen wir bas Leben einzurichten und welchen wir in allen Berhaltniffen ju folgen haben; von einer Offenbarungstheorie ber Wahrheit und Erfenntnig ber wichtigften Dinge findet fich bei ihm nicht einmal eine Andeutung, eine solche war ihm fremb.

Db Eviftet Schriften hinterlaffen habe, ift ungewiß; wahrscheinlich hat er es verschmäht, selbst folche zu verfassen, wenigftens finbet fich nirgenbe eine Rachricht barüber \*). Die gange Renntniß ber Philosophie bes Epiftet verbanken wir bem Arrian, seinem treuen und eifrigen Schuler in Ritopolis, wel cher uns felbst in der Borrede zu den Differtationen, die an L. Bellius gerichtet ift, verfichert, bag er nicht ber Berfaffer berfelben fen, fonbern fich nur bemuht habe, mas er aus Epiftets Munbe gehört, soviel als möglich in beffen eigenen Worten niebergufchreiben, um fur fich felbft einige Dentmale feines Beiftes und feiner Freiheit im Reben aufzubewahren; es herriche baber in biefen Werken biejenige Urt ju reben, wenn man fich zufällig mit jemandem in eine Unterredung einlaffe; gegen feinen Bil Ien, fahrt Arrian fort, feven biefe Reben in bie Deffentlichkeit und in viele Banbe gekommen. Das erhaltene hauptwerf find bit διατριβαί του Ἐπικτήτου, βιβλια ὀκτώ, Dissertationes Epicteti ab Arriano conceptae. Bon biefen 8 Buchern find nur 4 erhalten; welche verloren gingen, ob bie erfte ober bie zweite Balfte, lagt fich nicht mit Bestimmtheit angeben; auch bie erhaltenen zeigen viele Luden. Wahrscheinlich führten biefe Bucher auch ben Titel διαλέξεις (Aul. Gell. noct. att. XIX, 1.). Bange lich verloren find δμιλιών Έπικτήτου βίβλια δώδεκα und eine Lebensbefchreibung bes Epiftet; vielleicht bilbete biefes Werf ju bem erften nur einen Anhang. Gin Auszug aus bem Sauptwerke ist bas noch vorhandene έγχειρίδιον Επικτήτου, manuale Epicteti, worin die wichtigften Lehren und fraftigften Spruche ber Philosophie beffelben enthalten find, die, wie bem Rampfer Die Waffe, bem Beifen ftets zur Sand fenn follen. Entstehungsart bes Sandbuches ift es auch juguschreiben, baß bie Differtationen und bas lettere an manchen Stellen wortlich übereinstimmen; bie Behauptung wird nicht falfch feyn, bag es

<sup>\*)</sup> Suidas s. v. Epict. sagt zwar nolld eyowe; aber wenn bieß richtig ware, so wurden fich gewiß auch bei andern Commentatoren und Compilatoren einige Nachrichten finden, und bei der Bichtigkeit, die man dem Epiktet beilegte, wenigstens Fragmente erhalten worden sehn.

wegen seiner Rurze und Gebrangtheit zum Auswendiglernen biente und mancher von ben Schulern Gpiftete es wortlich feinem Bebachtriffe eingeprägt haben mag. Marcus Antoninus (Marc. Anton. τα είς ξαυτόν I, 7.) erwähnt baffelbe unter bem Ra= men υπομνήματα; auch in biefem Werkchen find ludenhafte Ein Commentar zu biefen Schriften von Simplicius Arrian icheint feine Aufgabe einer wo ift noch vorhanden. möglich wortgetreuen Wiebergabe ber Bortrage Epiftets erreicht zu haben; benn nirgende zeigt fich ein rhetorischer Styl, wie berfelbe in ben andern Werfen Arrian's ein charafteriftis iches Beichen ift; überall vielmehr herricht ein einfacher Styl ber Erzählung ober ber schlichten Unterhaltung; auch in ben wiffenschaftlichen Beweisführungen erhebt fich bie Rebe nicht über einen gewiffen breiten Ton eines gewöhnlichen Schulvor-Wegen bes fittlichen Werthes Diefer Schriften fowie weil im Mittelalter bie Unficht fehr verbreitet mar, bag Epittet felbft bem Chriftenthume angehörte ober wenigstens bemfelben febr nahe geftanben habe, genoffen fie eine große Achtung und wurden, befonders bas Handbuch als Sporn zur Tugenb oft in Schulen gelefen.

## Begriff und Aufgabe ber Philosophie.

Der Anfang zur Philosophie, sagt Epictet (Diss. II, 11), für einen Menschen, ber nicht anders als wie es sich gebührt, zur Borderthüre hinein zu berselben kommen will, ist die Erstenntniß seiner selbst (Diss. I, 18.), seiner Schwäche und seines Unvermögens in nothwendigen Dingen. Der Ansang zur Phislosophie ist also die Wahrnehmung des Widerspruches der Menschen unter einander; wer ihr seine Thätigkeit zuwenden will, wird alles Bedünken verwersen, und aus Nistrauen in dasselbe die Meinungen einer Prüfung unterziehen, und endlich eine feste Regel, welche ihm als die Wage und das Richtscheit seiner Handlungen dienen wird, sinden. Philosophie studieren heißt also Regeln und Grundsätze für unser sittliches Handeln unterssuchen und sessen und senge-

borenen Begriffe auf befondere Fälle gehörig anwenden (Diss. I, 22.). Wer folche erkannte Regeln überall richtig gebraucht, ber hat ben Unspruch auf ben Ramen eines vollfommenen Ramnes. Die Reben und Werke eines mahren Philosophen muffen eine Rachahmung Bottes fenn (Diss. II, 14.); er muß feinen Willen zu einer harmonie mit allen Bufallen bes Lebens eine gerichtet haben, und mit allen Begegniffen gufrieben fenn. weil er fich in eine folche Verfaffung gesetzt hat, besitzt er alle Bortheile, daß ihm die Begierde nie fehlschlägt und ihm nie austößt, mas er verabscheut; er wird ohne Verbruß, ohne Rummer und Schreden fein Leben in ber menschlichen Besellschaft feinem Charafter gemäß führen. Wer sich aber (Diss. III, 34.) fälfchlich ben großen Stand und ben ehrwürdigen Ramen eines Philosophen anmaßt, wird nicht ungestraft bleiben, benn es ift ein gottliches feftes Befet, bag bie größten Berbrechen nicht ungestraft bleiben. Die Aufgabe ber Philosophie wird geloft burch ben Rachweis, bag es einen Gott giebt, ber burch feine Borfehung bas Ganze lenft, und bem weder unfre Thaten noch unfere Bebanten verborgen bleiben; ben Göttern zu gefallen und ju folgen ift unfre Bflicht; baber ergeht an une bie Aufforberung und zu befleißigen, biefen unfern Borbilbern ahnlich zu merben. Den richtigen Anfang werben wir mit ber Untersuchung und bem Berftandniß ber Wörter machen, welche wir ohne Unterricht nur fo gebrauchen, wie bie Thiere ihre Vorstellungen; barum wird biefer Unterricht bas erfte und unerläßliche Erforberniß, um uns bie Richtigkeit ober Falschheit unfrer Borftellungen flar zu machen. Denn ber Menich fann nur bas begehren, mas er fich als gut und nüglich vorstellt, und barum wurzeln alle Fehler und Lafter in falfchen Borftellungen von Gut und Uebel, man belehre bie Unwiffenden und fie werben von ihren Sehlern abstehen; fo lange fie aber ihren Irrthum nicht einfeben, werben fie auch ihre gegenwärtige Borftellung von ben Dingen bewahren. Darum ift bas Lehrzimmer eines Philosophen mit einer Aratftube (Diss. III, 23. Fragm. 17.) ju vergleichen, in welcher wir nicht Lobspruche, fonbern Beilung unfrer Leiben erwarten. b. h. bie Anleitung zur Rudfehr zur Sittlichkeit. Doch nicht jeber kann sich bieses Amt bes Arztes geben; er muß von Gott bazu berufen seyn (Diss. III, 21 u. 22.). Dafür genügt es nicht, ein Gelehrter zu seyn, es ist vielmehr ein mystisch priepsterliches Geschäft, welches besondere Fähigkeiten ersordert, vor Allem muß die Gottheit selbst dem Philosophen die Berusung zu dieser hohen Würde und schweren Posten ertheilt haben. Der wahre Lehrer der Philosophie ist von Juppiter als ein Bote an die Menschen abgesandt, um ihnen vorzustellen, daß sie in Anssehung des Guten und Uebels ganz irre gehen, und es in Dinsgen suchen, wo es nicht ist; wo es hingegen ist, nicht wahrenehmen; wenn (Diss. IV, 8.) den Weisen auch keine irdischen Glücksgüter zu Theil werden, so hat ihn doch Zeus seines Scepters und Diadems gewürdigt.

Bie fich Epiftet in biefen Definitionen feinem fofratischen Borbilbe anschloß, fo preift er auch seine ftoischen und conischen Borganger, Beno und Chryfipp, Antifthenes und Diogenes (Diss. III, 21.), welche die Aufgabe eines Dogmatifers, eines Lehrers ber Bahrheit, ober bas Bestrafungsamt wurdig befleibeten. Solche Manner erschienen ihm als bie mahren Stoifer, welche trot aller Leiben und Ungludefalle gludfelig finb, welche verlangen, eines Sinnes und Willens mit Bott au fenn, welche nie mit Gott und Menschen ganten, nie ihre Absichten verfeblen, nie Wibermartigfeiten erfahren, nie menschlichen Leibenschaften unterworfen find, turz Leute, welche fich febnen aus einem Menfchen ein Gott zu werben, und fcon in biefem fterblichen Leibe auf bie Gemeinschaft mit Juppiter bebacht find. Mit nicht minber berebten Worten zeichnet Spiftet bas Bilb eines achten Cynifers (Diss. IV, 8.). Das Leben beffelben ift bas Werf Juppiters ober eines Mannes, ben Juppiter biefes Umtes wurdig erachtet hat; es erfordert einen Dann, welcher ben Laien nie, auch nicht im geringften, eine fcwache Seite feben läßt, welche bie Rraft und Glaubwurbigfeit feines fur bie Tugend und wiber bie außeren Dinge abgelegten Zeugniffes ichwächen ober aufheben konnte : einen Mann, welchen nie iemand

erblaffen ober Thränen abwischen sah, und noch mehr einen Mann, welcher keine Sehnsucht nach irgend einer Person ober Sache in sich trägt, einen Mann endlich, welchen überall sein Gewissen beatt, wenn andere Bände und Thüren und Thürhüter bazu nöthig haben. Doch nicht nur am Seelenzustande muß der Cynifer den Beweis vor Augen legen, auch ohne die Dinge, welche die Menschen so hoch schäten, ein weiser und rechtschaffener Mann zu seyn, er muß auch durch sein ganzes Aeußere darthun, daß dieses keinen Schaden durch ein solches Berhalten erleidet; der Cyniser darf seinen Mitmenschen nicht als Bettler erscheinen, um nicht anstößig zu werden und sie nicht dadurch von sich wegzuscheuchen, sein Aeußeres muß durch einen Reiz der Einsachheit und Erhabenheit vielmehr auffordern, sein Beispiel nachzuahmen.

So kennzeichnet Epiktet felbst burch seine mannigfaltige Darftellung bes mahren Beisen seinen Standpunkt bes Eflektis cismus, bei welchem nicht zu verkennen ift, bag er in ber wis senschaftlichen Lehre vorzugeweise bem Sofrates, bagegen in ber praftischen Philosophie, bem Endzwede ber theoretischen, in ben meiften allgemeinen Begriffen, sowie in ber philosophischen Runftsprache bem Stoicismus und einem verebelten Cynismus nachfolgt. Es gibt fich beutlich bas Streben fund, bie vorhandenen Syfteme, welche vorzugeweise eine Reinheit ber Moral bezweden, zu einer höheren Ginheit mit praftischer Tenbeng und unmittelbarer Anwendung ber Lehrfage auf bas Leben zu verschmelzen; nur bie Rothwendigfeit ber Erhaltung bes wiffenschaftlichen Charafters zwang Epiftet, fich an ein schon bestehenbes Syftem anzuschließen; ju welchem er bie ftoische Schule mabite Darum wird man mit und berfelben feine Bufate anpaste. vollem Rechte seine Philosophie mit bem von blubenben Feldblumen prangenben Grun ber Wiefen vergleichen burfen.

So hoch Epiftet die genannten Schulen schatt, so wens bet er sich mit um so größerer Entschiedenheit und Abneis gung gegen die Epifurder, neuern Afademifer und Pyrrhonis fer. Epifur widerlegt er mit bessen eigenen Lehren (Diss. I, 23

u, II, 20.). Obgleich berfelbe bie angeborene Reigung bes Menichen zum gefellschaftlichen Leben läugne, fo muffe er boch mit biefen in Berfehr treten, um fie eben von ber scheinbaren Bahrbeit biefes Sapes ju überzeugen; bas Bedurfniß eines gefellschaftlichen Lebens, bas uns bie Ratur felbft eingegeben hat, lagt fich nicht laugnen, und brudt fich am hochsten in ber gu unsern Rinbern eingepflanzten Liebe und Bartlichkeit aus. Wenn Saten von folder flaren und augenscheinlichen Bahrheit von ben Epifurdern wibersprochen wirb, fo entgeht bem Epiftet gu seiner Genugthuung bie Bemerfung nicht, baß felbft bie Begner fich zuweilen genothigt feben, fich berfelben zu bebienen. So weiß auch Epifur, bag wenn und einmal ein Rind geboren ift, es nicht mehr in unfrer Bewalt fteht, ob wir Empfinbungen ber Bartlichkeit und Furforge fur baffelbe begen wollen, und wenn ber gleiche Philosoph jeben verftanbigen Mann vor ber Einmifchung in Staatsgeschafte warnt, fo thut er bieß nur, um ben Menschen von ber Gesellschaft fern zu halten; allein wenn wir unfre Mitmenschen nicht einem Schwarme Muden gleichachten, fagt Epiftet, fo wirb uns nichts hindern, unfre Sorgfalt auch ben Bflichten eines guten Burgers jugumenben. Um bas Unnatürliche und Wibersinnige ber epifuraischen Forberung zu beweifen, wird biefem ber Rath ertheilt: wenn er es fo mahr finde, bag bas Leben ein Traum fen, fo moge er fein Softem nieberschreiben um es ber Nachwelt zu binterlaffen, und fo felbft burch biefes Bert ber Untlager wiber feine Grunbfage ju werben. Gleiche Abneigung erfüllt Epiftet gegen bie Steptifer, welche er ebenfalls mit ihren eigenen Sagen zu wiberlegen sucht; benn wenn biese bie Behauptung, baß etwas allgemein wahr ift, wibersprechen, so muffen fie nothwendig ben Begenfat machen: es ift nichts allgemein mahr. bieß kann nicht sehn, benn es mare ebensoviel als wenn man fagte: alles was allgemein gefagt wirb, ift falfch, und somit fallen fie in benfelben Fehler, einen allgemeinen Sat aufzuftellen, beffen Bahrheit fte in Abrebe ftellen. Bon gleich faliden Boraussehungen geben nach Epiftets Anficht bie Afabemifer aus, wenn sie die Wahrheit bes Sapes beweisen wollen, baß kein Mensch etwas glauben kann und die Wirklichkeit der Borstellungen laugnen. Darum macht er (Diss. I, 5. 27 u. 11, 20.) ihnen den Vorwurf der doppelten Verstockheit, des Verstandes, da es schwer halte einen Schluß auszusinden, wodurch man denjenigen, welcher die klarsten Wahrheiten bestreitet, auf bessere Gedanken bringen kann, und den Vorwurf der Verstockheit der Scham, daß sie sich so hartnäckig widersehen, den offendarften Dingen ihren Beisall zu ertheilen.

Während Blato und Aristoteles die Philosophie als Selbstzwed betrachten und in ihr bas freie Schaffen bes felbftbewußten Beiftes erkennen, erscheint fie bei ben fpateren Moralphilofophen ale Mittel, nach Erfenntniß ber eigenen Silflofigfeit auf unfrer Wanberung burch bas Leben unfere Füherin und Leiterin jum vernunftgemäßen Sanbeln ju fenn, b. h. uns jur Berwirklichung bes hochften Gutes, ber Tugend in unfern Werfen ju fuhren; Tugend aber ift fur ben Menschengeift Beisheit, und in ben Dingen außer und eine nach allen Seiten hin vollfommene Beschaffenheit. So ift auch Epiftet bemuht, ber Philofophie eine vorwiegend praftische Tenbeng zuzuerkennen; ber Beise gilt ihm als ter allein freie, mahrend ber nicht nach beffen Grunbfagen handelnde Mensch auf gleicher Stufe wie ber Sflave Die feit Plato übliche Dreitheilung ber Philosophie in Logit, Physit und Ethit wird fich indeß auch bei ber Darftellung ber Lehre bes Epiftet als bie zwedmäßigste anwenden laffen; bie erfte ber brei Wiffenschaften lehrt bie Auffindung ber Wahrheit, bie zweite die Erkenntniß ber Welt und gottlichen Dinge, und bie britte enthalt bie Unterweisung zu einem sittlich guten Sanbeln; fle erscheint als ber wichtigste Theil fur Epiktet, weil es ber prattische ift; fie ift ber Endzwed und bie Frucht alles Phie losophirens, für welche bie zwei vorhergehenden Theile nothig find und ber sie als bienenbe Zweige zur Seite ftehen. auch Epiktet selbst nirgends biese systematische Eintheilung ber Philosophie anführt, so umfaßt seine Philosophie boch bie genannten brei Wiffenschaften, unter welchen er ber britten, wie bemerkt, ben hauptsächlichsten Werth zuschreibt.

### Logit.

Rudfichtlich bes Inhaltes und ber Bebeutung ber Logif ichließt-fich Epiftet vollständig ber Richtung ber fpateren Stoifer Bahrend feit Blato und Ariftoteles fogar sprachliche Untersuchungen in bas Bereich ber Logif gezogen wurden, und bie Mannigfaltigfeit biefer Biffenschaft burch bie altern Stoifer noch vermehrt wurde, ba fie berfelben Etymologie, Synonymit, Rhetorif, Poefie und Dufit zutheilten, fo beschrantt Epiftet ihren Umfang wegen feiner praftischen Tenbeng. Das erfte und wiche tigfte Stud ber Philosophie, fagt Epiftet (man. cap. 51.), ift basjenige, bas von ber Anwendung ber Lehrsage, b. h. ber Lebenbregeln handelt, wie g. B. bieß, bag man nicht lugen foll; bas zweite, welches von ben Beweisen biefer Sage handelt, z. B. warum man nicht lugen foll; bas britte basjenige, welches biefe beiben bestätigt ober erklart, a. B. warum bieg ein Beweis fep? was eine Kolge? mas ein Wiberspruch? mas ein mabres, mas ein falsches Urtheil fen? Demaufolge ift bas britte Stud wegen bes zweiten, bas zweite wegen bes erften nothwenig; bas nothe wenbigfte aber, welches ben Ruhepunft bes Bangen bilben muß, bas erfte. Rach biefer Erflarung weift Epiftet ber Logif bie Aufgabe zu, une bie Wahrheit auffinden zu lehren, die Erkenntniftheorie, und ihre Wirklichkeit zu beweisen, Die Dialektif. Beibe Theile haben aber nur Berth, insofern fle uns zur Erfenntniß bes mahren Guten, bas unfer einziger Bortheil ift, anleiten und baburch ihre praftische Bebeutung bewähren; bie Logif hat feinen absoluten, nur einen relativen Werth. Gleichwohl war Spiftet weit entfernt, ihren Werth ju unterschagen; benn er raumt -ihr unter allen Runften bie erfte Stelle ein, er befinirt fie (Diss. I, 1. 17.) ale bie Runft, welche allein im Stanbe ift, fich felbst und alles Andere zu untersuchen; sie ist die eindige, welche fich felbft betrachtet, mas fie fen, wie viel fie vermoge, und ihren eigenen Werth ju fchaben weiß, bie alle an-

bern Bermogen und Runfte pruft. Die Gotter haben burch ihr Beschent, wie es ihrer murbig war, bie vortrefflichfte und hettlichfte Sache, ben rechten Gebrauch ber Borftellungen in unfre Macht gegeben. Die Carbinalfrage nach ber Entstehung ber Erfenntnig und ben Kriterien, burch welche wir bas Bahre vom Kalichen unterscheiben können, ift bekanntlich schon frube auf verschiebene Beise zu lofen versucht worben. bie Vorftellungen angeboren feyn, Ariftoteles gibt bem Berftanbe bie Aufgabe, bie von ber Außenwelt empfangenen Bilber ju Borstellungen zu verarbeiten; sein Kriterium ber Wahrheit liegt nicht in ber objektiven, fondern in ber subjektiven Starke ber Bernunft. Die floische Erkenntnistheorie ift ausgeprägter Senfuglismus. Alle Borftellungen (warraglai) haben ihren Urfprung in ber Aufnahme ber von ben finnlichen Dingen ausgehenden Borstellungen in unferm Beifte, welcher mit Recht barum bei ber Geburt mit einer tabula rasa, einem leeren Blatte Bapier verglichen werbe, auf welchem bie Bilber abgebrudt werben. tet selbst nimmt die platonische Quelle ber Erkenntnig an, inbem er von ber Unnahme ausgeht, bag gewiffe Borftellungen, besonders allgemeine Begriffe und angeboren find (Diss. I, 27.), verwirft aber auch bie Lehre ber Stoa nicht, fonbern lehrt, baß uufre Borftellungen burch Abbrude entftehen, welche gleich Abbruden ber Dinge mittelft ber Augen in unfern Beift gelangen (Diss. II, 23. I, 14.). Das wichtigfte und vornehmfte Gefchaft eines Bhilosophen ift es nun, bie erhaltenen Borftellungen ju prufen und zu unterscheiben und keine ungepruft anzunehmen. Der Beise barf nicht handeln wie ber verftodte Steptifer, welchen Epiftet feiner tiefern Wiberlegung fur wurdig erachtet; er ift aufrieben mit bem allgemeinen Grunbe (Diss. I. 20.), mit bem man biefe Schule wiberlegt und glaubt feine Zeit beffer verwerthen zu tonnen, ale fich mit berfelben in Streit einzu-Doch fummert er fich nicht weiter, wie es mit ben finnlichen Empfindungen und ben baburch bewirkten Borftellungen zugehe; ob ber ganze Leib ober nur einzelne Theile empfinben, barüber weiß er nach leigenem Geftanbniß feinen Befcheib

Doch habe er noch nie jum Rehrwisch gegriffen, wenn er habe Brod effen wollen, und fo werbe es auch ben Steptifern geben, wenn fie gleichwohl bie Bewißheit ber Empfinbungen läugnen. Seine andern hauptfachlichen Begner, bie Atademifer, scheinen ihm sehr ungludlich (Diss. 11, 20), wenn fie fich alle Dube geben, ihre Sinne wegzuwerfen ober zu blenben. Solche Menschen (Diss. 1, 5.), welche eine Empfindung fühlen und sie verhehlen, sind noch in schlimmerer Lage als ber Tobte, weil biefer ben Wiberfpruch folcher Behauptung boch nicht mehr einsehen fann; bie Bernunft aber biefer bethörten Menschen ift gleichsam in Kaulniß übergegangen. Maßstab und Richtscheit haben wir von ber Natur selbst empfangen, um zu prufen und mit Bewißheit zu finden, mas mahr ober nicht mahr fen; und boch mogen biefe Leute ben Fleiß nicht anwenben, ju thun und zu verrichten, mas bazu gehört, sonbern bemuben fich im Begentheil, jene Silfsmittel ber Erfenntnig megaufchaffen ober zu verlieren. Gin folches Berfahren tabelt Epiftet als Muthwillen, weil biefe Leute alles mas uns die Natur gegeben, gebrauchen und boch beweisen wollen, bag es nichts fen. finnlichen Borftellungen hat ber Mensch mit ben Thieren gemein; nach gottlichem Entwurfe (Diss. 1, 6.) jeboch, bienen biefe ben lettern nur bagu, um fie gum Genuffe ber Dinge gu fuhren ; uns aber follen fie eine vernunftige Ginficht in bie mabre Beftimmung und ben rechten Gebrauch ber Dinge lehren. Denn ein Befen, welches eines vernunftigen Gebrauches ber Borftellungen jabig ift, wurde seiner Bestimmung nicht entsprechen, wenn es ohne Mag und Regeln verfahren murbe. Die Borftellungen felbft erflatt Epiftet für vierfacher Urt, (Diss. I, 27.) : entweber finb Die Dinge wirklich fo, wie fie uns scheinen, ober fie scheinen und nicht fo zu fenn und find es auch nicht; ober fie find fo und scheinen es boch nicht, ober endlich sie find nicht so und scheinen es boch zu senn. Bei jeber biefer Arten fich gehörig zu verhalten, tommt bem gu, welcher Philosophie ftubiert bat: wenn und hierbei etwas plagen wollte, fen es mas es mill. fo muffen wir uns ju helfen wiffen; find es pyrrhonische ober

afabemische Cophismen, so follen wir fie entfraften; ift es ein blenbenber Schein ber Dinge, ber uns zu schaffen macht, und broht Befahr, bag une Dinge ale Guter vorfommen, welche es nicht find, fo lagt une bie paffenbe Bilfe fuchen; plagt une eine gewiffe Gewohnheit, so muffen wir nns an bas Entgegengesette gewöhnen. So sucht Epistet Die 3weifel über Die Bahr heit ber Erkenntniß auf rein empirischem Bege zu beseitigen, eine wiffenschaftliche Wiberlegung seiner Begner halt er nicht für nothwendig. Denn alle folche Untersuchungen haben ja nur einen untergeordneten Werth; es ift Epiftet gleichgultig, wenn einem San, welcher ihm von flarer und augenscheinlicher Bahrbeit erscheint, auch widersprochen wird; er weiß wohl, bag ber ftartfte Beweis fur bie Evibeng eines Sapes berjenige ift, wenn feine Begner in ber Nothwendigfeit fich befinden, fich biefes Sapes zu bedienen. Zur Lösung der Aufgabe der Philosophie liegt in ben Borftellungen ein wefentliches Moment. Denn (Diss. II, 19. Man. cap. 1.) fie find es welche allein unter allen Dingen in unfrer Bewalt ftehen; weder Reichthum noch Gefund, beit, noch Burben, noch etwas anderes auf ber Belt befist biefe Eigenschaft; nur ber rechte Gebrauch unfrer Borftellungen, er allein ift von folcher Ratur, bag er und nicht gewehrt noch gehindert werden fann; je naher aber ber Bahrheit und Reinheit unfre Borftellungen fommen, besto fraftiger wird ihre Wirfung jum Schaffen eines freien Mannes fich erweisen. Der Berth und Ginflug unfrer Borftellungen beweift und, welche Bleichgultigfeit bie Beschäftigung mit sophistischen Schluffen für und hat; es genügt fie zu fennen, benn wir find nicht baju geschaffen, une über folchen ben Ropf zu zerbrechen; im Begentheil jebe Sorgfalt, welche wir ben Sophismen zuwenben, murte eber uns gur Gitelfeit und Prablerei verleiten. welche und bewegt einer Borftellung unfern Beifall zu geben, fann feine andere fenn, ale bie, baß fie une mahr ju fenn scheint; ebenfo unmöglich ware bie Bumuthung, einer Sache beizustimmen, welche uns nicht wahr bunft; unfer Berftand ift von Ratur fo beschaffen, bag er bas Bahre bejaht, bas Falide

verwirft und bei bem Ungewiffen zurudhalt. Wenn jemanb alfo bein falfchen Beifall gab, fo tonnen wir ficher annehmen, baß er bas Falfche fur mahr anfah, benn feine Seele (Diss. I, 28) vermißt die Bahrheit mit Billen. Gin Zeugniß bafur find alle Berte bes Menschen, in benen er fich nach feinen Borftellungen richtet, die er fich von ben Dingen bilbet. Unter ben beiten Battungen berfelben icheint Epiftet ben angeborenen ben Borjug gegeben zu haben, indem er ausdrücklich hervorhebt, wie hoch es zu schäpen fen, mas nach Grundfagen bes gefunden Berftandes geschieht, und wie wir in ben angeborenen Borftellungen bie fraftigfte Silfe finden, um une vom blendenben Schein ber Dinge auf's beutlichfte zu überzeugen. Einer Bervollkommnung find biefelben wie jebe Runft fahig; benn jebe Bertigfeit (Diss. II, 18.) wird unterhalten und erhöht, wenn wir ihren Werfen obliegen, ja wir erlangen überhaupt nur Bertigfeit in einer Sache, wenn wir fie thun; eben fo werben auch unfre mahren Borftellungen junchmen, wenn wir bie finnlichen befampfen, ihnen andere icone und achte Borftellungen entgegenführen und die häßlichen verjagen. Darum ruhmt Epiftet benjenigen als ben mahren Afceten, ber fich im Kampfe mit folchen finnlichen Borftellungen übt; Freiheit, Gludseligfeit und Seelenruhe find der Preis, welchen man hier gewinnt ober verliert. Reinen heftigeren Sturm tann es geben, ale berjenige ift, welchen ftarte finnliche Borftellungen erregen, bie im Stanbe finb, bie Bernunft von ihrem Throne herabaufturgen.

Daraus läßt sich zur Genüge ersehen, welche hohe Bebeutung Epistet dem menschlichen Erkenntnisvermögen beilegte, er selbst hat es aber auch mit schwungvollen Worten geschildert, wenn er ausruft (Diss. I, 16.): Den erhabensten und feurigsten Lobgesang sollen wir darüber anstimmen, daß die Gottheit uns das Vermögen gegeben, die Dinge deutlich zu erkennen und auf gehörige Weise zu gebrauchen; weil ihr andern großentheils blind sehd, soll es denn nicht jemand geben, der dies Amt versichte? Was kann ich lahmer Greis anders thun als Gott loben? ware ich eine Rachtigall, so thate ich, was eine Rach-

tigall kann; ware ich ein Schwan, ich thate, was ein Schwan kann. Run bin ich ein vernünftiges Wefen, ich muß Gott loben, dieß ist mein Werk; ich will es verrichten und Gott loben, so lange es vergönnt wird, aber auch euch fordere ich zu eben diesem Liebe auf. Die richtigen Vorstellungen sühren (Diss. I, 6.) ben Menschen zum schönsten Ziele eines Auslegers Gottes auf Erden; damit dürfen wir aber erst aufhören, wo die Natur aushört, und diese hört bei der Beschauung und richtigen Erkenntnis auf.

Die formale Logif ber Borganger Epiftets war burch bie erlangte Renntnig aller Arten von Schluffen fehr umfangreich, in benen man das paffende Mittel suchte, um die eignen Lehren au beweisen und bie ber Gegner au entfraften. Um fich consequent zu bleiben, konnte Epiftet folden Beschäftigungen, welche bekanntlich bei ben Philosophen oft in Spisfindigfeiten ausarteten, keinen erheblichen Rugen beilegen, weil fie fur unfre Sandlungen keinen absoluten Rugen barbieten (Diss. I, 28.); für unfer Leben ift es ein überfluffiger Streit, ob bie Bahl ber Sterne eine gerabe ober ungerabe ift. Dennoch ift bie Rennte niß ber logischen Runftregeln weber gleichgultig noch überfluffig, bie Theorie fein unnubes Beug außer fur benjenigen, welcher fie nicht, wie fich es gehört, gebraucht. Darum ruft Epiftet feinen Schulern zu: machet, bag es in eurem Bemuthe ftille wird, bringt es ohne Berftreuung in die Schule und ihr werbet inne werben, ju wie viel Dingen bas richtige Schließen gut ift. Denn weil ber nicht logisch Gebildete bie Sophismen nicht bemerft, fo wird ihr Studium jur Erfenntniß berfelben nothwendig, ja ohne baffelbe murben wir nicht einmal entscheiben können, ob sie nothig ober unnothig ift (Diss. 1, 17.). mehr wer Starte im Schließen bat, wird geschickt jum Ermah. nen und Bestrafen, er ift im Stande, jeden Widerspruch fublbar zu machen, welchen wir in ber Gunbe begeben (Diss. II, 26.). Wenn auch die Moral alle logischen Subtilitäten an Wichtigfeit übertrifft, fo hat man ber Logif boch bie erfte Stelle unter ben philosophischen Wiffenschaften einzuräumen; benn gleichwie

man zuerst bas Dag fennen muß, mit welchem man bie Früchte meffen will, so werben wir und bestreben eine richtige Ginficht ber Unterscheibungemittel, woburch wir alles anbre ertennen, ju erwerben, um burch biefelben auch in anbern Dingen ju einem Resultate ber Bewißheit und Sicherheit ju gelangen. Die abstratte und oft trodene Materie ber Logif barf uns nicht von ihrem Studium abichreden; wie bas Dag aus burrem Solze gefertigt ift, fo ericheint auch biefe Wiffenschaft nach ber außern Form als eine burre und unfruchtbare, weil fie feinen unmittelbaren Einfluß auf unfre Sittlichfeit ausubt; bafur fest fie uns in Stand, die Borftellungen ju untersuchen, ju unterscheiben und In richtiger Scharfe fozusagen auszumessen und abzumägen. ber Consequenz fommt auch Epiftet auf Die Behauptung bes Sofrates gurud, bag bie Untersuchung ber Borter ben Unfang bes Philosophirens bilbe, und nach beffen Beisviele alle Disputationen mit ber Erforschung ber Wortbebeutung zu beginnen Den Werth ber formalen Logif vergleicht Epiftet mit einem Wahrfager ober ben Opfereingeweiben, welche wir nicht um ihrer felbst willen befragen, fondern weil wir hoffen, burch fie bie Bufunft zu erfahren. Richt bas Berftanbnig ber Schriften bes Chrofipp ift etwas Großes, nicht barum besuchen wir bie Schulen ber Philosophen, um nur hiftorische Renntniffe gu erlangen, und Bucher ju verfteben, welche wir vorber nicht verftanben, und folche, wenn fich Unlag barbietet, auszulegen; benn bann (Diss. II, 21.) mußte berjenige ber befte fenn, welcher bie meiften Bucher gelesen; fondern barum widmen wir uns philosophischen Studien um unfre Begriffe ju reinigen, Die falschen abzulegen und die mahren anzunehmen. Bor einem Fehler jeboch haben wir und bei bem Studium ber Logif zu huten: Die Kenntniß ihrer Kunstregeln gibt und Stoff an bie Hand, uns horen zu laffen und citle Schmager zu werben; bie Uebung mit Syllogismen (Diss. I, 8.) befonbere bei einem gewiffen Schmude ber Borte bringt Gefahr bee Stolzes, besonders für junge Leute, bie glauben, bie Runft muffe burch fie, nicht fie burch bie Runft vervollfommnet werben. Gine richtige Pflege ber Logif

wird mit einer weitern Bierbe bes Menschen belohnt, fie bietet bie Mittel ber Beredtsamfeit (Diss. II, 23.); und wie jedermann lieber ein Buch lieft, welches in schonen und beutlichen Buch. ftaben gefchrieben ift, fo horen wir auch lieber folche Reben, welche in bequemen und wohlgewählten Worten abgefaßt finb; fein vernünftiger Mensch wird also behaupten, bag bie Runft fich schon und paffend auszubruden, teinen Bortheil bringe; eine solche Unficht murbe und vielmehr eines boppelten Bergebens ichulbig machen, ber Gottlofigfeit und ber Nieberträchtig-Eine Gottlosigfeit mare es burch bie Berachtung ber Gaben Gottes, gleichwie wenn einer fagte, bas Bermogen bes Besichtes und Bebors ober bas ber Stimme fen uns unnut; war es umsonft, bag bir Gott Augen gegeben hat? war es umfonft, bag er einen fo ftarfen und funftvollen Beift in bie felben gemengt hat, ber auch in bie Weite hinlauft und Ab brude von ben fichtbaren Dingen nimmt? ein Ausspäher, melder an Geschwindigfeit und Genauigfeit nicht feines gleichen bat. Mensch, sen nicht undankbar, aber vergiß auch nicht, bag bir noch beffere Beschenke zu Theil wurden. Darum ift es unste Bflicht, ben Nugen und Werth ber Rebefunft nicht zu verachten, wenn auch berfelbe ben bes Willensvermogens nicht erreicht. Gine Berfennung ber Bichtigfeit ber Beredtsamfeit ift aber nicht nur Unbankbarkeit gegen ben Urheber ber Babe, es ift auch Rieberträchtigkeit gegen und felbst; benn ein folder Unbankbarer fürchtet fich, wir möchten, im Falle bie Wohlrebenheit wirklich eine Runft ift, nicht bie Rraft besiten, und barüber hinwegzuseten und auf bieselbe Bergicht zu leiften; er handelt gerade wie bie welche fagen, es gabe feinen Unterschied zwischen Schonheit und Saflichfeit, welche ben Achilles und Thersites mit benselben Empfindungen anschauen. Ber bie verschiedene Natur ber Dinge fennt, ben hindert an ber Ausbildung biefer Gottesgabe nicht bie Beforgniß, jeber Borgug moge une hinreißen und überwinden; eine große und ftarte Seele wird jeber Sache ihr Bermogen laffen, babei aber ben Werth jebes Bermogens ins Auge faffen,

ben besten nachhängen und alle andern nach ihrem Werth einigen Fleißes murbigen.

Bu welchen 3weden bie Philosophie seiner Zeit bie Logik benutte, zeigt ber Borwurf, welchen Gpiftet benfelben macht, daß sie sich nur in den Lehrsälen der Philosophen finde und biefen ale Mittel biene um fich unter einander herumzuganten, anstatt burch fie bie Laien und gemeinen Leute ju belehren; wie (Diss. 11, 12.) ein Wegweiser einen Verirrten auf die rechte Bahn führt, fo follen bie logischen Borschriften uns anleiten, unfre Begner nach bem Beispiele bes Sofrates zu zwingen, felbft für bie Richtigfeit unfrer Vorftellungen und Beugniß zu geben. Durch folche Fragen, welche ber Laie nach feinen eigenen Begriffen verfteben, bejahen ober verneinen fann, werden wir bie Kolgen aus ben naturlichen Begriffen in ein folches Licht ftellen, baß jeber Begner bas Biberfinnige feines Begenfages einfieht, ohne une in hipe bringen ju laffen ober in Schelnvorte auszubrechen, die wir felbft ertragen werben, um bas Begante ju ftillen. Der Ungebilbete (Diss. I, 7.) weiß nicht, bag bie Unwendung ber Cophismen, ber hypothetischen und gangschluffe ihre eigenen Regeln und Gefete bat; bem Beifen fommt es gu, gu wiffen, wie ein ebler Mensch bei einer Materie, über welche bisputirt wird, herausfommt, und fich babei auf eine gebuhrenbe Beife verhalt. Ber bie Renntniß ber Logit fur überfluffig und verwerflich halt, muß verlangen, bag ein Freund ber Beisheit fich nie in eine Disputation einläßt, ober wenn er fich bamit abgibt, fich nichts baraus macht, blinblings und aufs Gerathes wohl in Fragen und Antworten verfahrt. Wer feine biefer beiben Poftulate annimmt, muß nothwendig jugeben, daß man biejenigen Rapitel ber Logif, nach benen man beim Disputiren verfahrt, einigermaßen inne haben muß. Denn es genügt auch nicht zu fagen, man burfe nur bie gute Munge annehmen, fonbern man muß bie gute von ber fchlechten zu unterscheiben wiffen, fo wird ber in Bernunftschluffen geubte und in ben verschiebenen Schlußformen bewanderte Mann fich gegen alle Lift und Ranke eines Begners zu mahren und zu ichuten wiffen. Um eine

Sunbe zu begeben, ift es nicht nothig, seinen Bater zu ermorben ober bas Capitol anzugunden, auch bas ift Sunde, wenn wir unfre Begriffe blindlings und in ben Tag hinein gebrauchen, wenn wir einen Schluß, einen Beweis, ein Sophisma nicht verfteben, und in einer Disputation nicht merten, was aus unfern Gagen folgt ober nicht. Wie (Man. cap. 46.) bie Schafe burch Wolle und Milch beweisen, daß fie ihr Futter verbaut haben, fo gibt Epiftet feinen Schulern ben Rath, fich nicht felbft nur einen Philosophen au nennen und nicht viel von Kunftregeln und Lehrsagen au fprechen, fonbern nach benfelben zu handeln, zum Beweise, baß man fie fich zu Eigenthum gemacht, und nicht nur halb ober nicht Berftanbenes wieber ausframt. - Nach biefen Darftellungen muffen wir eine wiffenschaftliche Begrunbung ber Logit vermiffen, sowie Epiftet auch nirgend eine Theorie ber Schlugbilbung lehrt, welche er mahrscheinlich als befannt voraussette. Die Logif, ein Mittel zur Ethif, bat nach Epiftet nur die Aufgabe, uns ben richtigen Gebrauch ber angeborenen und bie Bilbung reiner finnlicher Borftellungen zu lehren, um nach benfelben unfre Sandlungen im Berfehre mit ben Menschen und unfre Bflichten gegen une felbft einzurichten.

## Bbbsit.

Die wissenschaftliche Form erscheint, wie sich aus ber Entwicklung ber Logif ergab, als ber schwächste Theil ber Philosophie Epiktets, und wie er diese nicht wegen ihrer Wissenschaftlichkeit ausgebildet wissen will, so schließt er sogar nach ber oben mitgetheilten Definition der Philosophie (Man. cap. 51.) die Physik aus derselben geradezu aus, er betrachtet sie nicht einmal als Dienerin der Ethik, sondern wirft sie mit der letztern in ein Ganzes zusammen, so daß von derselben als einer selbständigen Wissenschaft bei Epiktet nicht die Rede seyn kann, da die Lehre der Beweise, warum man z. B. nicht lügen soll, in der Schärse unseres Erkenntnisvermögens und der Aichtigkeit unserer Borskellungen liegt, und die Bestätigung oder Erklärung dieser Beweise der Dialektik als Aufgabe anheimfällt. Diese Berkennung der

Bebeutung, welche bie Phyfit in ben Spftemen ber Borlaufer Giftete einnimmt, barf une nicht wunbern, wenn wir une bes Bieles ber Philosophie erinnern, ber Selbsterkenntniß, fur welche bie naturwissenschaftlichen Forschungen (Fragm. 175.) keinen Ruben gemahren und bie Erfenninis ber letten Dinge überfluffig ericheint. Uns fummert es nicht, fagt Epiftet, ob bie Dinge aus Atomen ober aus unter fich gleichartigem Urftoffe ober aus Feuer und Waffer befteben; es genügt bie Natur bes Guten und Uebels au erkennen, die Dinge über und, welche ber Menschengeift vielleicht gar nicht begreifen fann, laffen wir beffer bei Seite; benn selbst wenn wir fie begreifen wurben, brachten fic uns feinen Rugen. Darum verschmaht es Epiftet, Die Physif jum Gegenftand tiefer gebenber Untersuchungen fich zu wählen, und bie wenigen Lehren, welche er und über fie hinterließ, find an ethische Brunbfate angereiht. Nach bem Borgange ber Stoifer fucht Epiftet alle fichtbaren Erscheinungen aus materiellen Urfachen herzuleiten und biefe auf eine Grundfraft und bas Balten eines fur bas Beltgange giltigen Naturgefeges jurudzuführen. Stoff ju ber fichtbaren Außenwelt bilben bie Elemente, (Frag. 134.), welche aufwarts und abwarts gefehrt und verandert werben, Erbe wird zu Baffer, Baffer in Luft verwandelt, biefe aber verwandelt fich in anderes, bis bie Welt einft in Feuer gerschmelgen wird (Diss. III, 13.). Ueberall herrscht biefer Wechsel. über uns und auf ber Erde. So war bie Ratur von Anfang an und wird es in Zukunft noch fenn, und auf andere Weise können bie Erscheinungen nicht zu Tag treten. Um Wechsel und ber Beranderung nehmen aber nicht nur die Menschen und anbere Geschöpfe, sonbern auch bie Gotter Theil. Die Urfraft (Diss. I, 14.) welche alles ichafft, ift ibentisch mit ber Gottheit, ber Borsehung; fie fieht auf alles mas ber Mensch thut, und bie Erbe fteht unter ihrem Ginfluffe. In allen Dingen über und auf ber Erbe waltet ein Busammenhang ob, es leuchtet bie Sonne im Dienfte bes Zeus (Diss. III, 22.), auf Gottes Winf und Befehl entfalten bie Blumen ihre Bluthen und bie Baume ihre Früchte. Auf berselben Urfache bes innern Zusammenhanges

aller Dinge beruhen bie Beranberungen und Abwechelungen auf ber Erbe beim Abnehmen und Zunehmen bes Mondes, bei ber Annaherung und Entfernung ber Sonne. Wie bie gange Erscheinungswelt und folglich auch unfre Rorper mit bem Gangen und ber Urfraft verknupft find, und unter ihrem Einfluß fteben, fo verhalt es fich noch viel mehr mit unfren Seelen. jebe berselben ein abgesonberter Theil und Ausfluß von Gott und also mit beffen Befen auf's innigfte verbunden ift und bleibt, fo fühlt Gott jede Beranberung und Bewegung berfelben gleich fam in fich felbst, und (Frag. 136.) weber unsere Thaten noch unfre Gebanken und Anschläge bleiben ihm verborgen; biefe Berwandtichaft ermöglicht es uns umgefehrt, bie gottliche Regierung und alle gottlichen und menschlichen Dinge ju benten. Bur Erhaltung ber Einheit (Man. cap. 31.) ber Welt und ihrer Orb nung ift berfelben Alles gehorfam und bienftbar, Erbe, Deer und alle Geftirne, Pflanzen und Thiere ber Erbe; es gehorcht ihr unfer Rorper in gefundem und frankem Buftande, in ber Jugend und im Alter; bie Regierung Gottes (Diss. II, 8.) über bie Welt ift eine gute und gerechte, alle Berhangniffe find nach ihrem besten Rathschlusse angeordnet. Darum soll auch unser Urtheil ihr nicht widerstreiten, sie ift ftarker als wir, sie leitet und führt und in Uebereinstimmung mit bem Weltganzen und jeder Wiberstand mare von Schmerzen und Leiden begleitet. Einwirfung Gottes auf ben Menschen bient nur zu beffen Bortheil und Nupen; somit besteht bas Wesen Gottes und bes Guten in einer und berfelben Sache; jenes suchen wir am richtigsten in Wiffenschaft und Bernunft, welche wir ihm verbanken, in biefer erhalten wir alfo auch richtig bas Gute. Benn bie an bern lebenben Beschöpfe auch bes richtigen Bebrauches ber finnlichen Vorstellungen unfähig find, so find fie boch auch Werke ber Götter, nur nicht vorzügliche und nicht Theile ber Gottheit; ber Mensch bagegen ift ein Theil, ein Ausfluß berfelben, er hat Theilchen von ihr in sich felbft. Eingebent biefes erhabenen Urfprunges werben wir ber schonen Bestimmung eingebent bleiben, bem Menschennamen wurdig Genuge zu thun, beffen Abel

zu erkennen und bei allen handlungen zu bedenken, daß wir einen Gott in uns tragen. In biefer hohen Abstammung fann ber Mensch eine sichere Burgschaft erbliden, bag ihm fein wirfliches Uebel wiberfahrt. Epiftet benutt alfo biefelbe (Man. cap. 27.) um bie Erifteng bes Uebels in ber Welt zu verneinen; was wir für foldes halten, ift nur ein fcheinbares; biefes vermeintliche Uebel ift nicht vorhanden, um une, die Botterfinder, im Unglud jum Bofen ju führen, fonbern um unfre Rrafte im Rampfe mit bem wibrigen Befchide ju uben und ju ftablen. Schwierigfeiten bewähren ben Mann, (Diss. I, 24.), welchem fein Sieg ohne Rampf vergonnt wird. Wenn uns ber Bahn befangen halt, eine Rlage wiber bie Borfehung ju führen zu haben, fo werben wir beffer bie Sache einer eingehenberen Brufung unterwerfen, bie und belehren wirb, bag es bem vernünftigen Beifen immer hat fo ergeben muffen, wie es fich ereignet hat. Gelbft wenn auch ber Ungerechte einen außern Bortheil gearntet hat, fo find wir body gludlicher, weil wir treu und ehrlich handeln. Ein folches Bewußtseyn (Diss. I, 6. 16.) giebt une bei jebem Dinge in ber Welt Stoff jum Lobe ber Borfebung, wenn es uns nur nicht an Bermögen zu betrachten und an Danfbarfeit fehlt; benn (Man. cap. 31.) alles was Gott fchidt, bient ju unferem eigenen und bes Allgemeinen Beften. Gine ftete und lebhafte Erinnerung an bie Wahrheit (Diss. I, 3.), bag Gott ber Bater ber Menschen und ber Gotter ift, verbietet une auch, unebel von une felbst zu benten; allein man ftellt, flagt Epiftet, wenig Betrachtungen barüber an, bag wir Sohne bes Jovis finb, fonbern weil unfere Ratur eine jufammengefeste ift, und theils aus einem Leibe, welchen wir mit ben Thieren gemein haben, theils aus Bernunft und freiem Willen, bem gottlichen Untheile beftebt, fo neigen fich viele auf bie Seite jener armseligen fterblichen, wenige bagegen auf bie Seite biefer gottlichen und gluckfeligen Berwandtichaft bin. Wer aber von ber Regierung ber Welt einen Begriff hat und einfieht, bag bies bas größte, hochfte und am meiften in fich faffenbe Spftem ift, welches aus Bott unb ben Menfchen besteht, - benn von jenem tam ber Samen auf

Alles was die Erbe zeugt und pflanzt, vorzüglich aber auf die vernünftigen Geschöpfe berab, - warum follte berjenige, welcher bieß einfieht, fich nicht am liebsten einen Sohn Gottes nennen? Alle unsere außern Guter (Diss. II, 23. I, 12.), unfre Sinne, turg Alles haben wir von Gott unferm Bater erhalten, beffen ichonfte Gabe ist die Vernunft und der freie Wille; dieser sind alle anbern Bermogen untergeben, und ihre Große mißt fich weber nach ber Lange noch ber Sobe, fonbern nach ben Begriffen. Ueberzeugung, welche Epiftet vom Walten ber Gottheit in ber Belt und bem Menschen erfüllt, treibt ihn jum schweren Tabel ber Gottesleugner (Diss. II, 20.), weil biefe allen Laftern Borfcub leiften; und in berfelben wurzelt fein Bemuben, die Menschen über ihre unrichtigen und ungleichen Meinungen, welche fie fich von ben Göttern ichaffen, zu belehren. Einige (Diss. I, 12.) fagt er, leugnen Gott ganglich; Anbre geben zwar Gottheiten zu, aber mußige und unachtsame, welche nicht bie mindeste Sorge um uns haben. Gine britte Bartei befennt Botter, welche gwar für große himmlische, nicht aber für irbische Dinge Borforge tragen; eine vierte zwar glaubt an eine Borsehung über irbische und himmlische Dinge, welche fich aber nur auf bas Bange überhaupt, nicht auf bie einzelnen Dinge besonbers erftredt. Eine fünfte endlich, ju welcher Uluffes und Sofrates gehören, besteht aus benjenigen, bie fagen, daß bem Auge Gottes nicht unfre geringste Bewegung entgebt. Diefe verschiebenen Unfichten unterzieht Epiftet feiner Prufung und Entscheidung, vor welcher bie vier erften nicht Stand zu halten vermögen. Denn wenn es feine Bötter gibt, fo fann ber Mensch auch feine Bestimmung nicht in die Nachahmung berfelben feben. Götter welche nichts ihrer Borforge murbigen, scheinen aber fur einen gefunden Menschenverftand unbegreiflich; benn worin follte fich ihre Dacht und Regierung ofienbaren, als in ben Erscheinungen? unbegreiflich erscheint Epiftet bie Erifteng von Bottern, von melden weber bas Menschengeschlecht im Ganzen noch ber Ginzelne allein ein Geschent zu erwarten hat. Gin tugenbliebenber Mann kann sich bie Gottheit nicht egoistisch vorstellen, weil er selbst von biesem Fehler frei ist; er wird barum nicht anstehen, bem Regenten bes Weltalls als guter Bürger unterthan zu seyn und (Diss. I, 13.) bie andern Menschen als seine natürlichen Brüder zu betrachten; selbst im Sklaven wird er nicht zögern die mensche liche Würde zu ehren, und alle Menschen werden ihm im Gesbanken an die göttlichen Gesetze erträglich seyn.

Es läßt fich leicht erkennen, daß Epiftet in feinen theologischen Lehren ben Boben ber Bolfereligion verlaffen und zu reinern und geläutertern Begriffen emporgestiegen ift. Sein höchftes abfolutes Wefen, welches er abwechselnb Gott, ober Bottheit, ober Gotter ober Beus benennt, ift nicht mehr ber von alten menschlichen Schmachen und Leibenschaften erfüllte Juppiter bes Alterthums, fonbern bie natura naturans, bie weltbildende und welterhaltende Urfraft, welcher als ber frei existirenben und schaffenben Bernunft Epiftet feine forperliche Perfonlichfeit beilegen konnte. Gleichwohl tritt Epiktet nicht als Bekampfer ber Boltereligion auf, vielmehr will er biefelbe felbft mit Aufrechthaltung ber Opfer und Befchworungeceremonien (Man. capp. 31. 32. Diss. I, 19. 22. II, 7. 18. III, 13.) gewahrt wiffen. Denn Religion und Gottesbienft (Diss. II, 20.) bleiben ftete ein Bedürfniß, bamit bie Burger bie Gottheit mit rechtem Ernfte ehren und nicht falt und achtlos gegen die wichtigsten Dinge werben; bie tägliche Erfahrung aber lehrt, bag Bernachläffigung und Geringschätzung ber Religion Die heiligsten Bflichten und erhabenften Tugenden zu Traumereien, eitlen Ramen und Narrbeiten berabwurbigt. Nur bei ben Bahrfagern rieth Epiftet gur Borficht (Diss. II, 7. Man. cap. 32.). Eine Mantif im Sinne ber gewöhnlichen religiöfen Anschauungsweise fonnte bei ihm feinen Eingang noch Beifall finden, ba Eingeweibe und Bogelflug nur gleichgultige Dinge, und feine Beichen bes Guten unb Uebels find; ber Bahrsager fann uns burch folche Mittelbinge nicht offenbaren, ob Leben ober Tob und Vortheil ober Rachtheil Epiftet weift bas Abergläubische solcher munberbaren Enthullungen ber Bufunft um fo entschiebener gurud, ale nur unfre Feigheit und unfer Rummer uns bewegen, bie Bahrfager

ju befragen, welche ihr Spiel mit uns treiben. Dhne Begierbe und Abscheu sollen wir zu ihnen geben, wie ein Reisender einen Banbrer, welchen er antrifft, befragt, welchen Beg er auf einer Scheibestraße zu geben habe. Das Gott gefällt, ift bas Beffre für une, und beshalb thun wir flüger, wenn wir une feine Muhe geben, biefen Richter ju bestechen ober ben Rathgeber ju verführen. Nur bei Dingen, welche nicht in unfrer Gewalt fteben und baber fein Gut noch lebel, sondern nur Mittelbinge find, mogen wir ohne Bittern uns an bie Wahrsager wenden, bann werben wir auch einen guten Gebrauch von ihren Ausspruchen machen und une muthig an fie ale unsere Rathgeber halten. So verlangte ichon Sofrates, bie Botter bann zu befragen, wenn bie Nachforschung sich auf einen zusälligen Erfolg bezieht, wobei weber die Bernunft noch irgend eine Runft die Mittel barbietet ben vorgelegten Fall einzusehen. Mithin werben wir ben Bahr fager nicht befragen, wenn wir g. B. uns mit einem Freunde ober bem Baterlande in gemeinschaftliche Befahr begeben follen. Den besten Bahrfager, welcher anzeigt, was ein wirkliches Gut ober Uebel fen, ber und bie Beichen, woburch bas eine ober bas anbre vorbebeutet wird, auslegt, biefer innere Bahrfager ift unfer mit Bott verwandter Theil, (Diss. I, 14.) ber Damon ober Benius, welchen Gott einem jeben als Aufseher bestellt hat, welcher nie schlummert und nie zu hintergeben ift. Selbst wenn wir bie Thuren schließen und bas Licht löschen, find wir nicht allein und in Finfterniß, benn Gott bedarf bas Licht nicht, um ju fehen, mas wir thun (Diss. II, 17.); bas gottliche Wefen bes Damons bestimmt uns vielmehr, ihn burch feine mibrige Sandlung zu beleibigen.

So große Wichtigkeit Epiktet auch bem göttlichen Einflusse auf bas menschliche Leben zuschreibt, so vermissen wir bei ihm boch leiber eingehendere anthropologische Untersuchungen. Der aus Thon gebildete Leib ist die hulle der Seele, welche ein Funkt ber Gottheit, wie wir gesehen, die dem Menschen inwohnende Gottheit ift, und welche den Körper beherrschen soll, wie Gott bie Welt regiert. Wenn die Borsehung und die Bedursniffe

jum Leben nicht mehr barreicht (Diss. III, 13.), so gibt ber Damon bas Zeichen jum Abzuge, und wir manbern an feinen furchtbaren Ort, sonbern babin, wo wir entsprungen find, unter Freunde und Bermandte, unter bie Elemente. Bas an uns Keuer mar, geht in bas Keuer, mas Erbe mar, in Erbe, mas Luft mar, in Luft und mas Waffer, in Baffer gurud. Es gibt feinen Sabes, feinen Cocht, feinen Acheron, feinen Byrophlegeton, sonbern alles ift voller Götter und Damonen. Der Tob vernichtet also alle individuelle Fortbauer, Unsterblichkeit finkt zu einem eitlen, inhaltlosen Worte berab. Gleichwohl (Diss. III, 23.) ift Sterben fein Ungludewort, weil es fein Uebel bedeutet: ber Tob läßt fich mit ber Ernte vergleichen, bie niemand fur ein Unglud erachtet, weil fie nicht ben Untergang ber Welt, fonbern nur ben ber Alehren bedeutet. Wie bas Kallen bes Laubes, bas Durren ber Keigen nur Beranberungen biefer Sachen aus ihrem erften Buftand in einen anbern anzeigt, und barin fein Berberben, sonbern nur eine Regierung und Berwaltung über dieselben nach festgesetten Regeln zu sehen ift; wie Bereifen nur eine kleine Ortoveranderung bedeutet, so heißt Sterben eine etwas größere Beränderung vornehmen, nicht eine Beranderung aus bem jegigen Senn in ein Richtseyn, sondern in ein Etwas, welches jest nicht ift. Unfre Perfonlichkeit wird ju fenn authoren, und in anderes Senn übergeben, beffen bie Belt jest noch nicht bedarf; gleichwie (Diss. III, 36.) wir auch nicht in die Welt getreten find als wir wollten, sonbern als es bie Welt nothig hatte und es Gott gefiel, fo treten wir auch nach feinem Butachten wieber ab; es muffen andre auch in die Welt tommen wie wir, und hier Plat und Wohnung finden. Da (Diss. I, 14. II, 8.) bie Seele bes Menschen als Ausfluß ber Gottheit fich jur Weltfecle wie ein Theil zum Gangen verhalt, und mit ber Urquelle burch ihre Bernunftigfeit in ftetem Busammenhange bleibt, fo fann fie fich biefem Einfluffe nicht entziehen, sonbern muß ber allgemeinen Nothwendigkeit folgen. Während bie Vorstellungefraft allen lebenden Geschöpfen zu Theil murbe, zeichnet ben Menschen noch bie Bernunft aus, b. h. bas Bermögen über feine finnlichen Borstellungen nachzubenken. hierin liegt bas Wesen bes Guten und beffen ift ber Mensch unter allen Greaturen allein fabig, von biefen unterscheibet uns bas Gelbitbewußtsenn. Der Determinismus beruht nur barauf, bag bie Freiheit bes menschlichen Willens burch bie Richtigkeit ober Falfchheit unfrer Vorftellungen bedingt ift (Diss. I, 28. 11, 26. 111, 3. 7.). Denn nur folden Dingen, welche und mahr ju fenn scheinen, geben wir unfern Beifall, was uns nüglich bunkt, das wählen wir. Auch ber Kehlende ift nicht Willens ju fundigen, fondern recht ju thun, und somit thut er nicht, was er thun wollte. Jeber vernunftigen Seele ift aber ein Widerspruch von Ratur zuwider: folange fie basjenige worin ber Wiberspruch liegt, nicht einsieht, wird fie burch nichts abgehalten, wibersprechend zu handeln; fobalb fie aber ben Wiberspruch einfieht, fann fle unmöglich anbers, als benfelben verlaffen. Das Wert eines vollfommenen Mannes ift ber naturgemäße Bebrauch feiner Vorstellungen, und bieß ift in ber Natur begrundet, daß bie Bernunft bem Bahren Beifall gibt, bas Faliche verwirft und bei bem Ungewiffen gurudhalt; ja bas Gute bewegt fich orbentlich, fobalb es fich zeigt, jur Seele hin, bas Uebel von ihr hinweg, und fo wenig wir gute Munge ausschlagen, wird unfre Seele eine beutliche Borftellung bes Guten verwerfen. Die Buter ber Seele beruhen auf unserem Willen, b. h. auf ber richtigen Borftellung und bem berfelben gebührenden Beifall, ber unfern Willen jum rechten Bebrauche Weil jeder auten Wirfung eine gute Ursache vorangeben muß, fo fann fich bie Seele auch nur über etwas wirklich Gutes freuen; Freiheit bes Willens und richtiger Gebrauch mahrer Borftellungen find unzertrennlich, biefe find bie außere veranlaffende, jene bie innere entscheibenbe Urfache bes Guten. Die Wirklich. feit bes Guten hangt von einem gewiffen Buftanbe bes Willens ab; bie außern Dinge find babei ber Stoff, womit fich ber Wille beschäftigt, und fenachbem er es thut, But ober Uebel finden wird.

## Das Ich in seiner phänomenologischen und ontologischen Begründung.

Dritter Artifel.

Bon Brof. Dr. Gengler.

Der erste Artifel hatte nur die Phanomenologie des Wesens und der Ratur des Ich zum Inhalt. Der zweite ging in eine Kritif jener Spsteme, namentlich des Herbartischen ein, welche den phanomenologischen mit dem ontologischen Wege und deshalb auch den Erkenntnißgrund mit dem Sachgrund verwechslend, weder eine reale Ratur, noch ein reales Wesen des Ich besten. Es muß aber nicht bloß diese zweisache Methode, sondern es mussen auch die zweisachen Principien des Wesens, und der Ratur des Ich wohl unterschieden werden. Das Wesen des Ich ist vermittelt durch die Substanz, Individualität, Persönlichkeit, Subsectivität; die Ratur desselben ist begründet durch diese Vermittelung des Wesens, und ihre Prinzipien sind Seele und Geist.

Wie bas Prinzip ift, so auch bie Methobe. Bei bem phanomenologischen Wege herrscht ber Erfenntniggrund als Princip, und geht jum Sachgrund jurud, um ihn als Prinzip ju gewinnen für ben ontologischen Weg. In bem Realgrund ift ber Erfenntniggrund enthalten und eine Erscheinung beffelben; auf bem phanomenologischen Wege find beibe in ber Bermittlung bes Wefens anfangs noch nicht gehörig unterschieben, und erft in der Subjectivitat tritt ihr Unterfchied hervor, der aber fogleich jum Gegenfage wirb. Bei ben Formen ber Substang, Inbivibualität und Berfonlichfeit herrscht ber Realgrund vor und ber Erfenntniggrund ift eine bloge Erfcheinung beffelben, ohne Selb. ftandigfeit gegen benselben. Die Methode ift objectiviftisch, bog. matisch, beterministisch. Das Object bestimmt hier bas Subject schlechthin .- Bei ber Subjectivitat macht fich ber Erkenntnig. grund frei von Seynsgrund, ftellt fich biefem entgegen und macht fich felbft jum Realgrund. Die Subjectivität verschlingt Die Objectivität und macht fich zur Substanz und biese zum Accidenz.

Princip und Methode find subjectiviftisch. Dort herrscht objectivet Realismus, hier subjectiver Ibealismus. Das Berhaltnig ber Substang jum Accideng erscheint in ber Form bes 3ch unrichtig. Bei ber Individualität und Berfonlichkeit ift ber objective, reale Inhalt, bas objectiv reale Seyn bas Wefen, welches burch beibe jur Erscheinung und Birflichfeit fommt mittelft bee fubjectiv realen Seyns beffelben Wefens ohne bag beibe in ihrem Unterschiede noch hervortreten und jum Bewußtseyn fommen. Die Verfönlichkeit ist die Maske, durch welche sie noch bloß hinburchtont, und ihr reales Seyn burchbringt und burchflingt , (personat), ohne baß fie fich noch im Unterschiede von diesem Senn als Subjectivität erfaßt. Sie reflectirt fich nur noch in fich felbst aus biefem Seyn, nicht aber rein aus fich felbst und hat daher ein Bewußtseyn, aber noch fein Selbstbewußtseyn von sich. Sie vollzieht zwar auch biese Reslexion in sich, benn ohnt fie gabe es feine Perfonlichkeit, weber ein subjective, noch objectiv reales Senn berfelben. Sie ift bie Grundthätigfeit bes Befens, burch welche alle andern Thatigkeiten bedingt find, wenn bie Berfonlichkeit fich auch jener noch nicht bewußt ift, und fie biefe Reflexion ohne Bewußtsenn berfelben vollzieht. Sie ift fich wohl ihrer bewußt, aber noch unmittelbar, noch nicht in reflectiter Unenbliche Reflexibilität ist ja bie Grundform ber geis ftigen Individualität. Das Bewußtsenn biefer tritt erft ale reines Selbstbewußtseyn mit ber Subjectivität hervor. scheibet fich ber objectiv = reale Inhalt von bem subjectiv = realen, und bas Wefen ber Perfonlichkeit erscheint fo im Begensate ber Subjectivität und Objectivität, um fich burch ihn zu vermitteln, und beibe als vermittelt und vereint zu besithen. Diefe Bereinis gung ift aber auf bem phanomenologischen Wege nicht erreichbat. Auf biesem haben wir nur Begenfage, feine Ginheit berfelben. Denn wie bis jur Subjectivitat bie Objectivitat einfeitig biefe noch bestimmt und fie nicht ju ihrem Rechte und ihrer Berechtis gung kommen laßt, fo bestimmt jest die Subjectivität bas objectiv reale Cepn einseitig und laßt biefes nicht zu feinem Rechte und feiner Berechtigung tommen, und man brudt biefes burch ben GeDas 3ch in feiner phanomenolog. u. ontolog. Begrundung. 35

gensat bes 3ch und Richtich aus. Dieses Lette ift nicht ein wirkliches Seyn, sonbern nur die Regation bes 3ch, welche nicht ins reine, sonbern bloß ins empirische 3ch als Schranke fällt, von ber bas reine 3ch sich befreien soll burch einen unendlichen Proces. Aber woher ber Unftoß hierzu?

Bei ber Bermittlung bes geiftigen Befens an fich herrscht alfo zuerft ber Realgrund einseitig über ben Erkenntniggrund, und läßt biesen nicht zur Selbftandigfeit gegen fich fommen, und beshalb ift bie Methobe objectivistisch. Das Object bestimmt bas Subject schlechthin. Sowie bie Perfonlichfeit jur Subjectivität übergeht, wird biefe, ale Erkenntniggrund, auch jum Sepnegrund gemacht. Die objective Realität wird in die subjectiv reale verflüchtigt und fo ihres felbständigen Genns beraubt. Der qualitativ bestimmte Unterschied bes objectiv realen Cepns wirb ju einem bloß quantitativen bes Stufenverhaltniffes bestimmt burch bie Formen bes Erkenntniggrundes, ber Subjectivitat, bie fo Alles ift, mag es, wie bei Fichte heißen : 3ch ift Alles, ober, wie bei Schelling: Alles ift Ich. Der Pantheismus Schellings und Segels beruht ja gerabe auf ber Bermechelung bes Erfenntnis. grundes mit bem Sennsgrunde, fo daß er fich als theogonis icher und fosmogonischer Broces offenbart, wobei felbft bie Dethobe zum Brincip wirb.

Das geistige Wesen ist aber an sich selbst die Einheit jenes objectiv= und subjectiv=realen Seyns, ober der Objectivität und Subjectivität in diesem Sinne. Es erscheint nur selbst zuerst in jener, dann in dieser Form, um durch diese Unterscheidung beider zur vermittelten Einheit zu gelangen; benn das Wesen hat an sich einen bestimmten Inhalt und in ihm einen bestimmten Iwed zu verwirklichen, welcher durch bestimmte Wittel zur Erscheinung und Verwirklichung kommt, und dieser Inhalt hat auch an sich selbst seine Vorm. Allein diese kann nur durch die Form der Subjectivität, durch die Form des Erkennens, Kühlens und Vegehrens, die subjectiv=real sind, zur Erscheinung und Offenbarung kommen. Das geistige Wesen offenbart sich auch als Substanz, Individualität und Versönlichkeit nur in diesen

fubjectiv-realen Formen, aber es offenbart in ihnen seinen objectiv-realen Inhalt in bessen eigner, objectiv-realen Form. Es bringt mithin bas Wesen hierbei selbst erst biese seine subjectiv-reale Formen an bieser objectiv-realen hervor. Deshalb erscheint es selbst zuerst in ber objectiv-realen Form bis es an bieser seine subjectiv-reale hervorgebracht, und sie bann in ihrem Unterschiede von jener ersaßt, und alsbann nicht mehr unmittelbar nur sie, sondern sich selbst zum Inhalt und Object gemacht hat.

Die transscendentale Erkenntniß hat aber die phanomenoslogische zur Voraussetzung, in welcher das Selbst an der Welt außer und in sich seine Erkenntnisvermögen gewinnt, und sie alsdann selbst zunächst nur als bloße Formen, dann erst als seine wirklichen Vermögen apriori erkennt und sich so in Besit derselben sett, sie aus bloßen Functionen zu seinen Vermögen und Kräften, zu Erkenntniß und Daseynsmöglichkeiten macht. Dieses ist erst die transscendentale Erkenntniß berselben.

Die Ontologie bes geistigen Wesens unterscheidet sich baher von der Phanomenologie besselben so, daß sie durch diese sich vermittelt, und durch diese Vermittlung in vollen Besit des ganzen ungetheilten objectiv = und subjectiv = realen Wesens und so zu der vermittelten Einheit beider gelangt, und dieses mit ihr als Princip eine ganz neue Methode beginnt. Auf die analytische und synthetische solgt die genetische Wethode der Production.

Die nachste Begrundung burch das Wesen nach seinen, von ihm in Besitz genommeneu Kraften ist die Natur besselben. Auch ihre durch ihr Wesen begrundeten Principien, Seele und Geist nämlich, erhalten wir als Resultat ihrer Phanomenologie, um mit benselben die Ontologie berselben zu beginnen.

Wie aber bas Wesen ber Bersönlichkeit bie Einheit bes Sach- und Erkenntnißgrundes, oder bes Realen und Ibealen in diesem Sinne oder bes objectiv- und subjectiv Realen ift, so ist sie auch die Natur besselben. Es giebt baher eine subjectiv- und objectiv reale Natur des gedachten Wesens. Wir werden sehen, daß in dieser Begründung des persönlichen Wesens und der Natur desselben der lette Grund

ber Bereinigung und Einheit des Realismus und Idealismus zu suchen und zu finden ist, und alle anderen Begründungsversuche unzulänglich sind. Ich mache hier nur vorläusig auf dieses Ergebniß aufmerksam, um zu zeigen, wie alles entscheidend das hier vor uns liegende Problem ist, und welche Bedeutung seine Lösung für die Philosophie hat.

Aus ben verschiebenen Formen bes geiftigen Befens ergitbt fich eine in fich verschiebene Ratur, es ergeben fich verschiebene Rrafte ber Natur beffelben. So ift bie Substanzialität jenes Wesens ber Grund ber physischen und ber sogenannten ontologischen, die Individualität ber Grund ber psychischen, Die Berfonlichkeit ber Grund ber pfpchifch geiftigen und bie Subjectivität und Ichheit ber Grund ber transscenbentalen Ratur bes Befens. Die Seele und ber Beift erhalten bamit nicht allein erft ihre Substanzialität, fondern auch ihre Apriorität burch ihr Befen. Bare biefes abstract einfach, fo mare es nicht felbst substanziell, und nicht Real = und Erfenntnifgrund, und fonnte auch feine reale, substanzielle Ratur begrunden. Die Substanzialität ber Seele, ihre Naturfreiheit, sowie auch ihre Uebertaumlichfeit und Ueberzeitlichfeit find in ihrem Befen begrunbet, und ebenso auch die reale Einheit der Seele und bes Beiftes und bie Befeitigung ihres bualiftifchen Berhaltens au einanber.

Wenn aber die Natur dieses Wesens eine objectiv und subjectiv reale ist, so haben auch die Principien berselben diese zwiesach e Realität, und sind sowohl Senns als Erkenntnisgründe. Dem subjectiv realen Inhalte nach sind Seele und Geist nicht bloß Principien ihrer Grundvermösen und deren realer Einheit und der Grund der Beseitigung ihres Dualismus, sondern auch des bestimmten Inhalts, den sie nicht dloß zur Erscheinung bringen, sondern auch an sich selbst begründen, so daß auch hier Realismus und Iealismus vereinigt sind durch ihr gemeinsames Princip. Die sogenannten Seelens und Geistesvermögen sind an sich selbst ideal, weil ihr Inhalt nur die Formen und Kräste sind, welche sich

selbst uub jeben anbern, b. h. jeben objective realen Inhalt zur Erscheinung und Offenbarung bringen, indem sie ihn formen und gestalten, und so mit jedem Inhalt sich verbinden. Sie sind aber auch die Gründe ihres wesentlichen Inhalts, und ihrer Uebereinstimmung mit ihm, eben weil sie nur die Erscheinung ihrer Principien, der Seele und des Geistes, und diese wieder in ihrem Wesen begründet sind, welches die Einheit der objectiven und subjectiven Realität ist.

"Das specifische Wesen bes Geiftes, sagt S. Fichte (in feiner Anthropologie 2te Aufl. S. 560 f.) beruht auf brei Mert malen, auf bem bes Selbstbewußtseyns, bes allgemeinen Denkens ber freibewußten Selbstbestimmung, endlich bes apriorischen In-Jebes ift von ber bisherigen Speculation halts ber Ibeen. einzeln hervorgezogen und jum gangen Principe bes Geiftes gemacht worden; von Kichte bas Ich, von hegel bas Denken, von Jacobi und vielen andern die Bernunft, womit er (Jacobi) ben unbestimmt gefaßten Inhalt ber Ibeen meinte. querft auf ben apriorischen Charafter aller jener Bestimmungen aufmerkfam gemacht, wie bagegen jene brei Brabicate bes Beiftes fich innerlich zu einander verhalten, namentlich, mas ber wesentliche Grund und bas Princip ber übrigen sey, biefe Frage ift noch nicht zur Entscheidung gelangt. Besonders gilt biefes von bem noch immer bunkeln und ftreitigen Charafter fenes apriorischen Bernunftbewußtsenns. Bas biefes Apriorische eigentlich sen und wie es im Bewußtseyn entstehe, und wie es aum Wesen bes Geiftes fich verhalte; Dieß gehört wohl augeftanbenerweise zu ben ftreitigften Bartien pspchologischer Unterfuchung." Dann heißt es weiter : "ber Beift ift ein apriorisches, vorempirisches Besen. Die apriorischen Ibeen find nicht bloß bie Form, ber Ausbrud unferes Bewußtfenns ober Bernunft, fondern auch vorher bestimmte Unlagen unseres realen, felbft apriorischen Beifteswesens. Bon hier aus ift auch bie Aprioris tat bes Denkens nicht nur, sonbern bie viel verhandelte Ginbeit bes Subjectiven und Objectiven ausreichend zu begrunten. Der Beift ift baber an fich weber subjectiv noch objectiv, fonbern trägt ben Reim biefes Gegenfages in seinem apriorischen Ansichsenn verschloffen" (S. 566 — 69).

Hiermit hat Fichte allerdings ausgesprochen, was auch ich als eine noch zu losende Aufgabe der Philosophie betrachte, und ich habe in einigen Hauptpunkten, nämlich über die Duelle bes Bewußtseyns und der Raumzeitlichkeit schon in dieser Zeitsschrift meine Ansichten neben die von Fichte gestellt.

Bervorheben will ich hier nur meine Unterscheibung bes Befens bes Beiftes von beffen Ratur, ferner bie Unterfcheis bung ber Phanomenologie und Ontologie bes Wefens und ber Ratur bes Geiftes. Jene geht von bem vorempirischen Wesen und ber porempirischen Ratur bes Geiftes zur empirischen über und fucht ben letten Grund biefer empirischen Erscheinung und zugleich bie Bermittelung beffelben burch fie für bas benkenbe Bewußtseyn ju gewinnen, um ihn nun in biefer barguftellen. Die vorbewußte Einheit bes Objectiven und Subjectiven, welche ich als die Einheit bes objectiv - und subjectiv - realen Befens und ber Natur besselben bezeichne, (weil auch das Subjective an fich als foldes fein Objectives bat, bas verschieben ift von bem Objectiven bes Realgrundes), hat eine fich noch unbewußte Beschichte ihrer Entwidelung in ber Phanomenonologie berfelben ju burchlaufen, und biefe wird endlich eine fich bewußte bes Ich. Diefes ift bie transscenbentale Erfenntnig, mit ber jene Phanomenologie endet. Die unbewußte Geschichte bes 3ch ift ber Borgang, ben biefes in ber Form ber Substanzialität, Individualis tat und Berfonlichfeit hervorbringt. In biefer ift ber Unterschied und Begenfan bes objectiv = und subjectiv = realen Befens noch nicht hervorgetreten. Dit biefer Unterscheibung beginnt bie fich bewußte Geschichte bes 3ch in ben Formen ber Subjectivitat und Ichheit. hiermit ift ber Gegensat bes subjectiv = und objectiv-realen Wesens bes Beiftes hervorgetreten, und bas mit auch feine Bermittelung und Einheit erfannt worben, um mit biefer Erfenntniß ben Anfang ber ontologischen Begrundung biefer Einheit zu beginnen. Das vorempirische Befen bes Beiftes hat fich burch feine empirische Erscheinung jum überempt-

....

-rischen Sehn, zur überempirischen Existenz beffelben in bas fich felber bentenbe Bewußtsehn ober transscendentale Selbstbewußtsehn zu erheben und in ihm zu existiren.

hiermit ift mir erft bie Errungenschaft ber Kant'ichen Philosophie in beren Lehre von ber Aprioritat bes Beiftes und bas Wiffen von ihr als eine transscenbentale Erfenntniß feft, gehalten. Die unmittelbare, noch vorbewußte Ginheit bes Dbjects und Subjects als eine apriorische, entwidelt und vermittelt fich in ber unbewußten und bewußten Bhanomenologie berfelben, um als eine fo vermittelte gewußt und jum Unfang ober Brincip ber Ontologie gemacht zu werben. Der Weg ber Phanomenologie ift ein analytischer, regressiver, in welchem ber Erkenntnißgrund zum Seynsgrund führt, die Ontologie geht den umgekehrten Weg. Das Wiffen ober Erkenntnigprincip hat fich in vollen Besit bes Grundes gesett, um aus ihm nun bas Befen und bie Natur bes Beiftes zu begrunden. Die Methobe ift mit bem Brincip eine progressive geworben. Die Apriorität berfelben bem Wesen nach wird nun auch in apriorischer Form Erfenntniß : und Sennsgrund find in vermittelte Einheit getreten.

Die bisherige Philosophie hat die Natur des geiftigenWesens zu diesem, und als Idealismus die Phänomenologie derselben zur Ontologie gemacht. So weit stehen wir bis jest in der Geschichte der Philosophie. Deshalb ist ihr Realismus und Idealismus veraltet, und es sind ganz neue Formen derselben zu begründen. —

Schon in meiner Schrift: "bie Ibee Gottes", habe ich bie Unterscheidung bes Wesens und ber Natur besselben als Grundlage zur Begründung ber göttlichen und menschlichen Persönlichseit, und des Lebens beiber historisch-kritisch sowohl, als speculativ in ihrer ganzen Bedeutung dargestellt. Und sie hat auch Anerkennung unter den Philosophen und Theologen gefunden. In meiner Schrift: "die Erkenntnisslehre" und in sechs in dieser Zeitschrift erschienenen Artikeln: "Begriff und Aufgabe der Erkenntnisslehre" ist die vorliegende Frage in ein neues

Stadium ber Forbildung getreten, und hat fich zu ber Form erhoben, in welcher fie hier erscheint, um ihre weitere Begrunbung zu finden.

Seit biefer Zeit find namentlich bie Anthropologie und Psychologie in ben Borbergrund, besonders veranlagt burch ben als Reaction gegen ben einseitigen Ibealismus ber Naturphilosophie Schelling's und ber Begelschen Philosophie entftanbenen Naturalismus und Materialismus, getreten, ber biefe ju prufen, aber auch von ihnen vieles zu lernen hatten. Bor Allem ift es bie Natnr, ift es bas unbewußte Seelenleben, welche ju ihrem Rechte und ihrer Anerfennung im Bebiete bes Beiftes gefommen waren. Um aber Natur und Beift als eine reale Ginheit zu erkennen, mußte fich bie Seelenlehre vor allem über ben Monismus und Dualismus grundlich erheben; biefe Erhebung war aber nur burch eine größere Bertiefung in bas Befen ber Seele und bes Beiftes möglich, um in ber Ginheit ber Natur und bes Beiftes ben realen, substanziellen Unterschied beiber gu begründen. Denn biefer wird ja eben burch jenen Naturalismus und Materialismus aufgehoben. Es mar baber bie Substanziallität ber Seele, um beren Begründung es sich handelte. — Hier find nun vor Allem Fortlage, Lope, S. Fichte, Ulrici, u. A. überhaupt biefe Zeitschrift zu nennen.

Aber auch an die Theologen treten die vorliegenden Probleme mit einer Macht heran, welche das Bewußtsen berselben über ihre Bedeutung für die Grundlagen und Lehren der Theologie offenbart. Es ist gewiß als ein bedeutsames Zeichen der Zeit anzusehen, wenn Theologen, wie Bruch in Straßburg, hier selbst Hand ans Werk legen, und berselbe eine Schrift über die Theorie des Bewußtseyns schreibt, auf deren Bedeutung Vichte in dieser Zeitschrift ausmerksam macht, und die er gebührend zu würdigen sucht.

Für mich und gewiß auch für die Leser dieser Zeitschrift ift die Anzeige der genannten Schrift von Interesse. Ich behalte mir vor über diese Schrift und die in der Anzeige und Kritif dersselben von Fichte ausgesprochene Differenz dieses zu jenem Werke

mich noch feiner Zeit auszusprechen. Da aber Fichte hierbei meine Ansicht gegen Bruch (S. 177.) anführt, fo benute ich biefe Belegenheit mit Freuben meine Ginftimmung mit ihm in folgenbem Sate hier auszusprechen: "Der Beift ift potentia ober apriorischer (vorbewußter) Beise icon 3ch, aber nicht actu. Er ift feinem Wefen nach bafur angelegt, feit Emigfeit bazu auserfeben, jum 3ch ju werben, aber feiner Birtlich feit nach macht er felbft fich bazu, und es ift eben bie Entwicklungsgeschichte feines Bewußtfenns, fich burch eigne That, burch bewußte Selbft. durchbringung bazu zu erheben, aber ungenau und verwirrend ift es, um jener inneren Bechselbeziehung willen, jenes Reale anfangs ichon als "Ich", vollenbs als "reines Ich" zu bezeichnen, welches in jedem Sinne nur als Product einer funftlichen psychologischen Reflexion zu gelten hat" (S. 177). Fichte nun unmittelbar hierauf fortfahrt: wir fagen baber mit Sengler: bas 3ch ift ber allervermittelfte Begriff, beshalb wird es fo fchwer erfannt, benn es wird feine Bermittlung nicht vollzogen (von Sichte in gesperrter Schrift angeführt), so bin ich auch gewiß, baß ber obige Ausbruck im Schlußfage: "einer funftlichen pfpchologischen Reflerion" feine bloß subjective Reflexion, die wir bloß machen, fondern welche bas 3ch felbft macht, heißen foll; benn biefes ift bier bie Alles entscheibende Frage, ob bas 3ch biese Reflexion felbft als ben vermittelften Act feines Selbstbewußtseyns vollzieht, ober ob wit ihn nur vollziehen, ob er mithin ins 3ch felbft, ober bloß in uns fällt. hierin murbe bie hauptbiffereng amifchen mir und Sichte liegen, wenn er ber letten Unficht mare. Diefes verbietet mir aber anzunehmen auch folgender Sat, ben Fichte (S. 179) als feine Lehre ausbrudlich hier aufftellt: Die Entwicklungsgeschichte bes Bewußtsenns hat feine andere Bebeutung, wie feinen andern Inhalt, als jene innern vorempirischen Unlagen bes Beiftes in bas Licht biefes Bewußtseyns und bamit in bie freibewußte Beherrichung bes nun jum "Ich" geworbenen Beiftes treten ju lagen, bie Ginwirfung "ber Außenwelt" hat babei nur ben Berth bes wedenden "Reiges" nicht einer mahr-

Das 3ch in seiner phanomenolog. u. ontolog. Begründung.

haften Bereicherung bes Wefensgehaltes, ber lediglich von Innen her bem Beifte zu Theil wirb".

Das Wefen bes Geiftes ift mir, wie oben gezeigt, anfangs Substanz und ist als folche schon die obgleich auch noch bloß unmittelbare Einheit bes Sach - und Erfenntniggrundes ober bes Realen und Ibealen ober noch bestimmter bes objectiv = und subjectiv = realen Befens. In ber form ber unmittelbaren Ginheit erscheint bieses Wesen auch noch in ber Form ber Inbivis bualität und Perfonlichfeit; benn bas 3bealprincip, in welchem bas Realprincip fich felbst erscheint, hat fich noch nicht als bas, was es an fich felbst im Unterschiede und Begensage jum Realprincip ift, mithin noch nicht in seiner eignen subjectiv = realen Realitat erfaßt. Es ift fich baffelbe nur noch bewußt in Bezug auf ben objectiv-realen Inhalt, nicht aber unabhängig und frei von ihm. Es reflectirt sich nur aus jenem Inhalt in fich selbst, nicht aber an und für fich nach feiner reinen Selbstheit. hat diese Reflexion auch bloges Bewußtseyn im Unterschiede vom reinem Selbstbewußtseyn genannt. Aber auch biefe Unterscheis bung ift nicht genau und bestimmt genug, benn auch die geiftige Individualität und Berfonlichkeit find fich ihrer felbft bewußt, aber nur noch nicht in ber reflectirten Form bes Selbstbewußt. fenns, welches jenes noch unreflectirte Selbstbewußtsenn jum Inhalt und Object hat, und baber bas Selbftbewußtseyn jenes ift. Dieses Lette erscheint phanomenologisch in ber Subjectivität und Ichheit, um fich als ontologisches ober transscendentales Ich zu vermittlen, und bann als Wesen bie Substanz, Individualität und Personlichkeit aus fich zu bestimmen, und in ihnen als bas was es an fich ift, ober ontologisch zu erscheinen und fich burch Diese seine Bestimmung ale Grund feiner Ratur zu conftituiren und fie zu begründen. Es wird bamit erft bas vorbewußte und unbewußte Ratur - und Beiftesleben zum bewußten erhoben. bringt fo bas 3ch auch in bie innerften, geheimnisvollsten Tiefen feines Wefens und Lebens und fucht fie jum Bewußtsebn ju bringen. Denn es giebt eine finnlich empirische unb ib eale Rationalitat. Bahrend man bisher mit bem Geifte und seiner Ibealität als bem Höchften schließt, und bie Theosophie für die höchste Stufe halt, ift diese vielmehr nur Grundlage, Boraussehung für eine höhere Bermittlung und Bollendung des geistigen Wesens, dessen Ersentnißgrund baher viel weiter reicht, als man bisher immer angenommen hat, und wie auch Kichte anzunehmen scheint. Irre ich nicht, so liegt hierin auch der Hauptgrund unserer Differenz über den Begriff des Ich. Ich weide mich bemühen, alle biese Probleme noch näher zu begründen.

Sengler.

## Recensionen.

M. Carriere: Die Kunst im Busammenhang ber Culturents widelung und die Ideale der Menschheit. Zweiter Band: Hellas und Rom in Religion und Weisheit, Dichtung und Kunst. Ein Beitrag zur Geschichte des menschlichen Geistes. Letyzig, Brochaus, 1866.

Carriere macht mit Recht barauf aufmertfam, bas fein Blan, ben Entwidelungsgang ber Runft in allen ihren 3mei gen, ber Boefie und Musit wie ber Architectur, Sculptur und Malerei, burch alle Zeiten und Bolfer zu verfolgen ober wie er felbst fagt, "bie Summe beffen zu ziehen, was auf bem Bebiete ber allgemeinen Runftgeschichte fur ausgemacht gelten fann, und eine anschauliche Geschichte bes Ganzen nach seinem Entwidelungegange und innern Busammenhang ju geben", ein erfter Berfuch fen, - ein Bert, "wie feither weber in Deutschland noch anderwärts ein ähnliches vorhanden war." Schon baß er einen solchen Bersuch magte, baß er es unternahm, an ein fo großes und fcwieriges Wert fubn und energifch Sand anzulegen, ift ein Berbienft, welches um fo bober anaufchlagen ift, als ber Beift ber Zeit auf allen Bebieten ber Wiffenschaft in bas Detail ber Einzelforschung fich bergestalt zu gersplittern broht, bag barüber ber Busammenhang bes Bangen, burch welches ber Theil boch überall bebingt ift und feine Bebeutung, seinen Werth empfangt, nothwendig verloren geht.

Carriere's eigenthumliche Begabung brangte ihn ohne 3weifel ju bem Unternehmen und gewährt jugleich eine Art von Garantie für fein Gelingen. Denn foll bas Wert gludlich binausgeführt werben, so bebarf es nicht nur eines poetischen Talentes, eines fichern Schonheitsgefühls, eines feinen Sinnes für bie Unterschiebe ber Battungen und Style, einer hohen Empfänglichkeit für bas Große und Aechte in allen Runften, fondern ebenfo fehr ber philosophischen Begabung, ber Fählge feit, in ben Bufammenhang ber Erscheinungen einzubringen, bie leitenben Ibeen in ihnen zu erkennen, fie auf ihre letten erkennbaren Grunde gurudguführen, weil nur baburch in ber Bielheit bie Einheit, in ben Theilen bas Bange erfaßt werben fann. Auf bem Bebiete ber Runft und Boefte thut meift bie philofophische Begabung bem Schaffen bes Runftlers und Dichters Eintrag, wie umgefehrt im Gebiete ber Wiffenschaft und Philosophie bas poetische Talent ben Erfolgen ber wissenschaftlichen Sier, im Gebiete ber Beschichte ber Runft, ber welthiftorischen Entwidelung ber Ibee ber Schonheit, reichen fich beibe Gaben geschwisterlich bie hand, hier fonnen fie nicht nur zusammenwirfen ohne fich gegenseitig zu ftoren, - bier ift fogar ihr Zusammenwirken bie unerläßliche Bebingung einer gludlichen Lofung ber Aufgabe.

Carriere betont baher zwar mit Recht bas philosophische Element in seinem Werke. Er habe, bemerkt er (in ber Einsleitung zum ersten Banbe), in seiner Aesthetik eine Philosophie ber Kunstgeschichte versprochen; aber, fügt er hinzu, sie sey ihm wie von selbst unter ben Hanben zu einem mehr barstellenden als betrachtenden Buche geworden. Und obwohl er (in der Borzede zum vorliegenden zweiten Banbe) meint, "das Ganze lasse sich wohl auch eine Philosophie der Geschichte vom Standpunkte der Aesthetik nennen", so überwiegt doch auch in diesem zweizten Theile das Princip der historischen Entwickelung über dem der philosophischen Resterion. Ich benke, es war nicht nur sein eigner Genius, sondern der Stand der Dinge (weil die zunächst zu lösende Ausgade), der seiner ursprünglichen Abssicht diese Wenzuschen

bung gab und bewirfte, bag unwillführlich fein Bert zu einem mehr barftellenben als betrachtenben Buche geworden. eine Philosophie ber Geschichte im wahren eigentlichen Sinne bes Borte ift, meine ich, erft möglich, nach bem bie Aufgabe, an beren theilweise Losung Carriere gegangen, in allfeitiger Weise, im Gebiete ber Religion wie bes Staats und ber Gitte lichkeit, der Runft wie der Wiffenschaft und Philosophie, befriedigend geloft ift, wenn in allen Spharen bes menfchlichen Lebens ber Busammenhang und Entwidelungsproces ber Beltgeschichte sich so weit klar übersehen läßt, daß ber philosophische Bebanke mit einiger Sicherheit die (unvermeidlich bleibenden) Luden auszufüllen und bas Ziel, wenn nicht zu erkennen, boch ju biviniren vermag. Carriere hat m. E. gang Recht, - und Die unbefangenen Forscher ber Geschichte, Siftorifer wie Philofophen, werben ihm beiftimmen, - wenn er (in ber Ginleitung jum erften Banbe) behauptet: Die Geschichte ift "fein bloßes Product logischer Nothwendigkeit, deshalb auch nicht auf rein rationalem Wege zu erschließen und zu conftruiren, fondern fie ift auch ein Wert ber Freiheit, und barum burch Erfahrung zu erfennen." Er hat gang Recht, wenn er binzufügt: "Aber auch bie bloße Kenntniffnahme von Thatfachlichem ift noch feine Erfenntniß, sonbern biese verlangt bie Einsicht in ben Weltzusammenhang und in ben Grund ber Dinge; baburch werben bie Thatfachen zu Thaten bes Beiftes, zu Gliebern und Momenten seines Organismus. biefe zugleich empirische und philosophische Betrache tung wird ber Reichthum ber Menschheit viel größer, ihr Bilb viel schöner; benn wie bei ben Pflanzen giebt es auch bei ben Menschen allgemeine Gefete ber Lebensgestaltung, aber gus gleich find diese für besondere Gruppen besonders modificirt, und jedes Einzelwesen erfüllt die Norm seiner Gattung mit origina ler Triebfraft auf seine Art, bei ben Menschen fraft ihrer Selbftbestimmung." - Allein eine Philosophie ber Geschichte tann fich mit einer folden zugleich empirischen und philosophischen Betrachtung nicht begnügen. Sie muß nothwendig die Frage beant

worten, wie bie Rothwendigfett mit ber Freiheit, bas allgemeine Befet mit ber Selbftbeftimmung ber Menschen fich vertrage. Sie muß nothwendig ein lettes Biel ber weltgeschichtlichen Ents widlung festzustellen fuchen; benn ein Entwidlungsgang ohne bestimmtes Ziel ift im Grunde feiner. Gie muß baber auch bas schwierige Broblem losen, wie bas Ziel erreichbar sen, wenn boch bie Freiheit fich ihm wiberfegen, bahin und borthin abweichen fann, und wenn boch nicht bloß ein Bruchftud ber Menschheit, sonbern bie Menfcheit ale folche, in allen ihren Gliebern und Theilen bas vorgestedte Biel, bie Spite ber Entwidelung, ben Bunft letter Bollenbung erreichen foll. Diefe Fragen burften schwerlich in befriedigender Beise zu beantworten seyn, ohne über bas irbische Dasenn ber Menschheit hinauszugreisen und bamit ben Boben ber Geschichte zu verlaffen. Eine Philosophie ber Beschichte wird daher immer von einer philosophischen Darftellung ber Geschichte, obwohl fie allein die mahrhaft miffenschafts liche ift, fich boch fehr bestimmt unterscheiben. Jene muß nothwendig den allgemeinen Zweckbegriff, die göttliche Ibee gum herrschenden, Alles bestimmenben Brincipe machen; biefe wird um fo vollendeter fenn, je mehr es ihr gelingt, lebenbige Unschaulichkeit mit begrifflicher Bestimmtheit zu einigen, in ber einzelnen gegebenen Erscheinung unbeschabet ihrer Eigenthumlichkeit und charafteriftifchen Befonderheit ben Widerschein eines Allgemeinen (des Begriffft ober Gefetes) aufzuzeigen, bas einzelne Werf unbeschabet seiner Selbständigkeit, die einzelne That unbeschabet ihrer Freiheit in ben Busammenhang eines großen Bangen als integrirendes, gefordertes Glied beffelben einzureihen. 3m Allgemeinen, in bem vorliegenben zweiten Banbe wenigstens, ift es Carriere m. E. wohl gelungen, Diesen Bunft ber Einigung von philosophischer Betrachtung und geschichtlicher Darftellung richtig zu treffen.

Fur ben Standpunkt ber Nefthetif, von bem aus ber bie Beltgeschichte auffaßt und barftellt, ift aber auch bas flassische Alterthum, insbesonbere Griechenland und seine Geschichte ein vorzugeweise gunftiger Gegenstand. Ift es boch langft ausge-

fprochen und faft allgemein anerkannt, bag bie 3bee bee Schonen bas Grundprincip ber Bellenischen Sitte und Sittlichfeit und bamit bes Sellenischen Beiftes, bie Runft und fünftlerische Thatigfeit ber Bulsichlag bes gefammten Sellenischen Lebens war. hier also ift ber Standpunkt ber Ackhetif nicht einer neben anbern, sondern ber Standpunkt xur' egoxiv, berjenige Befichte. punkt, ber bie Einheit bes Princips vertritt, von bem aus allein bie Mannichfaltigfeit ber Erfcheinungen fich zu Ginem Gangen zusammenordnet. Es fam nur barauf an, bieß auch barzuthun, bas Walten bes gefundenen Brincips in allen ben verschiebenen Bebieten bes Lebens auch nachzuweisen, insbesondere aber bas Brincip felber, bie Ibee ber Schonheit wie fie ber Griechische Beift auffaßte und verwirklichte, möglichft icharf und genau ju bestimmen. Denn es war keineswegs bas Schone an sich, in allen Momenten feines Begriffs, in allen Formen feiner Erscheinung, bas bie Griechen begeisterte und ihnen in all' ihrem Thun und Laffen vorschwebte, sonbern es war eine gang beftimmte Faffung und Form beffelben, ein fpecififch Griechisches Ibeal, bas bie Kunft, bie Religion und Sittlichkeit, bas Leben und die Geschichte ber Hellenen abspiegelt. Es kam barauf an, bieß fpecififch griechische Ibeal, — bas fpater bie Romer gleich fam adoptirten, - begrifflich flar und icharf ju bestimmen, und in ben historischen Erscheinungen und Thatsachen zur Unschauung Das ift es, was Egrriere gethan hat, bas ift ber zu bringen. Rern feines Berfe.

Er bezeichnet bas Griechische Ibeal als "bas Raturibeal" ber Menschheit. "Stand ber Geist im Orient noch
vielsach unter ber Herrschaft ber Natur, so kommt er in Griechenland und Rom mit ihr in's Gleichgewicht; eine neue Epoche
beginnt bann mit ber Bertiefung bes Geistes in sich selbst, mit
seiner Erhebung über die Natur. Das Naturibeal ber Menschbeit ist im classischen Alterthum verwirklicht worden; bas Ibeal
bes Gemuths ist mit Christus und bem Germanenthum in
die Weltgeschichte eingetreten; und wenn wir von einem Reiche
bes Geistes reben, bem wir zustreben, so wollen wir biesen

bamit nicht als naturlos ober gemuthlos bezeichnen, sowenig als wir bem Alterthum bas Gemuth, bem Mittelalter ben Geift abiprechen; aber es fommt bei folden Bestimmungen barauf an, bag man bas Entscheibenbe erfaffe, ben Rern und bie Afme, bie Spige und Bluthe ber Sache" (Borwort, S. VII). Abeal der Griechen und Römer, das Naturideal fleht also nach Carriere's Unficht im Begenfat ju bem Gemutheibeal bes Dittelalters und bem Geistesibeal ber neueren Zeit und ihrer Bufunft : baburch gewinnt es junachft nur eine negative Bestimmtheit : es ift nicht Gemutheibeal, nicht Geiftesibeal. Positiv bestimmt er es burch bie beiben allgemeinen Sage, bag "in Briechenlanb und Rom ber Beift mit ber Natur in's Gleichgewicht gefommen," und baß "im claffischen Alterthum bie tonangebenbe Runft bie Blaftif gewesen," indem beren "Eigenthumlichfeit nicht nur bie Architektur und Malerei, sonbern auch bie Boeste und Rufik burchbringe, und in ben Charafteren ber großen Manner wie in ber Ordnung bes öffentlichen Lebens und in ber Religion fich bezeuge." Diefe Sate führt er bann naber aus, inbem er bas Naturibeal als "bie Naturgestalt bes Beiftes in feiner Bollenbung" bezeichnet und biefe Bezeichnung babin erlautert: "Der Brieche verfinnlicht fich bas Ibeal, und in ber Raturgeftalt abnt und fleht er bas Geistige. Die Phantaste reicht ihm ben Ariabnefaben burch bas Labyrinth bes Lebens; bie Bernunft in ber Welt ahnt und versteht er durch die Harmonie ihrer Formen und Orbnungen mit feinem eignen Bilbnergeifte; im Mund ber Dichter gewinnt bie religiose Bahrheit Gestalt, und wenn bie drift. lichen Dogmatifer fich bentend abmuhen zu begreifen, wie in Gott Berechtigfeit und Gnabe fich verfohnen, fo loft ber Grieche Phis bias bilbnerisch bas Rathsel, indem er burch bas Antlig bes Beus bie unmittelbare Anschauung bavon überzeugt, bag bie bochfte Macht zugleich bie bochfte Gute ift. Gerabe bie Blaftif. biefe mittlere ber bilbenben Runfte, bie in ber gangen vollen Körperlichkeit ben in fich gesammelten Beift zur Erscheinung bringt, die Maffe weber als Maffe wirken lagt wie die Architettur, noch bloß ben Wiberschein ber Dinge giebt wie bie Da-

lerei, sonbern bie Materie felber befeelt und bas 3beale mit Realität fattigt, fie bie nichts barftellen kann was fich nicht in feften Kormen fundgiebt, aber auch nichts ber Ahnung überläßt, sondern bem ihr gemäßen Inhalt vollbestimmte Gestalt verleiht, gerade fie mar barum bie bem Griechenthum entsprechenbe Runft, fie tam hier gur bochften Bluthe, fie marb tonangebend für bie anbern Runfte nicht nur, fonbern fur bas gange Leben, fur bie Sittlichkeit bes Einzelnen wie für bie Ordnung bes Gemeinwesens, ja fur bie Wiffenschaft. Der Mensch als ber Raturorganismus bes Beiftes ift vorzugeweise Gegenstand ber Plafif: in ber menschlichen Bestalt bachte, schaute ber Brieche sowohl feine Gotter wie ben Duell ber neben ihm aufsprubelte, ben Baum ber um ihn grunte, bie Sonne bie über ihm leuchtete; benn er fah ein inneres Wirken und gesetliches Walten auch in biefen Dingen, und indem er fie befeelte, erschienen fie ihm menidenahnlich" (S. 5).

3ch ftimme mit biefen Sagen im Allgemeinen überein. Die Definition bes Besens ber Blaftit ift vortrefflich; fie trifft ben Rern ber Sache, und ebenso ift es m. E. vollfommen richtig, daß bie Blaftif nicht nur bie tonangebende Bildfunft, sonbem ber Beift und Charafter bes Plastifchen ber Charafter ber gefammten griechischen Runft, ja bes Griechenthums felber in Staat und Sitte, Religion und Wiffenschaft ift. Aber eben barum fcheint mir ber Ausbrud "Raturibeal" nicht wohl gewählt. If damit, wie Carriere felbft angiebt, bie "Raturgeftalt" bes Beiftes in ihrer Bollenbung, b. h. bie menschliche Gestalt, ber mensch, liche Organismus gemeint, fo gewinnt es ben Unschein, als folle bie vollendete (ibeale) Schonfeit bes menschlichen Leibes bas wecififch Griechische, Die gesammte Bellenische Bildung beberr schende Ibeal gewesen seyn. So bestimmt ift es aber offenbar au eng gefaßt. Es ift wenigstens nicht wohl einzusehen, wie bie Ibealgestalt bes menschlichen Leibes nicht nur bas Formprincip ber bilbenben Runft, fonbern auch ber Boefie, ber Lyrif und Mufit, bes Staats, ber Sittlichfeit, ber Biffenfchaft habe abgeben fonnen. Die Raturseite bes Beiftes - und fie fann

boch nur gemeint seyn, wo von bem Lebensprincip ber gesammten Griechischen Bilbung bie Rebe ift, - ift aber auch nicht ber Organismus, son bern bie Sinnlichfeit, basienige Doment bes Beiftes, bas ihn in fteter lebenbiger Wechselmirfung mit bem Leibe verbinbet. Das ift auch Carriere's Meinung; fein Raturibeal ift im Grunde bas finnliche Ibeal, bas 3beal, beffen Form die finnliche Anschauung, beffen Inhalt "bie Barmonie bes Beiftigen und Sinnlichen" ift (S. 9). lichfeit fteht in unmittelbarer Beziehung zur Leiblichfeit bes Menschen und bamit zur Ratur; man pflegt fie baber von ber Beiftigkeit bestimmt zu icheiben, und infofern mit Recht, als bie Kunctionen ber Sinnlichkeit nicht vom Beifte allein, sonbern nur unter Mitwirfung (Anregung) bes Organismns vollzogen merben; insofern aber mit Unrecht, ale bie finnlichen Empfinbungen und Befühle, Berceptionen, Triebe und Strebungen eine Bebeutung für Runft, Biffenschaft, Sittlichfeit ic. boch nur baburch gewinnen, daß fie uns zum Bewußtseyn tommen und bamit Momente bes geiftigen Lebens werden. Unterscheibet man in biefem Sinne Beift und Sinnlichfeit, fo tann man allerbings mit Carriere fagen, bag ber Beift, ber bie alt orientalifche Cultur burchbringt, noch unter ber herrschaft ber Sinnlichfeit und damit ber Ratur ftand, wenn auch biefe Berrichaft, je nach bem verschiebenen Charafter ber Bolfer und ber fle umgebenben Natur, febr mannichfach fich modificirte und auf ben verschiebenen Stufen ber Bilbung febr verschieben erscheint, auf ben niebern als bespotische Willfürherrschaft, auf ben höheren als ein gesehlich geordnetes Regiment (bas einen Unterschied zwischen ben Regungen ber Sinnlichkeit macht und fie in verschiedener Beise einanber suborbinirt), auf ben hochsten als eine schwantenbe oscillirenbe Bewegung, in welche bas Streben bes Beiftes nach Befreiung von ben Keffeln ber Ratur fich ankundigt. Im Jubenthum und faft gleichzeitig im Griechenthum brach er bie geffeln, bort auf bem Bege ber religiofen Erhebung, vom religiofen (gottlich erregten) Bewußtsehn aus, hier auf bem Wege ber tunftlerischen Begeisterung, vom Schonheitsgefühle aus; - aber bort wie bier

war ber Erfolg noch keineswegs die Herrschaft bes Geistes über bie Sinnlichkeit, sondern bort nur die geforderte, aber nie vollzogene (weil unvollziehbare) Regation der Sinnlichkeit, hier nur ein Compromiß mit ihr, das Anerkenntniß der gleichen Berechtigung beider Seiten, oder wie Carriere sagt, die Herstellung des Gleichgewichts zwischen Geist und Natur, die Harmonie des Geistigen und Sinnlichen, welche die Idee der Schönheit fordert.

Bom rein afthetischen Standpunkt nämlich haben bie Brieden ohne Zweifel Recht, wenn fie in bem Wefen und ben Berfen ber Plaftif ben vollfommenften Ausbrud ber 3bee ber Schönheit suchten und fanden. Denn unter ben ethischen Ibeen vertritt bie ber Schonheit bas Formprincip, bie Forberung hochfter Bollfommenheit ber Erfcheinung und Darftellung. Die Erscheinung, bie Darftellung aber fallt in bas Bebiet ber Anschauung und bamit ber Sinnlichkeit. Das, was in ihr erscheint, ber Inhalt ber funftlerischen Darftellung, ift gwar ftets bas geistige Leben, bas Thun und Leiben ber Seele, Borftellungen, Begriffe, Ibeen; aber ben hochften Grab ber Bollfommenheit, die Form der Schönheit, kann die Darstellung nur erreis chen, wo biefer Inhalt in vollfommener harmonie mit ber finnlichen Erscheinung steht. Die Ibee ber Schönheit forbert alfo principiell jenes Gleichgewicht zwischen Geift und Sinnliche feit, die volle, in der Gleichberechtigung gegründete Harmonie Diefe harmonie zur Anschauung zu bringen, beiber Seiten. ift ber besondere Beruf ber Plaftit; fle ift mithin gleichsam par excellence bie Berfunberin ber Ibee ber Schonheit, und baraus erflart fich bie Thatsache, bag ein Meisterwerf ber Blaftit und nur in ber Griechischen Sculptur finden wir originale Reis fterwerte - ben flarften, vollfommenften Ginbrud ber Schonbeit ein als folder macht. In jeber anbern Form, in ben Darftellungen ber Architektur und Malerei wie in ber Boefie und Musik werden wir zwar ebenfalls wohl die Schonheit mahrnehmen und ihre Wirfung bis zur Begeisterung empfinden, benn fie ift feineswegs an bie plaftische Darftellung ausschließlich

gebunden, - aber in jeber andern Form wird ber Ginbrud ber Schönheit ale folder fcmacher, unvollfommener erscheinen, weil er in jeber andern Form unreiner, mit andern Gefühlen und Die plaftische Darftellung Regungen ber Seele gemischt ift. forbert biefe Reinheit, biefe ungemischte Schonheit und bamit jene vollkommene harmonie bes Beistigen und Sinnlichen, weil fie gang und gar in ber finnlichen Anschauung aufgeht, bie volle Rörperlichkeit, aber auch nur fie zur Erscheinung bringt, nichts ber Ahnung, ber ergangenben, ausführenben Phantafte bes Befcauere überläßt. Sie also ift gang an bie Schönheit bes Leibes gebunden, und biefe verliert nothwendig an ber barmonischen, gesehmäßigen Glieberung ber Theile, an bem barmonischen Fluß ber Linien, an ber harmonischen Busammenordnung alles Einzelnen zu Ginem Gangen, wo bas geistige Leben feine Bewalt über bas finnliche, leibliche geltend macht, wo ber grubelnbe Gebanke bie Stirn in Falten zieht und bas Auge ftierenb auf einen imaginaren Bunft firirt, wo ber Affect bie Gesichtsguge vergeret, wo ber Wille ben Körper zu unnatürlichen, ihm wibersprechenben und bamit bisharmonischen Bewegungen amingt.

Es ift ber Grundjug, ber charafteriftische Rern bes Briechenthums, alle Rrafte bes Gemuths, alle Functionen und Brobuctionen bes Beiftes in unmittelbarer harmonischer Beziehung jur Sinnlichfeit und bamit jur sinnlichen Anschauung zu halten; biefe Beziehung ift gleichsam ber Schwervunkt bes ganzen Briechischen Lebens. Daber — wie Carriere im Einzelnen nachweist - bas plaftifche Geprage ber gesammten Briechischen Beiftesbilbung. Ihre Götter find idealifirte, jur bochften Stufe ber Bollfommenheit erhobene Menfchengestalten und Menschencharaftere, von ben Sterblichen nur burch biefe hochfte, bem Menschen unerreichbare, die Gludfeligfeit und Ewigfeit involvirende Bollfommenheit, von einander nur baburch verschieben, bag in jebem eine bestimmte Seite ber Ratur und Sinnlichkeit zu einer entsprechenden Seite Des Beiftes in harmonischer Begiehung erscheint, und daß wie bei ben Menschen, hier bie geiftige, bort bie finnliche Seite ein relatives, aber immer nur relatives Uebergewicht behauptet. — Das Princip ber Hellenischen Sitte und Sitts lichkeit ift nicht bas patriarchalische, aus ber Familie entspringende Brincip ber Autorität, nicht bas staatliche Brincip ber Unterordnung bes Einzelnen unter bas Bange (bas ift es nur in bem ungriechischen Staate Platos), nicht bas religiose Princip bes gottlichen Bebotes und bes unbedingten Behorsams, aber auch nicht die allgemeine Menschenliebe, nicht die Gleichheit und Freiheit Aller, nicht bie bochstmögliche Ausbildung und Steige rung aller Rrafte und Babigfeiten bes menschlichen Befens, fondern bas Sittenprincip ber Griechen ift bas Brincip ber plaftifchen Schonheit, bas Maaß, bie rechte Mitte zwischen bem Buviel und Buwenig (bie Ariftoteles fur bas Befen ber Tugend erflarte), bie Bedingung und Grundlage aller Harmonie. Die griechische Sitte forberte baber nicht, bag bie finnlichen Triebe und Gelufte vom Beifte beherricht und feinen 3weden untergeordnet werben, fonbern nur gemäßigt follen fie werben, fie fo mohl wie bie geistigen Strebungen. In biefer Mäßigung beiber, in ihret beiberseitigen Beschränkung und Beherrschung burch bas Maak, welche geforbert wirb, wenn bas Bleichgewicht ber Seele, Die innere Sarmonie ihrer Bewegungen, ihrer Functionen und Affectionen nicht gestört, bie Rraft und Schönheit bes Leibes nicht beeintrachtigt werben foll, - in biefer Maßigung, Die zugleich eine harmonische Glieberung und Ordnung ber finnlichen und geistigen Regungen involvirt, bestand die specifisch Griechische Sittlichfeit. Und wenn es jur Beit ber freien Republifen Griechenlands Sitte, griechischer National = Charafteraug mar, baß "ber Menich im Burger aufging," bag ber Grieche querft unb vor Allem Burger, gleichsam erft in zweiter Linie Mensch sen, fo war diese Sitte nicht ber Ausfluß jenes ftaatlichen Princips ber völligen Unterordnung bes Gingelnen unter bas Bange, fonbern wiederum nur ber Ausbrud bes Princips bes Maages und ber harmonie. Die Forberung wurde nur im Sinne bes repu. blicanischen Staatswesens gestellt und aufgefaßt. Und ber republicanische Staat ber Briechen beruhte principiell auf einer Ausgleichung ber Rechte bes Einzelnen und bes Gangen, auf

ber Harmonie zwischen bem Allgemein-menschlichen ober vielmehr bem Rationalgriechischen und bem Individuellen. Daber war für eine freie Entfaltung und felbständige Geltung ber Inbivibuglitat gegenüber bem Bangen fein Raum im Griechischen Staate; alle Gebiete bes Lebens ftanben in gleich enger Begiebung jum Staate und feinen Inftitutionen, weil ber Staat felbit gleichsam nur bie erweiterte Familie mar. Ja ber Einzelne fühlte gar nicht bas Bedurfniß, feine Gigenthumlichkeit geltenb au machen : fein Streben mar gleichsam von Ratur principiell barauf gerichtet, bas Rationale und Individuelle in feiner Berfönlichkeit zu Ginem harmonischen Ganzen zu verschmelzen. Daher mahrend ber Bluthe Griechenlands bas plaftifche Geprage feiner großen Staatsmanner, feiner leitenben Charaftere, auf welches Carriere aufmertfam macht. Es war baffelbe Brincip, bas im Bebiete ber Sittlichkeit bie Ausgleichung awischen ben Korberungen bes Geiftes (bes voog = Berftand und Bernunft) und ben Anspruchen ber Sinnlichkeit beifchte; benn auf ber mannichfach modificirten Sinnlichfeit und tem verschiebenen Berhaltniß berselben zum Geifte beruht bie Individualität bes Menichen. Carriere nennt baher mit Recht Solons Berfassung "ein Runftwerk." Sie war es vorzugsweise und zwar ein plastisches Runstwert, weil in ihr biefes specifisch Griechische Staatsprincip und Staatswesen seinen vollkommenften Ausbrud gefunden. Aber auch alle übrigen Berfaffungen bes freien Griechenlanbs waren nur Bariationen beffelben Themas. Und als baher felt ber Mitte bes fünften Jahrhunderts jene harmonie fich loderte, bie Subjectivität bes Einzelnen fich (wie bie Sophistif bezeugt) geltend zu machen begann und bas Uebergewicht über ben Stammcharafter, bas Nationale, Allgemein griechische erlangte, verfielen bie Bellenischen Staaten in gleichem Schritte mit ber Bellenischen Sitte und Sittlichfeit.

Daß nicht nur die Griechische Architektur und Malerei ein plastisches Gepräge hatte, sondern auch die Poesie, Epos, Lyrik wie Drama, ja sogar die Musik, die zur Zeit der Griechischen Kunftbluthe mit der Lyrik und der Orchestik, dem darftel-

lenden Tanze, in unlösbarer Berbindung stand, vom Geiste ber Plastif befeelt mar, wird Riemand mehr bezweifeln, ber Carriere's Darftellung mit Aufmertfamfeit folgt. Wir brauchen une nur ju erinnern, bag bie scenische Darftellung ftete in ftebenben Dasten ftattfand; Schauspieler mit ftebenben Masten find aber gleichsam nur lebenbige Statuen. Diese eine Thatsache genügt, um ju zeigen, bag ber Beift und Charafter bes Plaftischen bas Lebens, princip ber gefammten Briechischen Kunft war. Daber in aller Griechischen Runftbarftellung jenes topische Geprage, jene principielle harmonie zwischen bem Allgemeinmenschlichen (Nationalen) und bem Charafteriftischen. Die plaftische Schönheit forbert, bag bie Befehmäßigkeit und Regelrechtigkeit, bie Symmetrie und harmonie ber menschlichen Beftalt nicht burch bas Uebergewicht bes verfonlich Eigenthumlichen, vom Befet und gefetlichen Maaß entschieden Abweichenden verlet werde; benn eben bamit wurde bie plaftifche Schonheit felbft verlegt. Die Individualität barf baber nur insoweit fich geltend machen, als bas Allgemeinmenschliche fich modificiren läßt, ohne bie innige Harmonie zwischen Leib und Seele, Sinnlichkeit und Beistigkeit Daber bie Berfnupfung ber Griechischen Stylarten au ftoren. in ber bilbenden Runft wie in ber Poeste mit ber Charaftereis genthumlichkeit ber Briechischen Sauptstämme, ber Jonier, Dorier, Aeolier. Gben weil ben Griechen bas Allgemeinmenschliche mit bem Nationalen in Eins zusammenfiel, galt ihnen bie Stammeigenthumlichfeit als bie erfte naturgemäße Form, in ber bas Allgemeinmenschliche fich barftellte. Sie warb bas ber zum unterscheibenben Formprincip ber verschiebenen Zweige und Stylarten einer und berfelben Kunft, Des Dorifchen, 30. nischen, Rorinthischen Bauftple, ber verschiedenen Schulen ber Sculptur, wie ber Epif, Lyrif und Dramatif. Daraus folgte wiederum, daß ber Zeitpunkt, in welchem bie Attifche Bils bung, beren Kern bie Abstumpfung und Berschmelzung ber urfprunglichen Stammeigenthumlichfeiten, Beiftebrichtungen unb Stylarten war, bie allgemeine herrschaft erlangt hatte, bet Unfang bes Berfalls ber Griechischen Runftbluthe mar. Denn

B. Carriere: Die Runft im Bufammenhange b. Culturentw.

ohne Styl feine Runft, ohne Stylgefühl fein Schönheiteges fühl. —

Aber auch bie eigenthumlich Griechische, von fremben Ginfluffen noch nicht verfalschte Wiffenschaft war von bem Brincipe ber harmonifirung bes Beiftigen und Sinnlichen, vom Brincipe ber Griechischen Runft, vom Geifte und Befen bes Blaftischen getragen und burchbrungen. Dies zeigt fich junachft barin. baß ben Sellenen noch alle Wiffenschaft in ber Philosophie aufging, b. h. baß bie empirische Erforschung bes Eingelnen, Begebenen, Reellen noch unmittelbar geeinigt, untrennbar verschmolzen war mit ber Forschung nach ben oberften allgemein waltenben Brincipien, Gefegen und Breden. Es zeigt fich inobefonbere barin, bag biefe allgemeinen philosophischen Begriffe, fo hoch fie auch über bem Ginzelnen empirisch Geges benen au schweben scheinen, boch im Grunde in so inniger Beziehung zur finnlichen Unschauung fteben, bag fie eben jenes Mittlere zwischen Begriff und Unschauung bilben, welches bie Griechen mit bem Ramen ber 3bee bezeichneten. Richt nur ber ibeale Begriff bes Tragifchen, ber ben Aefchylus begeifterte. nicht nur bie tieffinnigen Ibeen, bie biefer größte Tragifer ber Briechen in ber Brometheus-Trilogie, ber Dreftie, ber Berfertragobie - wie Carriere zeigt - barlegte, sonbern auch noch Blato's Ibeenlehre, noch Aristoteles' Doppelbegriffe von Korm und Stoff, Realitat und Botentialitat, 3med und wirfender Rraft, obwohl erft ber Beit bes beginnenben und resp. eingetretenen Berfalls angehörig, zeigen jene innige Beziehung und tragen infofern baffelbe Geprage im Gebiete bes forfchenben Bebanfens, ber Reflexion und Speculation, bas bie Griechische Runft, b. h. bie Werke bes Griechischen Geiftes im Gebiete ber freien Brobuction und Darftellung, charafterifiirt. Der Unterschied besteht nur barin, bag bie Griechische Runft bie Ginigung von Begriff und Anschauung in bie Form ber plastisch abgerundeten, plastisch flaren und bestimmten Anschauung, bie Griechische Wiffenschaft biefelbe Einigung in bie Form ber Ibee, bes ebenfo plaftifch ausgeprägten Begriffs fleibet, ber allerbings nur mittelft ber acht Griechischen Kunft der (inductiven) Dialektik b. h. erft nach und mittelft ber Aufhebung und Analyse der ursprünglichen unmittelbaren Einheit durch Bermittelung der Gegenfähe gewonnen werden kann.

Diefes Griechenthum mit feinem Lebensprincip plaftifcher Schönheit — bas sonach in ber That bie gange Griechische Bilbung beseelt .- war, wie bemerkt, ein so gunftiger Borwurf für ben Standpunkt, von bem aus Carriere bie Beltgeschichte barzustellen unternommen, wie für feine befondere Begabung, baß es nicht zu vermundern ift, wenn hier feine Darftellung poraugsweise gelungen erscheint, baß es aber auch nicht zu verwundern mare, wenn er, von Liebe und Bewunderung hingeriffen, ben Berth ber Briechischen Geiftesbilbung überschatt ober wenigstens hier und ba bie Farben bes Lobes ju ftarf aufgetragen batte. Die Schattenseiten bes Griechischen Befens, welche Lope (im britten Bande feines Mifrofosmus) treffend hervorhebt, hat Carriere zwar nicht übersehen, aber er stellt fle m. E. zu fehr in ben hintergrund feines Gemalbes, fo baß fie bas Lichtbild, welches er entwirft, nur wenig tingiren, womit aber bas Bild felbst an Mobellirung, an plastischer Rundung verliert. Er aceentuirt ju wenig bie nachtheiligen Folgen, welche bas Briechische Lebensprincip in seiner Einseitige feit auf die Stellung und Haltung ber Frauen, auf die Gestaltung von Che und Familie, auf bie Burbigung ber Arbeit, auf bie Sittlichfeit und bas Staatsleben übte. Er lagt fich zu eingelnen Meußerungen hinreißen, bie mit ber von ihm felbft vertretenen Grundanschauung nicht übereinstimmen. Go behauptet er: "Das Schicksal in ben Meisterwerfen ber Griechischen Tragobie ift niemals ein blindes Berhangnis, ein unverdientes Unheil, noch weniger ein Reid feindseliger Götter, sonbern es ift bie ewige Berechtigfeit felbft, bie fittliche Beltorbnung" (S. **238).** Und boch erkennt er (auf berfelben Seite) felbst an: "Allerbinge erhalt manche griechische Tragobie baburch etwas Berbes, bag fur ben Belben im Busammenhange bes Bangen fein Schicksal bereits feststeht, etwa burch Gotterspruch im Dratel verhängt ift, und wenn er es nun auch aus feinem Innern

heraus burch eigne Schuld erfüllt, fo wiffen wir boch nicht wie er sein Loos hatte vermeiben fonnen, und bleibt ihm nur ein würdevolles Ertragen bes Unabanderlichen. Ift einmal bem Laios, wenn er heirathet, ber Tob burch Sohneshand verhängt, fo muß Debipus ihn erschlagen. In biefer Rothwendigkeit liegt etwas außerlich Objectives, bas ber Untife im Unterschied von ber Subjectivität ber neueren Zeit eignet." 3ch bente, nicht nur ein außerlich Objectives, fonbern ber noch unverfohnte Begenfat amifchen Freiheit und Nothwendigfeit, amifchen Beift und Ratur, fpiegelt fich barin ab. Die Schidfalbibee tritt nicht erft in und mit ben Tragifern auf; ichon bei homer ift bie είμαρμένη (πεπρωμένη) im Grunde die lette entscheidende Dacht, beren Spruche felbst Zeus fich beugt und bie nicht an Bebeutung verliert, weil fie nur felten hervortritt und immer in moftisches Dunkel gehüllt erscheint. Die Schickfalsibee, b. h. bie Annahme einer Alles beherrschenden, wenn auch nicht blinden, boch nach unerforschlichen Brincipien und Motiven waltenben Macht, ift ein Moment ber Griechischen Weltanschauung von homer's είμαρμένη bis zu bem unbefannten Gotte berab, bem in Athen ein Tempel errichtet warb, - ich mochte fast behaupten, ein nothwendiges Moment. Denn wie die Griechischen Botter, auch Beus nicht ausgenommen, eine Raturseite hatten, welche ihr Wesen, Walten und Wirfen ebenso fehr bestimmte wie ber geiftig ethische Charafter ihrer Berfonlichfeit, wie überhaupt nach acht Hellenischer Unficht bie Ratur und Raturlichkeit (Sinnlichkeit) gleich berechtigt ber Beiftigfeit gegenüber ftanb. und nur die Harmonie beiber von ber Bellenischen Ethit geforbert war, so erschienen auch bie natürliche Rothwendigkeit und bie geiftige Freiheit (bie Entscheidung nach ethischen Brincipien) als gleichberechtigte Factoren, welche nicht nothwendig übereinftimmen mußten und baher auch in Conflict gerathen fonnten. Die Ibee bes Schicksals reprasentirt biesen Conflict in höchster Inftang, b. h. bas Griechische Schickfal ift allerbings insofern fein blindes Berhängniß, als es nicht ftets und überall ben Forberungen ber Freiheit und Sittlichkeit feinbselig wiberftrebt

ober fie willführlich mit Fugen tritt, sonbern es bezeichnet bie Macht ber Rothwenbigfeit, wo fie, weil bie Geschicke ber Menichen nicht bloß und allein aus ihrem Wollen, ihrem Charafter und ethischen Berhalten fich erflaren laffen, in Biberftreit mit ber Freiheit gerathen erscheint und ben Sieg bavon getras gen hat. Das Schicksal regiert baber auch ba, wo (wie 3. B. in Sophokles' Antigone) die fittlichen Principien felbst, Recht gegen Recht, Bflicht gegen Bflicht, fich gegenseitig wibersprechen und die Sellenische Ethit ben 3wiespalt nicht zu lofen vermag: es ift bas Schickfal, bas ben Zwiespalt herbeiführt und nach seinem Belieben entscheibet. Rurg bas Schickfal ift bie Dacht, welche ben Caufalaufammenhang bes Geschehens in hochster Instang leitet, in ihren Motiven nothwendig unerforschlich, weil eben nach Griechischer Unficht Natur und Geift, Natürlichkeit und Sittlichkeit, Rothwendigkeit und Freiheit fich gleichberechtigt gegenüberstanden und ihr harmonisches Zusammenwirken zwar gefordert, erstrebt, gewünscht, aber boch nur unter gunftigen Bebingungen zu verwirflichen mar. Auch ber einzelne Denich, bem es gelang, biefe harmonie in feinem Befen und Leben ju voller Darftellung ju bringen, erschien baber ben Griechen wie ein Gunftling bes Schicksale, ein Liebling ber Gotter. -

Darum kann ich auch nicht ber Ansicht Carriere's zustimmen, wenn er bei Gelegenheit ber trefslichen Charakteristik, die er vom Zeus bes Phibias giebt, meint: "Gott ist nicht bloß Rächer ber Unbill, sein Wesen ist Liebe, und so ist er als der Schirmende, Husteiche, Siegverleihende in weiteren Reliefs verherrlicht" (S. 330). Das "Wesen" bes Zeus in die Liebe zu sesen, halte ich für einen unhellenischen Gedanken. Rach seiner ethischen Seite repräsentirte er den höchsten principiellen Bezeisf der Griechischen Ethik, den Begriff des Maaßes, der Ordnung und Harmonie, — wie auch Carriere selbst an andem Stellen anerkennt. Moment dieses höchsten, alle andern ethischen Begriffe unter sich befassenden Begriffs war aber den Griechen nicht nur die Gerechtigkeit, die kalte undarmherzige Gesselichkeit, sondern auch die Billigkeit und die väterliche Güte,

bie ben Bittenben erhört, bem Schwachen hilft, bem Reuigen verzeiht, und unter Umftanben Gnabe für Recht ergehen läßt: Zeus, ber höchste Repräsentant bes Maaßes und ber Harmosnie, repräsentirt eben auch die Harmonie zwischen ber Strenge bes Gesetzebers, des Herrn und Königs, und ber Gute und Rachsicht bes Vaters, — die Harmonie zwischen dem Staats, und dem Familienrechte. Und nur in diesem Sinne hatte ihn Phibias wahrscheinlich aufgesaßt und ihm neben dem Charafter der Erhabenheit und Größe den Ausbruck der Milbe und Heisterfeit gegeben, welcher seiner Natur als Gott des Himmels und der himmlischen — in Griechenland fast beständigen — Heisterseit und Milbe entsprach; — die Reliefs, von denen Carriere spricht, weisen wenigstens auf keine andere Auffassung hin. —

Roch bestimmter widerspricht, wie mir scheint, ber eignen Grundanschauung Carriere's bie Meußerung, mit ber er bie Charafteriftif ber Briechischen Blaftif in ihrer Bluthezeit fchließt, indem er erflart: "Co find uns benn bie plaftifchen Botteribeale, in benen fich bie Mythologie überhaupt vollendet, und ihre Ibeen vom Göttlichen fich nicht bloß symbolisch anbeuten, sonbern anschaulich flar verwirklicht erscheinen, und burch bas Siegel ber Schönheit bewährt werben, fie find und Beugniffe und Denkmale für bie sittliche Bilbung ber Runftler wie bes Gemeinwesens; und es ift nicht zu viel behauptet, wenn wir bie Einigung ber göttlichen und menschlichen Ratur in ihnen äfthetisch ausgeprägt erkennen" (S. 347). Mir scheint bieß boch zu viel behauptet, wenigstens von ber Gottesidee und Weltanschauung aus, in beren Lichte Carriere bie Geschichte ber Menschheit betrachtet. Jebenfalls verstehe ich nicht, wie er biefe "Einigung ber göttlichen und menschlichen Natur", bie sonach als Inhalt bes Griechischen Ibeals auf ber Stufe seiner hochften Entwidelung betrachtet werben mußte, mit bem Begriff bes "Raturibeals", bas er boch fur bas fpecififch Bellenifche Ibeal erflart, in Ginflang bringen will. In biefem Raturibeal bilbet ja, nach seiner eignen Fassung beffelben, bie Ratur und Raturlichfeit (Sinnlichfeit) bie eine Seite, Die Beiftigfeit (Sitt=

lichfeit) bie andere, und die menschlich gestalteten Gotter reprasentiren nur bie vollkommenene harmonische Ineinsbildung beiber Seiten, ben Griechischen Begriff bes ibealen Menschen. Bo foll in biefem Begriff neben bem ibeal Menschlichen, bas eben ben Griechen jugleich bas Gottliche mar, noch außerbem "bie gottliche Ratur" einen Blat finten? - Ginem Binfelmann, ber nur vom Griechischen Standpunkt und gleichsam mit Briechischen Augen bie Runft betrachtete, verzeiht man es wohl, wenn er in ben unfterblichen Reifterwerfen ber Grie chifchen Blaftit ben gangen Ibeengehalt bes menschlichen Bei ftes, bie gefammte Bilbung ber Bergangenheit und Bufunft bes Menschengeschlechts angedeutet fand; aber ber afthetisch philos sophische Standpunkt Carriere's liegt bober, und von ihm aus fommt es vor Allem barauf an, bie großen Entwidelungsftabien ber menschlichen Beiftesbildung flar und bestimmt zu scheiben und Licht und Schatten wohl abzumeffen: fonft wird bas Besammtbild nothwendig unflar und unbestimmt. -

Ausschreitungen biefer Urt über bie Grangen scharfer fefter Begriffsbestimmung hinaus waren vielleicht unvermeiblich für benjenigen, ber, begeiftert von ber unenblichen Schonheit Gries discher Kunft, diese Herrlichkeit in einem nach Form und Im balt entsprechenden Stol barzustellen hatte. In Carriere's Schilberung bes Romifchen Geiftes und Charafters begegnen wir baber weit weniger folden Digrefftonen. Rur ein "Kunstwert" (S. 421) mochte ich ben Romischen Staat boch nicht nennen, wenigstens nicht in bemfelben Sinne, in welchem Carriere So-Ion's Berfaffung fo bezeichnet. Das Wort Runftwerk hat auch in metaphorischer Anwendung, übertragen auf Gegenstände wie Staatborbnungen und Staatbverwaltung, boch nur ba einen Sinn, wo bas Bebilbe, um bas es fich handelt, gewifferma, gen bas Beprage ber Schonheit tragt, weil es von ber 3bee ber Sarmonie und harmonischer Ausgleichung getragen und burchbrungen erscheint. Der Romische Staat aber beruhte, wie Carriere felbft zeigt, auf bem Begriffe bes Rechts, b. b. auf einer praftisch zwedmäßigen Abgrangung ber einzelnen

Lebensgebiete, ber verschiebenen Stande, Rlaffen und Familien, bes Gemeinsamen und Besonderen, bag Jebem so viel feftbeftimmter Spielraum ber Bewegung, fo viel anerfannte Freiheit (Recht) bes Schaffens und Wirtens blieb, als es bie hiftorifche und geographische Situation, bie gegebenen Umftanbe und Bebingungen, ber Beftand und bas Bohl bes Gangen gulies 3ch leugne nicht, baß ber Romische Staat zur Bluthezeit ber Republif, nachbem bie Blebejer bie Gleichberechtigung erlangt, eine gewiffe außere Abrundung und innere Durchbilbung gewonnen hatte; aber bas friegerische Element behauptete-immer ein bie harmonie ftorenbes Uebergewicht, bie Spige bes Bangen war ftete nach außen gerichtet, auf Eroberung, Dacht und Größe. Daher liegt bas Princip bet Romifchen Sittlichfeit in bem specifisch romischen Begriffe ber Virtus, bem jugenblichen Thatenbrange und ber mannlichen Thatfraft, ber schwunghaften opferbereiten Energie bes Wollens und Birfens gepaart mit mannlicher Rlugheit, Ausbauer und Selbftbeherrschung, Die ftets bereit ift fur bas Bohl bes Gangen mit Gut und Blut eingutreten, die aber auch beständig nach Erweiterung ihres Wirkungsfreifes trachtet, und bas Gewonnene ebenfo mobl zu erhalten, ju ordnen und ju beherrichen als ju erwerben und ju erobern verfteht. Daher ber jabe und tiefe Fall bes Romifchen Befens, - tiefer als je bas Briechenthum fant, - nachbem bie Berrschaft über ben Erbfreis erlangt, Die Granze bes Möglichen erreicht war und bamit bie thatenburftige Rraft und Strebfamfeit, gleichfam nach innen gewendet, in Parteisucht und Burgerfrieg, in entnervenber Benuffucht, Schwelgerei und Ausschweifung fich erschöpfte.

Diesem Staats - und Sittenprincipe, das den Schwerpunkt bes Römerthums bilbet, entsprach die Römische Kunst und Wissenschaft, soweit überhaupt von einer besondern Römischen Geisstesbildung die Rede seyn kann. Im Grunde besaß der Römer wohl Sinn und Verständniß, aber keine Begeisterung für Kunst und Wissenschaft; seine Gabe war eben nicht das Darstellen, sondern das Thun und Wirken, nicht die Erforschung des ewig Wahren und Guten, sondern die Verwirklichung des jeweilig

Rechten, Beit- und 3wedgemäßen; fein Blid mar nicht auf bas unerreichbare Ibeal, fonbern auf bas praftisch Mögliche, Ausführbare gerichtet; furz bas Biel feines Strebens lag nicht in ber Innen = sonbern in ber Außenwelt bes Beiftes. baher wohl allgemach jenen Sinn für Runft und Wiffenschaft aus, er eignete fich bie Griechische Geistesbildung an; er affimie lirte fie seinem Wesen, und aus biefer Verquidung entsprang bie römische Literatur und Runftthätigkeit. Aber bas Resultat war bnd nur eine Mobification ber eigenthumlich Griechischen Beiftesbilbung, welche baraus fich ergab, bag zwar bas Princip plastischer Schönheit im Allgemeinen von ben Römern festgehalten warb, aber untergeordnete peripherische Momente beffelben, ftark betont und hervorgehoben, bas Uebergewicht über ben Rern gewannen und baburch bas Bange ein anderes Beprage Das Solide, Tuchtige, 3wedmäßige wie bas Große und Machtige, auf bas ber thatfraftige Ginn ber Romer von Ratur gerichtet mar, ift zwar, bas eine wie bas andere, ein Moment bes Schönen und insbesondere ber plaftischen Schonheit, aber feines von beiben ift bas Schone felbft. Diefe beiben Momente aber waren es, von benen aus bie Griechische Runft ben Römern vorzugsweise zuganglich mar, weil sie in bem eigenthumlich Römischen Wesen ein lebendiges Echo fanden; fie bertichen baber in ber Romischen Auffaffung bes Schonen, in ber Römischen Kunft wie in ber Römischen Literatur bergestalt vor, bag auf ihrem Uebergewicht ber Unterschied bes Romischen Stole vom Griechischen vornehmlich beruht. Darque erflart es fich, bag, wie Carriere bemertt, bie afthetische Begabung ber Romer vorzugeweise in ber Baufunft fich offenbart. Sier hat bas Solibe, Tuchtige, 3medmäßige wie bie außere Ausbehnung, Große und Bracht vorzugeweise gleichsam ein Recht fich geltenb ju machen; hier konnen beibe Moment überwiegen, ohne ben fünftlerischen Gindruck erheblich ju schmachen. Bleichwohl zeigt fich auch hier ber Mangel ber Romer an achtem tiefem Schonheitsgefühl in der Art und Weise, wie sie die geradlinige Architectur ber Griechen (refp. ber Hetrurier) mit bem - urfprung.

Durch eine kurze Schilberung bes Berschmelzungsprocesses, ber zwischen ber orientalischen und occidentalischen Bilbung in Bettigt. f. Philos. u. phil. Artitet. 40. Band.

*,* ·:

Alexandrien sich vollzog, und bes Rampfes bes heibenthums mit bem Christenthum bahnt sich Carriere ben Uebergang zum folgenden Theile seines Werks. Die vielen Freunde und Berehret, die seine Schriften ihm gewonnen haben, werden sicherlich die Fortsetzung und glückliche Bollendung seines großen Unternehmens freudig begrüßen.

. H. Ulrici,

Der Parallelismus ber alten und neuen Bhilosophie. Bon Dr. Runo Freiherr von Reichlin=Melbegg. Leipzig, Binter 1866.

Der Verfaffer, ber Sohn bes befannten Belehrten und Profeffore ber Philosophie, R. A. v. Reichlin - Melbegg, will in porliegender Schrift - fie ift wohl bas erfte Erzeugniß feiner wiffenschaftlichen Studien - ein Befet barlegen, welches ben Entwicklungsgang ber Philosophie leite überall wo fee frei und felbftanbig auftrete. Er bezeichnet fie begbalb als einen Beitrag jur Philophie ber Geschichte ber Philosophie, bemerkt jeboch ausbrudlich, bag er eine apriorische Conftruction ber Beschichte, wie fie Begel versucht habe, für unmöglich halte, und bas baber bas Befet, bas er aufstelle, nicht a priori, fonbern auf bem Bege hiftorischer Betrachtung und Bergleichung gefunden fen. Indeffen folgt es ihm boch zugleich aus bem Wesen und Begriffe ber Philosophie, die er als "bas wiffenschaftliche Selbstbewußifen ber Menfchheit" besinirt, wie aus "ber unveranberlichen Ratur bes menschlithen Erfenntnigvermögens," aus welcher enit Rothwendigfeit gewiffe fich überall gleichbleibende, weil eben felbet nothwendige Stadpunfte ber philosophischen Speculation hervorgeben. Das Befes besteht baber in bet regelmäßigen, ftets wie berfehrenben Abfolge biefer nothwendigen Standpunkte. Ge find ihrer brei: 1) ber objective Standpunkt, 2) ber subjective Stantpunkt, und 3) ber Ibentitatoftanbpunkt." Rachbem ber Gr. Berf. ste mit diesen Namen bezeichnet und auf die angegebene Beise introducirt hat, wendet er fich fofort zu bem Rachweise, bag und inwiefern das aufgestellte Gefet in ber Geschichte ber alten wie

ber neuen Philosophie seine Geltung bewähre und damit einen burchgängigen Parallelismus zwischen den beiden großen Entwicklungsperioden der Philosophie begründe. Die orientalische Philosophie wie die s. g. Scholastif und was ihr an philosophischen Bestrebungen voranging, läßt er außer Betracht, weil bort wie hier das wissenschaftliche Forschen und Denken noch unter der Henrichaft der Religion und damit der Phantaste gestanden habe, und weil die Philosophie, obwohl sie von der Religion ausgehe, doch erst da beginne und von da ab ihren eignen Gessehen solge, wo sie von der Religion sich losgelöst, frei und selbsständig ihre Bahn wandle.

Man fieht, bas aufgestellte Befet ift boch nicht bloß burch biftorifche Betrachtung und Bergleichung gefunden. Es wirb junachft wenigstens auf bie "unveranderliche Ratur des menfchlichen Erfenntnigvermögens" gegrundet. Bon ihr aber fann boch nur bie Rebe feyn, wenn und nachdem fie felber ertannt Bober biefe Erkenntniß? Durch biftorische Betrachtung, aus ber Geschichte ber Philosophie fann fie nicht gewonnen werben. Denn die Geschichte ber Philosophie ift augleich die Ges schichte ber Erkenninistheorie, Die historische Entwidelung ber menschlichen Erfenntniß von ber Ratur bes menschlichen Erfenntnisvermogens, und bie verschiebenen Spfteme ber Philosophie unterscheiben fich von einander vornehmlich auch burch ihre verschiebene Auffaffung und Begriffsbestimmung eben biefer Ratur bes menschlichen Erkenntnigvermögens. Ber foll enticheiben. welche Auffaffung die richtige fen? Jedenfalls involvirt die behauptete "Unveranderlichfeit" ber Ratur unfres Erfenntnigvermö. gens ein Problem, bas erft zu lofen ift. Denn es fragt fich, wie bie Geschichte ber Philosophie, ber Proces ber Entwidelung und bamit Beranberung ber menschlichen Erfenntniß mit ber Unveranderlichfeit bes Bermogens berfelben vereinbar fen. Der or. Berf. behauptet freilich, Rant habe burch eine umfaffenbe Rritif bes Erfenntnigvermogens "bie Unmöglichfeit einer Erfeuntniß bes Ueberfinnlichen und ber Detaphyfit als Biffenschaft befselben nachgewiesen," und baber sen "bie Philosophie ber Bufunft keine bogmatische mehr, sondern eine kritische." Allein einerseits fragt es fich boch noch fehr, ob Rant felbst mit biefer Faffung ber Refultate seiner Kritik einverstanden senn wurde Denn bas, mas er von ber Natur unferes Erkenntnigvermögens ermittelt hat, die Behauptung apriorischer Elemente beffelben, beruht nach ihm selbft nicht auf ber finnlichen Wahrnehmung, im Grunbe nicht einmal auf ber Erfahrung, ba biese apriorischen Elemente ja nach Rant bie Erfahrung felbst erft möglich machen; fie find auch offenbar nichts Sinnliches, also boch wohl ein Uns ober Ueberfinnliches, und bennoch behauptet Kant eine Erkenntniß berfelben. Auch hat er ben Inhalt feines Bernunftglaubens, Gott, Freiheit und Unfterblichkeit, zwar wohl vom Bebiete ber Wiffen, schaft, nicht aber aus ber Sphare ber menschlichen Erkenntniß ausgeschloffen, sondern burfte ibn im Gegentheil fur einen fehr wesentlichen Theil berselben erachtet haben. Andrerseits find Die Resultate ber Rantischen Rritif in Betreff ber Möglichkeit einer Metaphpfif feineswegs allgemein anerkannt; Rant beschließt nicht bie Geschichte ber Philosophie, sondern ift felbft nur ein Glieb berselben. Und mithin fieht noch feineswegs fest, daß bie Philosophie ber Zukuntt keine bogmatische mehr, sonbern nur noch eine fritische sen werbe; es fragt sich vielmehr noch sehr, ob nicht ber Dogmatismus ebenso tief in bet "Natur" bes menschlichen Erfenntnifvermögens begrundet fen wie ber Rriticismus, es fragt fich, ob Glauben und Biffen, gerabe gemäß ber "Ratur" unferes Erfenntnigvermogens, fo ftreng und fcharf fich fcheis ben laffen, wie ber Gr. Berf. anzunehmen scheint. ber Philosophie bestätigt wenigstens biefe Unnahme nicht.

Bei ber naheren historischen Begrundung bes aufgestellten Gesets bezeichnet der Hr. Bers. ben ersten Standpunkt, von dem die Philosophie überall ausgehe, als den "dogmatisch; bobjectiven," indem er bemerkt: "dogmatisch ist dieser Standpunkt, weil er die Erkennbarkeit der sinnlich materiellen Außenwelt und ihre Existenz voraussetzt, und objektiv ist er, weil von der Ratur, der materiell sinnlichen Welt als dem Prius ausgegangen wird und weil das Subject noch gar nicht von der Natur, dem Ob-

jectiven getrennt ift." Auf biefem Standpunkt fteht nach feiner Unficht bie gange Griechische Philosophie vor bem Auftreten ber Sophisten. Alle Denker bieser Periobe, auch bie Eleaten nicht ausgenommen, bilben nach ihm "einen Zweig von Philosophen. ber bas Princip ber Einheit ber Natur auffucht und in immer höherer Entwidelung von bem finnlichen Stoffe in Thales und ben alten Joniern anfangend, in bem finnlich nicht mehr mahrnehmbaren Einen nur burch bie Bernunft erkennbarem Sepn ber Eleaten seinen vollendeten Abschluß findet." Der Gr. Berf. bat offenbar nicht bie Absicht, bas von ihm gefundene Befet in ber vorliegenden Abhandlung ftreng wiffenschaftlich zu erweifen, mas nur burch eine betaillirte Darftellung ber gesammten Geschichte ber Philosophie geschehen konnte; er will es nur im Allgemeinen, nur fo weit begrunden, ale es ein Ueberblid über ben Entwidelungegang ber alten und neuen Philosophie geftattet. Man fann ihn baber nicht tabeln, bag er bie bie obige Behauptung aufstellt, ohne auf die ihr entgegenstehenben Bedenken fich einzulaffen. Allein er wurde boch wohl gethan haben, ben wenigstens scheinbaren Wiberspruch, in ben feine Anficht mit ben hiftorischen Thatfachen gerath, ju berücksichtigen. Denn bag bie Gleaten. Barmenibes und Beno, welche bie finnlich materielle Belt, alles Berben, Entftehen und Bergeben, alle Bielheit, Bewegung, Beränderung und damit alle Sinnesperception für Schein und Taufchung erklarten, weil fie bem vove, bem Denken und feinen Befeten wiberftreite (Biberfpruche involvire - unbentbar fev), und bie baber fortwährend auf ben vols, auf bas reine (von ber Sinneswelt absehende) Denfen fich beriefen, bennoch in ihrem Philosophiren "von ber materiell finnlichen Belt als bem Brius ausgegangen" feven, - biefe Behauptung ift, scheinbar wenigstens, ein Widerspruch, ber fich nicht von felbft löft.

Dieser erfte objective Standpunkt, behauptet der Berf. weister, "muß bei jeder philosophischen Entwidelung jedes Bolks der Anfang der Philosophie sen, well die Geschichte der Philosophie nur Geschichte der Entwidelung des Selbstbewußtseyns des Geiftes

ber Menfcheit und, um fich bewußt zu werben, zuerft ein Begenständli ches nothig ist." Aber ber objective Standpunkt leite von felbft zu bem zweiten, bem Standpunfte ber Subjectivitat bin' über, weil bas Gegenftanbliche, bie materielle Welt, ber verschiebenften Auffaffung fabig fep, und baber ber objective Stands punkt ju Philosophemen führe, welche, wie bie Systeme Beraflite, ber Eleaten und ber Atomiften, fich gegenseitig wiberfprechen und negiren. "Es blieb baber nur übrig, aus ber bisherigen Entwidelung ber Spfteme bes objectiven Standpunfts ben Solug zu ziehen, bag es feine objective allgemeingultige Wahrheit gebe, und bag bie Rorm und bas Reiterium ber Bahrheit nicht in etwas außer uns Liegenbem, nicht in einem objectiven allgemeingültigen Brincip, fonbern in uns felbst zu finden, bag baher fur Jeben bas mahr fen mas ihm mahr erscheine, was die Sophisten zuerst mit bem Sage: "ber Densch fen bas Maaß aller Dinge, ausbrudten."

Der Standpunkt ber Sophistif, mit welcher nach bem Berf. die zweite Beriode ber Geschichte ber alten Philosophie beginnt, fann allerbings mit vollem Rechte als Standpunft ber Subjectivitat bezeichnet werben. Wieberum aber wirb es jebem Lefer auffallen, bag ber Berr Berf. unter biefen Stanbpunkt nicht nur Sofrates und bie Cynifer, Cyrenaifer, Degarifer, sonbern auch Blato und Ariftoteles und bie gesammte antife Bhilosophie bis zu ben Reu Blatonifern subsumirt. In welchem Sinne, wird man fragen, lagt fich behaupten, bag Blato und Ariftoteles febe objective allgemeingultige Wahrheit geleugnet und bie Rorm und bas Rriterium ber Wahrheit nicht in einem objectiven allgemeingültigen Princip, sonbern nur in uns felbst gefucht und gefunden haben, ba boch Plato nicht ben Menschen, sonbern die allwaltenbe Gottheit für die Quelle ber mahren Erfenntnig erflart und von ihr bas menschliche Biffen ableitet, und da Aristoteles überall von der Naturbeobachtung, ber Betrachtung bes Einzelnen ausgeht und von ihr aus zu feinen objectiven, allgemeingultigen Principien gelangt? Der Berf. beantwortet biefe Frage burch ben hinweis barauf, baß

bie Sophisten bas Subjective und bamit bas neue Princip noch in ber Form bes empirisch Bufalligen, bes Einzelsubjects, unter ber Korm ber Borftellung auffaßten, biese aber bei jebem Individuum eine andre sep, wechsele, und baher in Wiberspruch mit fich gerathe, Sofrates bagegen und noch flarer Plate und Ariftoteles bie Subjectivitat in ber hoheren Form bes Begriffs als allgemeiner bleibenber Form berfelben gefaßt und nachgewiefen haben; fie vollenden alfo nur ben theoretischen Stand. bunft ber Subjectivitat, inbem fie bas Allgemeine, ben Begriff, für bas Wesen und bie Substanz aller Dinge erklaren und ibn ju einem alles Wirfliche umfaffenben, objectiven begriffenbilofophischen Ibealismus entwideln: "fie objectiviren ben Begriff als allgemeine Form bes Subjectiven wie als Wesen bes Wirk lichen und gewinnen baburch einen höheren Standpunft ber Subjectivitat" (S. 27 f.). - Congch ftellt ber fr. Berf., wie es fcheint, Blato und Ariftoteles mit ben Sophiften auf benselben subjectiven Standpunft, weil er meint, bag ber Beariff gang ebenfo wie bie finnliche Empfinhung und Borftellung boch nur eine Form unfres Dentens, also eine Form ber Subjectivis tat fep, und bag bie Objectivirung beffelben, bie Kaffung bes Begriffs als bes Wesens und ber Substanz aller Dinge, boch ebenfalls nur ein Act ber Subjectivitat fen, von bem es ameifelhaft, unerweisbar bleibe, ob er fur bas reelle Sen und Befen ber Dinge Geltung habe. Allein abgesehen bavon, baß burch biefe Austunft im Grunde alle Bahrheit ber menschlichen Erfenntniß für ungewiß erflart und ber Stepticismus proelamirt wird, scheint bamit ber Unterschied zwischen bem subjectiven und objectiven Standpunft bes Beris. gufgehoben ju feyn. Denn auch Thales hat schwerlich bas Baffer, bas er fur ben Grund. ftoff ber Dinge erklarte, mit feiner Borftellung bes Baffers ibentificirt und bie Borftellung felber fur Baffer gehalten: auch ihm war entweber bas Baffer ale Grundftoff eine von bem gegebenen, erscheinenben Baffer verschiebene Subftang, und bann fiel ihm die Borftellung bes Baffers ale Grundftoffs und bie Sinnesperception bes ericheinenben Baffers nicht in Gins au-

1 '

fammen, sondern unterschieben fich wie bas Allgemeine und Einzelne (Substanz und Mobification), Begriff ber Gattung und Bahrnehmung bes einzelnen Eremplars; ober er unterschied seine fubjective Vorstellung bes Waffers von bem objectiven reellen Seyn beffelben, wenn er auch ben Unterschied nicht jum flaren Bewußtseyn fich brachte. Rurg felbft wenn er bie vorftellende Seele fubstangiell ebenfalls fur Baffer gehalten haben follte, mußte er boch einen Unterschied anerkennen zwischen ber Borftellung und ber Seele wie zwischen ber Seele und bem erscheinenben reellen Waffer. Damit aber fcwinbet ber Begensag zwischen bem objectiven Standpunkt bes Thales und bem subiectiven bes Blato und Ariftoteles; Die Differeng befteht wenigftens nur barin, bas Thales bas Allgemeine in ber Korm ber concreten Borftellung (bes Baffere) fur bas Befen und bie Substanz aller Dinge erklarte, Blato und Aristoteles bagegen bas Augemeine in ber Form bes Begriffs (als ber Form-alles Stofflichen, Sevenden) jum Grund und Wefen ber erscheinen, ben Dinge machten. -

Der britte Standpunkt endlich, ber Standpunkt ber Ibentitat, foll wieberum "burch bie wibersprechenben Resultate ber zwei vorhergegangenen Standpunkte bedingt" feyn. Dem zweis ten subjectiven Standpunkte gehörte zwar, wie überall, fo auch in Griechenland bas Bluthenalter ber Philosophie an; aber er führte ju "bem Wiberspruche eines unversöhnbaren Duglismus amischen bem Subjectiven (Form, Begriff, 3bee) und bem Objectiven (Materie)." Es schien baber "ben Reuplatonifern gunachft nur ein folches Brincip, bas weber objective noch subjective Beftimmungen an fich hatte und felbst weber bas eine noch bas andere mar, fonbern als Absolutes über beiben ftanb, bie Ratur erklaren und eine philosophische Beiterentwickelung begrunben zu können." Dieß Princip aber "konnte nicht nach ber bisherigen Methobe und nicht von benfelben einseitigen, fich widersprechenden Standpunkten aus erkannt werben; baher ber neue Standpunkt ber Ibentität und bie neue Methode ber intellectuellen Unschauung, ber begeisterten Efftafe, in welcher "alles

Selbstbewußtseyn und jede Erkenntnig aufhört und ber Erfasfende nnmittelbar und unterschiebslos Gins mit bem Absoluten geworden ift. - Diefer britte Standpunft ift nach bem Berf. ber Bunkt bes Berfalls ber Philosophie. Denn er ift an fich "unhaltbar", weil "bie einzig möglichen Ausgangspunfte ber menschlichen Auffaffung ber objective und ber subjective find; benn in ber Erfahrung ift nur Objectives und Subjectives gegeben, fie find bie zwei einzigen Factoren ber Erfenntniß, und bas Absolute fann nie Gegenstand ber Wiffenschaft fepn" (S. 38). - Aber wenn ber objective und ber fubjective Standpunft, wie es nach bem Berf. ben Aufchein hat, in Biberfpruch mit einander fteben ober nothwendig gerathen, fo find auch fie unhaltbar; und bas Resultat mare sonach wieberum bas Princip bes Stepticiomne, bie Unmöglichfeit bes Wiffens. Soll von einem Biffen, einer Erfenntniß, einer Uebereinstimmung bes Bebankens mit bem reellen objectiven Seyn bie Rebe fenn, fo muß es eine Bermittelung jener beiben Standpunkte geben. Wo liegt biefe Bermittelung? In Rant's Rriticismns? Aber Rant's Rritif ber reinen Bernunft endiat in einem rein negativen Resultate: banach haben wir es überall nur mit Erscheinungen zu thun, bas Ding an sich ift schlechthiu unerkennbar, ein menschliches Biffen giebt es mithin nicht, und nur ber Bernunftglaube, gegrundet auf die Boftulate ber praftiichen Bernunft, hat Bahrheit, einen positiven wirklichen Inhalt; aber biefer Inhalt hat ju feinen Sauptmomenten Gott, Freiheit und Unfterblichkeit, alfo bas Abfolute, bas Ueberfinnliche, beffen Erkenntnig nach bem Berf. unmöglich ift! Außerbem leuchtet ein, baß, so nothwendig auch die Kritik ift als Schutwehr gegen ben Dogmatismus (bas Philosophiren auf unbegrundete Boraussehungen bin), boch die Rritif rein als folche nie zu einer Bermittelung jener beiben Standpunkte - an ber bie Frage, ob Wiffen ober Nichtwiffen, hangt - führen tann. Denn bie Rritit ift an fich negativ, bas Gegebene nur analyfirend, beurtheilend; fobald fie an bas Aufbauen geht, hort fie auf Rritif zu fenn, weil fie bann nicht mehr ein gegebenes

Material nur zu untersuchen, sondern bas Material felber her-

Erheben fich fonach, wie wir gesehen haben, schon innerhalb ber Geschichte ber alten Philosophie gewichtige Bebenken gegen bas vom Grn. Berf. aufgestellte Gefen, fo wird es ibm noch schwerer, in ber Geschichte ber neuen Philosophie die gefetliche Geltung seiner brei Standpunkte nachzuweisen. Er sieht fich genothigt anzuerkennen, bag in ber erften Beriobe berfelben nicht, wie in ber antifen Philosophie, ber objective Standpunft allein berricht, sonbern neben ihm zugleich ber subjective (in Cartefius) auftritt. Damit aber ift ber Barallelismus ber alten und neuen Philosophie von vornherein burchbrochen. Er parallelifirt fobann bie Encyflopabiften mit ben Sophiften, Cartefius mit Sofrates, Leibnit mit Plato, Rant mit Ariftoteles. Aber bie Encoflopabiften, Carteflus und Leibnig gehören nach ihm felbft in die erfte Beriode ber neueren Philosophie, mabrend die Sophisten, Sofrates und Plato in die zweite Beriode ber alten fallen. Schelling und hegel reprafentiren nach ihm ben Standpunkt ber Reuplatonifer, bezeichnen also ben begonnenen Berfall ber neueren Philosophie, mahrend er Spinoza, ber boch ebenso entschieden wie Schelling, die an fich sevende Ibentitat bes Subjectiven und Objectiven, Ibeellen und Reellen (ber cogitatio und extensio) behauptet, mit ben Eleaten gusammen: ftellt, obwohl feine Bhilosophie unmittelbar aus bem Cartefianismus fich entwickelte und biefer bem subjectiven Standpunft angehören fou! -

Richtsbestoweniger glaube ich, daß die Grundanschauung bes Hrn. Berf. eine Wahrheit in sich birgt, die nur einer and bern Formulirung bedarf, um auch historisch sich zu bewähren. Auch nach meiner Ueberzeugung zieht sich durch die Geschichte der alten und neuen Philosophie ein Parallelismus der Entwicklungsstadien hin, der, wenn man ihn auf das Allgemeine der Standpunkte und Richtungen beschränkt, auch historisch unverkennbar hervortritt. Sicherlich wird es daher dem Hrn. Berf., dessen Abhandlung von Scharsstun und tüchtiger philosophischer

Bilbung zeugt, im Berlauf seiner Studien auch noch gelingen, seinem Grundgedanken eine entsprechendere Fassung zu geben und ihn schärfer und klarer herauszuarbeiten.

S. Ulrici.

Stoff, Kraft und Gedante. Eine umfassende Erklärung des Seelens und des leiblichen Lebens, mit hinblid auf die Unsterblichkeit. Bon Ferd. Besthoff. Munster, E. C. Bruhns Berlag 1865, VIII und 446 S. gr. 8.

Das vorstehende Werk enthält eine umfassende Darlegung und Bekanpfung des Materialismus, wie dieser in populärer Form in die weiten Kreise des Bolkes eingedrungen ift, namentslich beschäftigt es sich mit einer in's Einzelne gehenden Widerslegung der materialistischen Werke Buchner's, Bogt's und Mayer's.

Wir beginnen mit einer übersichtlichen Darstellung bes Inhaltes. Das ganze Buch zerfällt in brei Abtheilungen. Die erste Abtheilung behandelt die Thatsachen bes Gehirns und Rervensystems in Beziehung zum Seelenleben, ben physiologischen Materialismus (S. 3—149), die zweite die Thatsachen bes Seelenlebens in Beziehung zu Gehirn und Nervensystem (S. 149—273), die dritte die speculative Raturbetrachtung ((S. 273—446), die lettere in fragmentarischen Andeutungen, "die immer Einiges duntel lassen mussen" S. VI).

Die erste Abtheilung vom Gehirn und Rervensystem umfaßt zwei Abschnitte, ber erste ben Grundgebanken bes physiologischen Materialismus, ber
zweite bas Zusammenstimmen bes Seelenlebens mit hirn und Nervensystem, insbesondere dieses Zusammenstimmen im Allgemeinen, die Wirfung der narfotischen und sonstigen aufregenden oder niederbrückenden Mittel auf das Seelenleben, das Zurückvirsen des Seelenlebens in das leibliche Leben,
die Wirfung gewaltsamer Angrisse auf das Hirn, wie des Sioses, Schlages, Druckes auf das Seelenleben, die Wirfung von Berletungen, Berwundungen und frankhaften Beränderungen bes Gehirns, von Gehirnabtragungen, Bivisectionen an Tawben, Hühnern, Kaninchen, von Behinderung und Wiederzulassfung bes Blutzuflusses zum Gehirn, von Ohnmacht und Scheintob, bes Zusammenstimmen des Seelenlebens mit der Hirnbildung, der fortschreitenden Bildung und Rückbildung desselben im Lebensverlauf von der Geburt bis zum Tode.

Die zweite Abtheilung von ben Thatsachen bes Seclenlebens in Beziehung ju Gehirn und Rervenspftem enthalt in gebn Abschnitten 1) Ginleitung, Beiftigfeit und geiftige Acte ber Seele, 2) ben materiellen Behirnförper mit feinen materiellen Borgangen und bas geiftige Berhalten ber Seele, bes Sichoffen, barfenn, Sicherfassen ale 3ch und Sichverhalten als Ibee, 3) bas Localisirtsenn ber Behirnvorgange und bie Seele als universale Rraft und innere Einheit, 4) bie wechfelnde Materie bes Behirnforpere und bie fich individuell ale ibentisch erhaltenbe Seelenkraft, 5) bie Raturnothwendige feit aller Behirnvorgange und ben freien Billen ber Seele, 6) bie naturgesetliche Bewegung in Rets ven und hirn und bie Freiheit ber Seele in Ente gegennahme und Burudweisung berfelben, 7) bie eigenthumliche Beschranktheit ber Seele in ihrer Beziehung auf bie Borgange in Nerven und hirn, 8) Bufammenfaffung ber Ergebniffe biefer Abtheis lung, 9) Buchner und bie angebornen Ibeen, 10) Buchner, Dayer und bie praftifchen Ergebniffe bes Materialismus.

Die britte Abtheilung von der speculativen Raturbetrachtung entwickelt in seche Abschnitten 1) unset Erfennen, die Außenwelt, die Philosophie, 2) Stoff, Kraft und Gedanke, die Elemente ober Factoren aller Wirklichkeit (den umfassenden Gedanken als Ewasseyn oder die Darstellung, den innern Gedanken oder Sinn:

Begriff, Gefet und Zwed, ben tiefen Gebanken ober bie Bebeutung: bie Ibee im engern Sinne), 3) bie nahere Bestimmung von Stoff, Kraft und Gebanken, 4) bie
organische Kraft (Lebenskraft), 5) bie Seele (bie Krafte
ber nicht lebenden Natur in ihrem Stufengange, bie Krafte bes
Lebenden, die organische Kraft und die Seele, die Hirnfrafte
und ihr Berhalten zur Seele), 6) bie Unsterblichkeit.

Das Buch gehört zu ben grundlichsten und flarften Biberlegungen jener großentheils von Naturforschern ausgegangenen Lehre, welche alle Rathfel ber Ratur und bes Beiftes mit bem Borte "Stoff" und ber mit ihm ibentischen Rraft erklaren will und im Denken nichts anderes fieht, ale eine Thatigkeit bes hirnstoffes. Mit physiologischen und philosophischen Grunden wird biefe Lehre in faglicher, jebem Gebilbeten zuganglichen Beise in ihrer Unhaltbarkeit bargestellt und ihr eine entgegengesette, bie Extreme bes Realismus und Ibealismus vermeis benbe . beibe auf eine hobere Einheit jurudführenbe Scelentheorie gegenüber gestellt. Die Wiberlegung flutt fich meift auf bie Brunblage, von welcher ber neuere physiologische Materialismus felbst ausgeht, auf die Thatsachen ber Erfahrung, ber Beobachtung und bes Berfuches. Das Buch ift baber iebem porurtheilslofen Freunde ber Pfpchologie, welchem die Wahrheit mehr gilt, ale ein Syftem ober eine beliebte Zeitströmung, feines vielfach gebiegenen Inhaltes wegen zu empfehlen.

Bon einem Herabkommen ber Seele, von einem Eingehen berselben von Außen her in ben organischen Leib kann, wie der Hr. Berf. andeutet, keine Rebe seyn; ihr Ursprung sindet in den Grenzen der Natur, im organischen Leibe statt. Ebensowenig läßt sich in der Wissenschaft die Ansicht von einer Präeristenz der Seele rechtsertigen. Die Seele ist eine "innerhalb der Natur unter bestimmten Bedingungen hervortretende Existenz." Sie kann also auch nur von der "Natur und den Naturbedingungen aus" als "thatsächliche Existenz" ihre Erklärung sinden. Deshalb hat aber der Materialismus weder eine wissenschaftliche Begründung, noch Berechtigung. Nach ihm ist die Seele

"eine besondere Thatigseitsweise der Materie", die Materie allein ist das "Substanzielle." Aus den Qualitäten der Scele und ihrem Berhalten zum Leibe läßt sich aber ein anderes Berhalt niß derselben zur organischen Materie nachweisen. Man unterscheidet bei näherer Betrachtung eine "Dreiheit von Elementen", "Stoff, "Kraft und Gedanke," Zufolge der Mehrseitigkeit des Berhaltens dieser Elemente kann die Seele als eine Kraft aus der Natur erzeugt werden, "ohne darum in dem niedern Berbältniß bloßer Korm oder Eigenschaft des Stoffes besangen zu seyn." Sie ist vielmehr "als wahre Wirklichseit des Gedankens auf den Stoff mit seinen niedern Kraften basirt", ohne deshalb mit ihm identisch zu seyn.

Da bas Seelenleben seinen Sis im Gehirne hat und dabei bie Seele nicht bem Gehirne gegenüber steht, wie ein materielles Ding einem andern materiellen Dinge, so muß, um bas Wesen ber Seele zu erkennen, zur "benkenden Betrachtung aus Grund aller hier einschlägigen Ersahrung" die Zuslucht genommen werden.

Es ift ein "Runftgriff" bes Materialismus, "ohne viel Ropfgerbrechen" in "großartiger Naivetat" mit ber Scele fertig gu werben. Er verfahrt mit ber Seelenthatigfeit, wie "mit jeglicher Function bes organischen Leibes." Rach ihm verhalt es fich ohne jebe weitere vorläufige Untersuchung mit Bebim und Seele gang fo, wie mit jebem Organ und feiner Function. Alle Materialisten fampfen gegen eine bem Organismus frembe und nur mit ihm in Berbindung gefette Seele. Der Grund, gebante, von welchem ber Materialismus ausgeht ift, bag es fich mit Seele und Bebien wie mit allen organischen Functio nen und Organen verhalte. Der Gr. Berf. bezeichnet biefen Ausgangspunft als ein Borurtheil. S. 7 fagt er: "Wenn bie empirifche Forfchung über Urinabsonberung, Ballenabsonberung, Mustelthätigfeit hinaus an bas Seelenleben gelangt, fo ftoft fle hier auf ein ber Art nach, vollenbet unterschiebenes und gegenfähliches Berhalten im Berhaltniß ju fammt. lichen Leibes ober organischen Functionen und damit nimmt

fie gunachft Anftanb, bas Seelenleben fofort mit allen organis ichen Kunctionen über einen Leiften zu schlagen; fle wirft hier unumganglich bie Frage auf, ob hier nicht auch bas Buftanbefommen, wie bie Thatigfeit felbft, ein Anberartiges und Begensabliches sen, ja fie gewinnt die Vermuthung, bag bem wohl fo fenn muffe. Benn bas feelische Leben auf ben erften Blid nicht blos, sondern so lange und so tief es auch in Betracht genommen wird, fich allen organischen Bethätigungen, wie ber gesammten materiellen Ratur, entgegenstellt und zwar nicht blos in ber Form feines Sepns, sonbern auch in seiner ibealen Dualitat ober Dignitat; fo fann es nur ben Einbruck einer blinben Butappigkeit machen, wenn man fo flottweg bas Seelenleben gang fo an bas Gehirn, wie bie Urin - und Gallenabsonberung an Rieren und Leber fnupfen, und es bann forglos bem lieben Berrgott überlaffen will, wie bas Behirn eine folche Kunction ju üben vermöge." Das mare eine Wiffenschaft, wie bie bes "Tifchrudens" und "Geifterflopfens." Das Seelenleben ift "nicht als Theil und Glieb bem organischen Leben eingefügt", fondern als eine "eigene Sphare hoheren Lebens" mit bem Organischen nur in Berbindung. Schon unser Bewußtseyn spricht bafur. Man verfteht unter bem 3ch "unfern empfindenden, fühlenden, benfenden, ftrebenden, mollenben Theil, also unfere Seele"; bas Rorperliche betrachten wir als "Werkzeug unseres Strebens und Wollens" als zu und geborig. Wir gieben unfer "birected Intereffe" in bie Seele jurad und "intereffiren und fur alles Leibliche nur inbirect als für bas Mittel bes Seelenlebens." Befriedigung, Bethätigung, Leiftung beziehen fich auf bie Seele. Die organische Sphare hat "feinen Theil an unserem mahren Selbft." Der phofiologisch materialistische Gesichtspunft ift ein einseitiger.

Das Zusammenstimmen ber Hirnzustände und bes Seelenlebens liefert den Beweis einer "innigen Beziehung" zwischen beiden. Das Zusammenstimmen zeigt uns aber keine "Einerleiheit", sondern nur einen "Zusammenhang" beider. Die Seele zeigt sich als "Rraftaußerung." Das Seelenleben erstreckt sich über alle Theile bes Gehirns." Die Seele ift eine "bas ganze Birn umfaffenbe Rraft." Ihr Leben ift ein einheitliches, tein bloßer Complex von Rraftaußerungen. Das Seelenleben erfcheint als eine "ber materiellen entgegengefeste Bethatigung; es ift nichts Meußeres, burch unsere Sinne Wahrnehmbares, sonbern ein "von jeber Seele nur innerlich, in ihr felbft zu Erschauenbes, nichts raumlich Stoff Bewegenbes, fonbern 3bealformen Erzeugenbes, nichts Materielles, fonbern eben ein Beiftiges" (S. 13). Bei feinem anbern Organe ftogen wir auf etwas Die "Dualität von Borgangen" weift auf eine Mehnliches. "Dualität von Urfachen." Damit foll nicht gefagt werben, baß bas Seelenleben nicht aus bem Innern bes Behirns hervorgeht. Die Seele wird ale eine "in ber Tiefe bee Drganismus, in ben Centraltheilen bes Rervenspfteme entbundene, überorganische, geistige Rraft" bezeichnet. Die Wirkung ber narfottichen und fonftigen aufregenden ober nieberbrudenben Mittel, gewaltsamer Angriffe auf bas Sirn, ber Berlegungen, Bermunbungen, franthaften Beranderungen, Abtragungen bes Gebirnes, ber Behinderung und Wiederzulaffung des Blutes jum Bebirn, Dhnmacht und Scheintob, Entwidlung bes Gehirns im Lebensverlaufe zeigen nur eine Bufammenstimmung ber Gebirnporgange und Seelenproceffe, nie eine Ibentitat beiber. Immer unterscheiben wir beutlich bei naherer Betrachtung bie Birnaffection von bem, mas innerhalb unferer Ceele vor fich gebt. Richt immer entsprechen bie Erscheinungen bes Seelenlebens ben außern Einwirfungen auf bas Behirn. Wenn erregenbe Stoffe vom Behirne aus ihre Wirfung auf bie Secle außern, fo fann fich biefelbe biefer Affectionen in gewiffem Maage erwehren. "Man tann gegen die Trunkenheit, gegen die tobtlich einschlafernde Wirfung ber Ralte, gegen alle uble Stimmung ober verlodenbe Reigung bes Rorpers, gegen bie nachtliche Schläfrige feit wie Erregtheit bes Behirns mehr ober minber mit Erfolg ankampfen. Dan überwacht ja ftete bie bem Leibe entftammenben Regungen und entscheibet fich im Wollen, ob man fich ihnen entziehen ober hingeben foll. Man fann um einer 3bee willen

hunger, Durft, Korperschmerg, bie Bitterfeit bes Tobes überwinden" (S. 139). Hieraus wird ber Schluß gezogen, baß hirn und Seelenleben zwei in innigfter Wechselbeziehung ftehenbe Lebensspharen find, bag fich aber auf ber Seelenseite eine vorwiegenbe felbftanbige Rraft zeigt. hinfichtlich ber Behirnabtragungen ober Gehirnverlufte lefen wir S. 140 u. 141 bie merfwurbige Stelle. "Wollen wir uns aus bem Fortfallen von hirntheilen über bas Berhaltniß ber Seele jum Gehirn belehren, fo ift gegentheils nichts geeigneter und fpricht nichts lauter, ale bie öfter beobachtete Thatsache, bag forperlich Kranke ohne alle Seelenftorung boch, in Bemägheit ber Obbuction, nur mit einer hirnhalfte existirt hatten, indem die andere burch bie Rranfheit zerftort mar. Das beweist 1) bag bie zerftorte hirnhalfte jum Seelenleben und zwar in feiner Inbivibualitat als biefes 3ch nicht erforberlich mar - und 2) bag auch bie andere Sirnhälfte zu biefer Integrität und Inbividuglität bes Seelenlebens nicht erforberlich mar, insofern fie gerftort und die erfte erhalten gewesen mare, und 3) baß somit feine ber Sirnhalften, fonbern nur eine Sirnhalfte überhaupt fur biefes individuelle Ceelenleben ober eine 3ch erforberlich mar; also bie individuelle Seele an bas hirn nur wie ein untergebenes Organ, wie an bie Augen g. B. gebunden ift, welches ihr biejenigen Erregungen zufommen läßt, beren fie bebarf. hier ift ein Beweis, bag bie Seele nicht im Behirn ale Function fist, fondern über bem Sirn, als bie Functionen bes hirns in fich aufnehment, existirt."

Das Zusammenstimmen ber Hirnbilbung und Seelenfähigsteit in ber Stusenreihe bes Thierreichs, in ber Rangordnung ber Wirbelthiere, in ben Ragen, Bölfern u. s. w. ist nur ein ganz allgemeines, bie Kriterien ber Bergleichung sind so wenig exact, baß es "Bermessenheit" genannt wird, darnach eine Scala im Beistesleben zu entwerfen. Biele Beispiele sprechen bagegen basur, baß die große Hirnmasse und die morphologische Behirnausbildung auch mit beschräften, selbst ibiotischen Seelenfräften, und umgekehrt minder ausgebildete Gehirne mit seelisch

Begabten verbunden find. Auch im Fortgang der Lebensbes wegung von hirn und Seelenleben in den verschiedenen Lebenssaltern läßt fich keine zutreffende Parallele ziehen (S. 94 — 134).

Treffend ift, mas vom haß bes mobernen Materia, lismus gegen die Philosophie gesagt wirb. "Das Recht feiner Gefdwifter, junachft ber Pfpchologie und bann auch ber Philosophie, an ber Seele wollen fle (Die materialiftischen Raturforscher) nicht anerkennen. So glauben fie auch bann, jur Losung ber Seelenfrage nichts weiter nothig zu haben, als bie Seele nur in ihrer Beripherie ju faffen, wo fie mit bem Leibe in Berbindung steht und fie furzweg ale Leibesfunction zu behandeln, wie in bem peripherischen gang generellen Busammentreffen ber Seele mit bem Leibesorgan bie Leibesfunction felbft Und so machen- sie ben Menschen zum Birfeben zu können. belthier, bas nur hinfichtlich ber Entwidlung feines Gebirns por feinen Benoffen bevorzugt ift und zufolge beffen auch mit feinem Behirn bem Brade nach mehr leiftet. Sie benfen nicht baran ober fummern fich nicht barum, bag ein Bekanntwerten mit ber Seele felbft, ein Eingehen in ihr Centralco, Innered, baß Phochologie bazu gehort, um fich über bas Berhaltniß bet Seele jum Leibe ju vergewiffern. Und noch weniger wiffen fie ober wollen fie wiffen von jenem umfaffenben und tief bringenben Erfennen, ber speculativen Philosophie, bie und erft ben letten und grunblichften Aufschluß über bie Seele gewähren fann, fo weit menschlicher Beife ein folder zu erlangen. Gegen bie Philosophie ift vielmehr ihr Berg mit Bitterfeit erfüllt, weil beren Berfahren und Ibeen gang und gar nicht nach ihrem Sinne find, und in Unfenntniß ber großartigen Entwicklungsbewegung ber Philosophie benugen fie bie momentane, eine Benbung por bereitenbe Baufe in berfelben, um ein Triumphgeschrei über bie vermeinte Leiche ihrer Feindin ju erheben und fich mit ber Ginbilbung, nun fur immer herrn bes Plates zu fenn, zu fcmeicheln. So wenig liegt ihnen babei an einem gerechten und rechten Urtheil, bag fie burchgangig es gar nicht ber Dube werth gehalten haben, fich mit ber Philosophie irgend genugent bekannt zu machen. Bogt in seinen Bilbern aus bem Thiers und Menschleben rechnet es sich zur Ehre, baß er nie ein phislosophisches Buch habe in die Hand nehmen können, ohne das bei einzuschlafen. Büchner liefert die schreiendsten Beweise seis ner Unkenntniß ber neueren Philosophie gerade in dem, was er ihr zum Borwurf macht."

Bon ben Thatsachen bes Gehirnlebens geht ber fr. Berf. zu ben Thatsachen bes Seelenlebens über und weist auf bie Beziehung bes letteren zu Gehirn und Rersvenspftem hin.

Der allgemeine Charafter aller Seelenthatigfeit ift bas "Beiftige" im Begenfate zu allen in ber Ratur vorfommenben materiellen Thatigfeiten (S. 153). In allen Thatigfeiten bes Seelenlebens zeigt fich eine Reihe gemeinsamer Momente, welche jene von allen materiellen Vorgangen "gegenfählich abscheiben." Es ift ber eigenthumlich geistige Topus, ber fich in ber Seelenthatigfeit zeigt. Dieser Topus außert fich 1) als bas Sich felbsterscheinen ober Sichselbstoffenbarfenn, 2) als bas Sichfelbfterfassen als 3ch, 3) als bas "Sichverhalten in Beise einer 3bee" (S. 160). "Das Materielle verhalt fich ebensowenig als Ibee (S. 167), wie es fich offenbar wirb und fich als Ibee erfaßt. Es will und handelt nicht, es fest fich teine 3mede, es schafft nichts; es bewegt fich lediglich naturgesetlich in unmittelbarer Reaction auf bie geschehene Affec-"Rein Gebante foll ba jur Wirflichkeit gebracht werben, sondern bie noch gebundene Rraft folgt unmittel= bar bem Reize und Gefete. Daß bas Materielle nicht benft, fein Bewußtseyn hat, fich feine Borftellungen von ber Welt bilbet, braucht faum berührt zu werben; es hat ja auch nicht einmal Sinnesorgane bafür. Eben so fehlen ihm Gefühls und Gemutheregungen mit ben Ibealprincipien. Bom Guten, Schonen, Bahren, Bernunftigen, Rechten, felbft vom Unnehmlichen, von Schmerz und Luft weiß es nichts, weil es so weit nicht in sich geht. 216 Ich fann es fich nicht minber auch nicht erfaffen, weil es biefe Innerlichkeit, bie fur fich fepn

kann, ebensowohl objectiv nicht ift, als es subjectiv nicht so weit in fich bringt. Wenn es fich nicht fühlen, fich nicht has ben, fich nicht zu Gute tommen, nicht seinetwegen fenn fann, fo ift es eben auch tein 3ch. Und fich offenbar fenn, fich inne werben, kann es wieder nicht, weil es fich nicht genugsam concentrirt, um in fich eingehen zu konnen." Das Behirn fungirt immer particular an bestimmter Stelle, Die matericlen Function nen bes Behirns find vereinzelt, wie die jedes materiellen Rois pers. Alle Gehirnvorgange find localifirt. Bang anders verhalt fich bies mit bem Seelenleben. Unfere Seelenacte beziehen fich auf die Erregungen von allen Partien bes Gehirns mit feinen Rerven. Alle unfere geiftigen Thatigfeiten, Geben, So ren, Schmeden, Riechen, Taften, Fuhlen, Bemutheregung, geiftiges Ruhlen mit Trieben, Bewußtfeyn, Denten, Bollen, Sanbeln u. f. w. gehören ju ben Seelenacten. Die seelische . Rraft ift also ein Umfaffenbes. Die Molecularproceffe bes Behirns aber verlaufen immer nur in bestimmten hirnstellen, beftimmten Fafern und Bellen. Alle biefe Seelenacte geben in ber Innerlichfeit und Ginheit unseres Gelbft vor fich; fie find nur Aeußerungen ber Thatigfeit eines und beffelben innern Selbft (S. 172). Der Behirnforper wechselt ferner mit bem gangen Organismus feinen Stoff. Das Bewußtfeyn aber ftellt unfer 3ch une, fo weit wir une gurud erinnern fonnen, immer als ein und baffelbe bar. Das hirn hat fein eigent. liches Bestehen, es ist in "stetem Fluß." Und boch ift unser Ich immer das gleiche. Sind wir aber ein und berfelbe, fo können wir es nur in bem seyn, was wir find. Wir find Rrafts außerung, Rraft; wir fonnen also auch nur in ber Rraft ein und berfelbe fenn. Die univerfale Rraft ift nur relativ an ben Stoff mit feinen Molecularfraften und zwar feiner Art, nicht feiner Individualität nach gebunden. Wir find ein "identisch bleibenbes, fich unter allem Bechfel bes Stoffs erhaltenbes, wenn auch fich modificirendes und fortbilbendes 3ch, bie unis verfale Seelenfraft" (S. 178).

Der Raturnothwenbigfeit ber Behirnvorgange fieht

bie Freiheit bes Willens in ber Seele entgegen. Das Bewußtsehn ber Freiheit laßt fich aus feinem materiellen Borgange erflaren und auf feinen folden zurudführen. Es spricht entfchieben gegen die Behauptung, daß die Seelenthätigkeit nichts als eine Function bes Sirnes fey. Aus bem Gebanten ber Billensfreiheit entspringen bie Ibeen ber Berantwortlichfeit, bes Rechtes und ber Aflicht. Berantwortlich fann nur ber fepn, ber auch im Stande war, fo zu wollen und zu handeln, wie er follte. Benn chemische und physikalische Rrafte und ihre Befete allein unfern Billen bestimmen; fo fann weber von Freis heit ober innerer Selbstbestimmungefähigfeit noch von Berant-Der Berbrecher ift nach Bogt ein wortlichkeit bie Rebe fenn. bemitleibenswerther Kranfer. Bie fann man einem folden eine That zurechnen und ihn bestrafen? Ber fann für bie ursprüngliche Organisation seines Gehirns verantwortlich gemacht werben? Die Ibeen ber Zurechnung und Verantwortung, also bamit auch bie Ibee bes freien Billens, ohne welche bie ersteren unmöglich find, fteben in unfern privaten und gefellschaftlichen Beziehungen ale Wefenheiten feft, und nothwendig find bamit auch Recht und Pflicht im Busammenhange. Pflicht ift ein Sollen und biefes fest ein Ronnen voraus. Aus chemischen und physitalifchen Kraften fann feine Bflicht abgeleitet werben, weil bie Ubleitung ber Freiheit als ber Grundbedingung ber Bflicht aus jenem unmöglich ift. Bas ben freien Billen betrifft, werben folgende Ergebniffe ber Untersuchung (S. 200) zusammengefaßt. Bir wiffen unmittelbar von ber Freiheit unferes Willens, wie von ben außern Dingen. Schon in bem Begriffe bes Bollens liegt bie Freiheit, weil ber Begriff bes Wollens ber Gegenfan bes Muffens ift. Es find funftliche Theorien, welche bie Freiheit zur Tauschung machen wollen. Der freie Wille außert fich einmal ale bie zu voller Wirklichkeit kommende Gelbft = heit ber Seele burch Sichlosringen von allen Einwirfungen bes Gegebenen, bann als relativ abaquate Wieberbar. ftellung bes Abfoluten ju unferer Belt. nung, Berantwortlichkeit, Recht und Pflicht von

wesentlicher und untilgdarer Geltung in der Menschenwelt gründen sich nothwendig auf den freien Willen und beweisen zugleich die Freiheit des Willens. Die Freiheit des Willens ist keine absolute Ungedundenheit, sie ist Wahlfreiheit im Conslict zwischen dem Triedleden und dem besserr Bewußtseyn. Natürlich säult dabei der Einsluß äußerer Einwirtungen uicht ganz him weg. Es ist mit der Freiheit die Röglichkeit der geistigen Herrschaft über die untergeordneten Triede gegeben. Nur in der Seele, im menschlichen Willen sindet die Natur ein "Censtrum für umfassendes, gedankenhaftes Walten und Schaffen" (S. 203).

In ben Rerven und im hirn zeigt fich eine Bewegung nach ben nothwendigen Geschen ber Ratur; bie Freiheit ber Seele außert fich in ber "Entgegennahme" und "Burudweisung" Die Seele muß fich ben Nerven und bem Sim apprat zuwenden, um beibe in die rechte Bewegung zu verfegen, fle ju beleben und ihre Erregungen entgegenzunehmen. Aufmerkfamteit ber Seele auf Schmerzen vergrößert fie. motorischen und Empfindungenerven werden durch die Wendung ber Seele gegen sie in Bewegung verfett. Durch Aufmertfam, feit ber Seele auf die Einwirkungen ber Sinnesorgane wird erft ihre rechte Thatigfeit ju Stanbe gebracht. Die Seele fann in gewiffem Grabe über geiftige und finnliche Befühle Berr werben. So haben wir auch Phantastevorstellungen und Dentproceffe in unferer Bemalt. Auch felbft Dispositionen bes Behirns fteben bei und. Das abenblich ichläfrige Behirn fann bie Seele burch energisches Eingreifen zu Bornahme geiftiger Arbeiten mach machen, bas erregte mache Sirn fann fie umgefehrt zur Gewinnung bes Schlafes zur Rube bringen. Wir machen uns babei von allen Gehirnerregungen, Bedanfen und Borftellungen los. Durch energisches Wollen macht man fich zur Arbeit geschicht, burch Richtwollen ober schwaches Wollen giebt man fich ber Tragheit hin. Billensfraftige Gemutheruhe wirft bei beginnenben Krankheiten und in Epibemien schügend (S. 204-210). Die eigenthumliche Beschränktheit ber Seele zeigt fich haupt

sachlich dadurch, daß bie Kraft an fich tein Raumwesen, wie ber Ctoff an fich, fonbern "ein Beitwefen ift"; fie "breitet fich nicht im Rebeneinander aus, sondern folgt fich in ihren Dasepnsmomenten im Nacheinander." Die Seele kann also nur "fucceffip" ihre Lebensaußerungen hervortreten laffen. ferne bavon, die successive Thatigfeit ber Seele bestreiten ju wollen; aber bie Scheu vor bem Borwurfe einer materialiftischen Auffaffung hatte viele Pfpchologen ju der verfehrten Behauptung verleitet, bag mohl ber Rorper im Raume, Die Seele aber nur in ber Beit thatig fen. Dem ift aber nicht fo. Die Seele ift nicht nur in ber Zeit, sonbern auch im Raume thatig. Allerbings ift die Geele ein Rraftwesen; aber ein Rraftwesen, bas bas gange Behirn umfaßt, jebenfalls aber vermittelft bes Behirns und im Behirn thatig ift. Wenn es aber auch nicht bas gange Behirn ift, fo ift bas Behirn boch ein Korper und im Berhaltniß bes Rebeneinanderseyns feiner Theile ober bes Raumes, und ift bie Seele nicht nur im Gehirn, sondern auch in den Nerven, ben Sinneswerfzeugen und allen Lebensorganen bes Körpers, so ift fie jedenfalls innerhalb ber Grenzen bes Rörpers und nicht Schon Burbach hat in feinem außerhalb deffelben thätig. Werte über ben Bau bes Behirns hierauf aufmertsam gemacht und ben Sat von ber Thatigfeit ber Seele im Raume aufgestellt. Die Borstellungen ber Seele find nicht nur zeitlich, b. b. fie finden nicht nur nach einander statt; sondern man stellt sich auch bas Rebeneinander vor und fann ohne folches feine Borstellung eines Körpers haben. Unsere Borftellungen find auch raumlich. Auch wurde man bamit einen absoluten Dualismus grunden und Leib und Seele aus einander reißen, wenn jener nur im Raume, Diese nur in ber Beit thatig ware.

Baffenber ware es gewesen, "bie Zusammenfassung ber Ergebnisse" ber zweiten Abtheilung, welche von ben Thatsachen bes Seelenlebens in Beziehung zu Gehirn und Nervenspstem handelt, an das Ende in den letten Abschnitt zu verlegen, anstatt diesem Schlufresultat noch zwei Abschnitte über Buchner

und Maper folgen zu laffen. Logisch richtiger hatte man biefe Abschnitte ben Schlugergebniffen vorangestellt.

In ber Biberlegung ber Buchner'ichen Befampfung ber angebornen 3been zeigt ber Gr. Berf., bag bie neuere beutsche Philosophie ferne bavon ift zu behaupten, die Ibeen concreter Dinge feben fix und fertig vor aller Erfahrung urfprünglich im Beifte vorhanden; er weift nach, bag bie Ideen Producte zweier Factoren find, bes innern, ber Entwidlungsfähigfeit ober wirtlichen Seelenanlage, wie bies treffend am Unterschiebe bes menschlichen und thierischen Seelenlebens bargethan wirb, und bes außern Factore ober ber Einwirfung von Außen. Es wird gezeigt, bag ber innere Factor bei Buchner zum blogem Sirnftoffe herunterfinft, ber bas Entftehen ber Ideen nicht erflaren fann, baß fein innerer Factor gleichsam nur bie Sabigfeit ift, · burch Einwirfung ber Gegenstanbe von Außen mit Borftellungen erfüllt werben zu fonnen, bag also in biefem Factor bie Paffivitat und nicht bie Actualitat vorherricht. "Buchner, heißt es S. 227, vermag feinen Unlagen gerabe bas Wefentliche bie fer ursprunglichen Bermöglichfeit feineswege zu belaffen. wir ber Borgellan - Kanne bie Anlage guschreiben, fich mit Thee ober Raffee fullen ju laffen, fo haben wir, was bas punctum saliens betrifft, bie Buchner'ichen Unlagen wieber. Durch bas gange, einige 30 Seiten einnehmende Rapitel (angeborne 3been) geht bas Beftreben, ben Unlagen gerabe bie Rraftqualitat, bas Bermögen eigenthumlicher Actualität, zu nehmen und mit ben angebornen Ibeen zu Richte zu machen. Alles beutet barauf hin, bag Buchner gewillt ift, bie Unlagen ober bie mit ihnen versehenen hirnpartien von Außen her mit ben Ibeen, wie mit jenem Thee ober Raffee fullen und nicht im Beringften felbe aus eigenem Rraftfonds und eigener Rraftqualität erzeugen zu laffen." Das "rein außerliche Aufnehmen" ber 3bee wird besonders mit ber Stelle aus Buchner belegt (G. 228), welche also lautet: "Die Ibee (worunter hier speciell bie Ibeen bes Guten, Wahren und Schonen zu verstehen find) entsteht, indem ber Mensch aus ber ihn umgebenben objectiven Welt, bas Jebem

Gemeinsame herauslieft, sich baraus eine sogenannte ideelle Gestalt bilbet und berselben nun bas Pradicat von Wahr, Schon oder Gut beilegt." Damit hangt auch die Stelle bei Buchner zusammen: "Reine Art von Runft ist jemals im Stande gewesen, ein Ideal zu schaffen, bas nicht jede seiner Einzelheiten aus der Natur, aus der sichtbaren Welt entlehnt und alle aus berselben zusammengelesen hatte."

Mit Recht wird in der Darftellung ber praftischen Ergebniffe bes Materialismus hervorgehoben (G. 262), baß für die wiffenschaftliche Streitfrage und überhaupt für alle Theorie "nicht bas praftische Ergebniß, sondern bie theoretische Bahrheit oder Unwahrheit in erfter Linie" entscheibe. Bare ber Materialismus "bie richtige Erkenntniß", so konnte ihn "alle Troftlofigfeit" und "alle bemoralifirende Wirfung" nicht fturzen. Maper geht sogar so weit, zu behaupten, baß ber Glaube burch die materialistische Ansicht gewinne. Der Daterialismus foll als Erfat für ben religiöfen Glauben bie "Quelle neuen, größern und ftarteren Troftes", ein "Burudfehren" jur "wahren Religion" fenn. als Materialift felbft von "einem höchften Wefen." Rach ihm liegt nämlich hinter aller materiellen Thatigfeit und Rundgebung noch eine qualitas occulta, vermoge beren bie Dinge fich fo außern. Es ift ihm biefe verborgene Qualitat bas Rant'fche Ding an fich, bas bochfte Befen. Allein einmal hebt biefe Unnahme ben Materialismus felbst auf, wenn hinter ber Da= terie, die Alles in Allem fenn foll, noch eine geheime Qualitat fteden foll als Grund alles Lebens und aller Thatigfeit. Bas foll aber bann für ein Troft, was für eine Erkenntniß in einer Qualität liegen, die Riemand fennt und Riemand fennen fann, weil sie eine verborgene ist?

Es folgt in ber britten Abtheilung die speculative Naturbetrachtung.

Im Materialismus fann man als Hauptmomente bezeichenen 1) bas alle Factoren ober Elemente unserer wirklichen Welt fich auf Stoff und Kraft beschränken, 2) bag bie Rraft eine

bloße Eigenschaft bes Stoffes fey. Der Br. Berf. weift auf ein brittes Element, einen britten Factor bin, "ben Bebanten." Der Gebanke ift nicht nur im subjectiven Sinne "Denkhande lung ober Denferzeugniß bes Beiftes", er ift auch objectiv vorhanden; benn unfer Begriff ift die "Wiebervorstellung eines wirtlichen Begriffes bes Gegenstanbes." Es giebt Gebanten in ber ju erfennenden "wirklichen Welt." Auch im 3wed, ben wir erfennen, liegt ber Gebante. Will ber Materialismus auch vom 3wed nichts wiffen, fo halt er fich boch an bie Befete ber Da Befet aber ift Ratur und führt Alles auf diefe gurud. nicht Stoff und nicht Kraft. Es ift nicht allein bie Bestimmung oder Ordnung bes Berhaltens, sondern "Borausbestimmung", "ewige, wefentliche, allgemeine, unburchbrechbare Ordnung bes Berhaltens", ewige Berrichermacht, der bie Materie sich fügen muß. Das Geset bes Falls existirt, ob gerade Fallbewegungen eintreten ober nicht. Das Gefet ift Es wird unterschieden 1) ber umfaffende Bedante Bebanfe. als Etwasseyn ober bie Darstellung, 2) ber innere Bedante ober Sinn ale Begriff, Befet und 3wed, 3) ber tiefe Bebante ober bie Bebeutung als bie 3bee im engeren Sinne. Darftellung muß nicht nur bie Raumgestalt, sonbern "bie gangheitliche Erscheinung, ber volle umfaffende Gebanke" bes Dinges fenn. Das "Eigentliche, Wirkliche burch unfere ganze finnfällige Welt hindurch" ift ber Gebanke; Stoff und Rraft find bas Material bes Bebanfens (S. 299) Bon bem Gebanten als Darftellung bes Dinges wird ber innere Bebanke ober Sinngebante, welcher ben Begriff, bas Gefet und ben 3wed ente halt, unterschieben. Der tiefe Bedanke ift die Ibee im engern Begriff, Geset und 3wed find "innig verbundene partikulare Bestimmungen bes Erscheinungsgegenstanbes." 3mmer aber handelt es fich um "ben Grundgebanken." Bas ift bie "eigentliche Bebeutung" bes fich im Dinge barftellenben Begriffes, Besetes und 3medes? Der "tiefe Bebanke" bebient fich bes Gegenstandes nur ale Mittele. Er ift "bie Grundeinheit, bie in ihre Begenfage über fich hinausgehend und aus benfelben

fich wieder in fich gurudbeziehend, eben fo vollendet fich befonbert, als in aller Besonderung tief eine mit fich bleibt" (S. 325 u. 326). Der "umfaffende Gebanke" verleiht bem "Material" tas Cenn, bas Material ift ein Etwas, ein Sevenbes. Durch ben "innern Gebanten" (Begriff, 3wed, Gefet) fommt in bas "Material" bas Sennsollen." 3m Grundgebanken brudt fich bas "Sennwollen" aus. Offenbar ift es aber ein und berfelbe Bedanke, welchen ber Br. Berf. hier als ben umfaffenben ober barftellenben, ben innern ober Sinngebanten, ben tiefen ober Brundgebanken, die 3bee bezeichnet. Der Gebanke, ber fich im Stoffe und in ber Rraft verwirflicht, giebt auch biefem Stoffe ben Sinn und die Bedeutung, ift ber Begriff, bas Gefet, ber 3med bes Stoffes, und ift nur baburch Gebanke, ber fich in einer Bestimmtheit verwirklicht, als einzelnes Ding mit bestimmtem Stoff und bestimmter Rraft barftellt, bag er Bebanfe an fich ift, also ber Gebanke ift, ber jebem fich in bestimmten Stoffen und Kraften verwirklichenben Gebanken zu Grunde liegt. Rraft, Stoff und Gebante geboren überall zusammen. Allseyn ift nichts anderes, als "ber Gebanke, ber in Rraft und Stoff feine Wirklichkeit erhalt" (S. 355). Rirgende existirt ein "Gebankenloses." 3m letten Grunde ift es ein Bedanke, bie "3bee im eigentlichften Sinne", bie fich in Rraft und Stoff ausführt.

S. 371 wird im Uebergange zur organischen (Lebenstraft) ber Sat aufgestellt: "Wo wir die Erscheinung einer neuen Erzegung, Bewegung und Bethätigung antressen, mussen wir derzselben auch die Wirklichkeit einer besondern Kraftaußerung unterzlegen." Im Organismus sinden wir eine "neue und höhere Erregung, Bewegung und Bethätigung", wovon der Materialismus nichts wissen will, der Alles von physifalischen und chechischen Kraften der unorganischen Welt ableitet und das Seezlenseben zu einer bloßen Kunction des mit unorganischen Kraften sich bethätigenden Organismus macht. Das ganze organische Leben stellt sich entschieden in seiner Gestaltung und Verrichtung aller anorganischen Kraftäußerung, dem bloßen Chemismus, der

blogen Aryftallisation, ber blogen Gleftricitat entaggen. Grund fann nur "eine besondere geiftige Rraft", bie "Lebendfraft" fenn. Die "Gebanten, 3mede und 3medmäßigfeiten, bie ganze Ibee, wovon ber Organismus burchbrungen ift, bie machtige Lebenserregung, bie ununterbrochene Unterhale tung biefes Broceffes, bie gebankenhafte, organische Lebensent widlung" fprechen fur biefe eigenthumliche Rraftaugerung. Hr. Berf. betrachtet ben Organismus (S. 381) als "unorganische Materie mit ihren Darftellungen und Broceffen, Die unter ben Einflussen ber organischen Kraft organischen Typus annehmen." Die Lebensfraft ift übrigens nur eine "Borftufe jur Seele, Die in ber Sinaufbildung jum Beift begriffene Rraft, eine noch gehemmte Seele" (S. 385). Sie ift "nicht eine freie, ausführenbe Rraft, wie bie Seele, fie fteht nicht ber Materie bes Leibes als ein Unberes gegenüber, wie die Seele ihren außern Gegenstanden, fondern bestimmt fich als bie bilbenbe Innerlichkeit ber Leibesmaterie felber. Sie muß als eine alle Molekule in ihren Bereich zichende centrale Er regung gebacht werben, die ihr Leben boch eben nur in der bilbenben Durchbringung ber Materie, noch nicht in fich fels ber hat. Sie reflectirt sich noch in bie Materie, führt fich noch nicht zu eigenen Innenlebens aus" (G. 392).

Durch die Natur führt sich die Idee hindurch, und in der Natur muß die Kraft in verschiedenen der Idee gemäßen Dassenhöstusen austreten. Im Leben treten und zwei Sphären entzgegen, die "organische" und die "psychische." Der Uebergang zum Leben wird also gedacht: Im Aether erweist sich die unmittelbare Kraftäußerung als ein blos starres Jusammens und Auseinanderhalten des Stoffes, in den Weltkörpern zeigen sich die Kräste als Anziehung und Abstohung. Auf der dritten Stuse, dem Leben (Pstanze, Thier, Mensch) ist die Kraft innerliche Einheit. — Es ist diese Anschauungsweise eine willkürliche Annahme, welche übrigens ganz unabhängig von der gelungenen Widerlegung des Materialismus durch den Hrm. Bers, ist. Nach der allgemeinen Ansicht der Raturwissenschaft

ziehen sich die Atome der ponderabeln Stoffe an. Der imponsterable Aether dagegen erfüllt nicht allein alle Himmelsräume, sondern auch die Zwischenräume zwischen den ponderabeln Atomen der Körper. In den Theilen des Aethers zeigt sich aber nicht die Anziehung, sondern die Abstoßung, daher die Elastiscität desselben im höchsten Grade. Anziehung und Abstoßung erscheinen also schon im Aether und den Weltsörpern, und jener ist fein "starres Zusammens und Auseinanderhalten."

Die Seele ift "bie Kraft bes Lebenden als Ausführung, Freiheit und Fürsichseyn" (S. 415, ff.). Wenig zusagend ericheint bem Refer. Die Bergleichung bes Berhaltniffes bes Organismus zur Seele mit bem Berhaltniffe bes Staates zur Rirche. Die "Bergefellschaftung" legt ber fr. Berf. in "Staat und Rirche" aus einander (S. 422). Die Kirche ift ihm "bie Tiefe, bie Musführung und Freiheit" ber "Bergefellschaftung." Freis lich handelt es fich hier um "die Kirche in der Idee" und wird von "jeglicher wirklichen Confessionefirche" abgesehen. biefer Rlaufel wird bie Behauptung aufgestellt, bag "bie Rirche nicht unter, sonbern über bem Staate fiehe." Der Staat vertritt bie "vernunftige Ordnung", die Rirche "bie Freiheit"; bes Staates Urin ift nur "Leibesmaterialität," bie Rirche ift bie "Seele", "bie Beiftigkeit." Der "gange Inhalt bes firchlichen Lebens zeigt auch und am besten die Ueberordnung ber Kirche als die mahre Wirflichfeit ber Idee" (S. 424). Die Kirche "überfchreitet bas burgerlich ftaatliche Befellschafteleben, führt fich ju eigenem freien Cenn, jur Tiefe bes Gefellichaftslebens aus." In ber Rirche faßt fich bie Menschheit "in ihrer Befens = und grundlichen Ginheit." Der Staat hat nur "thatsach= liche Berhaltniffe", bie Rirche bie "Offenbarung" und Auslegung "ber Beilswahrheit" (S. 125). Die Tenbeng ber Rirche übersteigt "alle burgerlich ftaatliche Tenbeng, wie bas Seelenleben bas Leibliche. Der Staat ift "ber Gebante, bie Bernunft ober 3bee ber menschlichen Befellschaft, insofern fie fich noch als eine gehemmte in die burgerliche Befellschaft zuruchbezieht." Die Rirche ift bie "Bertiefung und Befreiung biefer Bernunft

ober 3bee bes Menschenthums, bas Bervorireten als felbfte heitlicher Gebanke, als ber Grundgebanke, bie Bernunft, bie Ibee bes Menschenthums und alles Senns felber" (sic). Refer. ift mit ben hier ausgesprochenen Unfichten bes Grn. Berf. über bas Berhaltnig bes Staates zur Rirche feinesweas einverstanben. Man fann bie Gefellschaft nicht in Staat und Rirche auseinanderlegen, fo bag bie Rirche als eine vom Staate freie, für sich allein bestehenbe und über bem Staate ftebende Bergesellschaftung erscheint. Der Staat ift bie Korm ber Bergefellschaftung, welche alle Bergefellschaftungen in sich faßt, welche allen erft ihre Gultigkeit und ihren Bestand giebt, ohne welche teine Bergefellschaftung möglich ift. Er umfaßt bas Gefammtleben ber Menschen, welche als Bolf zu seinem Berbande gehören, das innere und äußere, das politische und religiofe, das wiffenschaftliche, fünstlerische und sittliche. ware die Rirche ein Staat im Staate, ober ein Staat außerhalb bes Staates, was bie Römlinge ober Ultramontanen erftreben und mas überall, zur herrschaft gelangt, ben Ruin bes Des Staates nachfter 3wed ift zwar zu-Staates herbeiführt. nachft ber politische und juriftische, aber ber lette und bochfte ift bie humanitat. Darum hat ber Staat ber Rirche gegenüber fein Recht; fie ift eine Gefellschaft von Mitgliebern bes Staates, bie fich zur Ausübung einer bestimmten Religion vereinigen. Die Kirche hat alfo immer ein bestimmtes Bekenntniß, und auch bie Kirche in ber Ibee kann nicht anders als mit einem beftimmten Zwede gebacht werben. Diefer aber fann fein andrer - benn bies liegt ja eben in ber Ibee ber Rirche - als Relie gion seyn. Immer aber wird bie Religion nicht nur eine praftifche, fonbern auch eine theoretische Seite haben, welche immer in Korm eines Bekenntniffes, wenn biefes auch noch fo frei ift, gefaßt werben muß. Religion ift aber immer, theoretisch genommen, Borftellung, fubjective Auffaffung Gottes. Die Befenntniffe find verschieben, wie bie Menschen und ihre Auffasfungeweisen. Die Philosophie halt fich an bas Objective, frei von subjectiver Borftellung, ben Begriff an fich. Die Tiefe

ber Bergefellschaftung fann nicht in ber Kirche liegen, ba ber Staat "bie Grundlage und Burzel jeber Bergefellschaftung ift, Die Freiheit nicht mehr in ihr als im Staate, ba in biefem bie Bewalt liegt und biefe bie Freiheit giebt ober beschränft, bie Ausführung nicht, ba ber Staat als Gesellschaft seiner Ratur unb seinem Wefen nach alter als bie Rirche ift. Die Kirche fann barum nicht über, fie muß unter bem Staate fteben. Gie ift gegenüber bem Staate ale ber allgemeinen menschlichen Bergesellschaftung nur eine Sonbergesellschaft. Man will sich mit ber Unterscheidung zwischen ber Rirche in ber Ibee und ber Confessions. Allein bie Rirche ift eben immer und jedesmal, wenn fle in's Leben trit, Confessionsfirche. Es wird nie confeffionelofe Rirchen geben, und wenn fie also auftreten, haben fie ichon ben Reim bes Unterganges in fich. Philosophen beburfen für ihre Philosophie feiner Rirche. Der Staat ift nicht ber Leib und die Kirche die Seele; benn ber Staat umfaßt ben gangen Menfchen, bie gange Berson, bas leibliche und feelische Wenn Staaten und Rirchen in's Leben treten, zeigt Dafenn. fich gerade Die Freiheit, Die Bernunft auf Ceite bes Staates: ja bie Rirche ftrebt nicht felten mehr nach bem Materiellen als ber Staat. Im Romanismus und in ben theofratischen Staaten zeigt fich jene Suprematie und Freiheit ber Rirche überall von ber verberblichen Seite. Rirgente herrscht bie Bernunft weniger, ift die Seele in ihrer freien Thatigfeit mehr gehemmt, als unter biefen Formen, und boch nabern fie fich am meiften bemjenigen, mas ber Gr. Berf. feine Rirche in ber 3bee nennt. Denn hier zeigt fich bie "Ueberordnung" über ben Staat, wenigftens ftrebt man barnach, hier "überschreitet man bas forperlich ftaatliche Gefellschaftsleben", hier will man ein "eigenes freies Cenn" und eine "grundliche Wesenseinheit", hier überfteigt man "alle burgerlich ftaatliche Tenbenz." Der Ultramontanismus und ber theofratische Staat machen bie burgerliche Gefellschaft gu einer "gehemmten", fie wollen bas Menschenthum "befreien", "felbständiger Bebanke", ja bie "Ibee alles mahren" Sepns fenn. Aber find fie wirklich bie Kirche in ber Ibee? Weim man barunter bie Rirche, wie fie fenn foll, bas Bollfommenheitsbild einer Rirche im Berhaltniffe jum Staate versteht, find fie es gewiß nicht.

Die von S. 433 an aufgezählten Grunde für die Unsterblichkeit find mehr als Motive eines vernünftigen Glaubens ober einer Hoffnung auf Fortbauer, benn als Beweisgrunde ber Wiffenschaft zu betrachten.

Uebrigens ift bieses Buch, tros einzelner angebeuteter Mangel, seiner grundlichen Widerlegung bes Materialismus wegen jebem vorurtheilslosen Leser zu empfehlen.

R. M. v. Meichlin : Delbegg.

Die Grenzen und der Urfprung der menfolichen Ertennts niß im Gegensate zu Kant und hegel. Naturaliftische teleologische Durchführung des mechanischen Princips von Dr. heinrich Czolbe, Arzt in Königsberg. Jena und Leipzig. hermann Costenoble. 1865. gr. 8. VIII und 282 S.

Der gelehrte, burch eine Reihe von Schriften bekannte St. Berf. will in ber vorliegenden Schrift nachweisen, bag unsere finnlichen Wahrnehmungen und bas baraus entstehenbe Denfen nur subjective Erscheinungen, aber in einer diese Rörperwelt burchbringenben und mit ihr mechanisch zusammenhangenben, unendlichen, aus Empfindungen und Gefühlen bestehenden Belt. Sobann will er zeigen, wie burch bie in unserm feele finb. Behirne fattfindende Einwirfung ber physifalischen Sinnebreize auf die Weltseele sensualistisch ein vollkommen treues Abbild ber objectiven Welt entstehen fann. Es foll auf biefe Beife ein "bisher noch nie betretener Weg in bem Urwalbe ber Specus lation zur Löfung bes Kant- Segelschen Broblems gefunden werben" (S. V.). Dieses Broblem bezieht fich auf die Anficht Rants und hegels über bas Berhaltnig bes Objectes jum Gubject. Der herr Berf., beffen Schriften einen entschieben materialifis schen Charafter haben, meint schon in seiner 1855 erschienenen Schrift: "Reue Darftellung bes Sensualismus" über ben Da=

terialismus hinaus gegangen zu sebn. Er gesteht zwar zu, baß er in biefer Schrift "aus ben physikalischen Bewegungen ber Raterie Empfindungen und Gefühle als bie Elemente ber Seele ju entwideln versucht habe." Daburch, bag er, wie er fagt, "bie organische Form fur Etwas Elementares ober Anfangs. loses, Ewiges und damit auch die Ewigfeit ber gangen Weltordnung annehmen mußte," ift er über ben Standpunft bes Materialismus nicht hinausgegangen, ba eben biefe gange Beltordnung von une nur burch bas Denfen erfannt wird, bas fo gut Materie nach bem herren Berf. ift, ale bie burch baffelbe erfannte organisch geformte Materie. Wenn bie Elemente unferer Seele Emfindungen und Befühle und biefe allein nur fich mechanisch bewegende Stoffe find, so muffen fie auch die Clemente unferes Dentens fenn, weil biefes eine ohne bie Beftandtheile ber Seele unmögliche Thatigfeit ift. Dann ift auch bas Denken eine mechanische Bewegung ber Seele. Der Br. Berf. will fich nun in ber porliegenben Schrift baburch über bie Unficht bes Materialismus erheben, bag er bie Ableitung ber Empfindungen und Gefühle aus ber Materie ale einen "Brrthum" bezeichnet (G. VI.). Geine Auffaffung ber Welt foll eine "burch und burch mechanische," aber "feine materialistische" fenn. Er will fogar im Gegentheile "eine grundliche Widerlegung bes Materialismus" geben (S. VII.). In ber vorliegenden Schrift foll ber "Raturalismus" bargeftellt werben, und biefer ben von ihm "wesentlich verschiebenen Materialismus befinitiv wiberlegen."

Das durch die Vollsommenheit bedingte Glüc jedes fühlenden Wesens wird als letter Zweck der Welt oder als ideale Grenze der Erkenntniß bestimmt, Materie und Raum als die ersten sundamentalen, die zwecknäßigen Formen als die zweiten fundamentalen Grenzen derselben. Endlich nimmt der Herr Verf. noch "im Raume verborgene Empfindungen und Gesühle", welche er die "Weltseele" nennt, an. Diese sollen die dritte Grenze bilden und in Verbindung mit der von ihnen durchdrungenen Körperwelt der Ursprung der Erkenntniß sepn. Unter Grenzen werben hier bie eigentlichen Elemente unseres Erkennens venstunben. Mit den Grenzen der ersten und zweiten Klasse, der Materie und dem Raume und den zwecknäßigen Formen, sommt man indeß noch nicht über den Materialismus hinaus, denn dasselbe nimmt auch der Materialist an. Es könnte daher nur bei den Empfindungen und Gefühlen, der Weltseele, sich anders verhalten.

Von der fünffachen finnlichen Wahrnehmung aus schlicht der Hr. Verf. "per analogiam auf eine aus Atomen in zweckmäßigen Formen zusammengefügte, von dem unendlichen Raume durchdrungene und ewige Körperwelt" (S. 193). Drei Dinge werden als "ursprünglich und auf das Schärfste verschieden" bettachtet, "die unorganische Welt, die Organismen und der Geist." Sie hängen "rein mechanisch" unter einander zusammen und bewegen sich "rein mechanisch.". Der Zweck "dieses erhabenen Wechanismus" (sic) ist das durch die möglichste Bollommen heit bedingte Glück jedes fühlenden Wesens" (S. 5). Es giebt nur eine diesseitige oder wirkliche, keine jenseitige" oder "theologische" Welt. Der Hr. Verf. nennt dieses Flück die "idealt Grenze" der Erkenntniß und unterscheidet es von dem "einzitigen Streben nach sinnlichem Glücke und von dem einseitigen Egoismus."

Dieses Glück wird als das Grundprincip der Moral und bes Rechtes ausgestellt und damit der längst widerlegte eudämsnistische Standpunkt zum Endziel des menschlichen Strebens gis macht (S. 3—14). Sodann geht der Hr. Verf. zum Racht weise eines principiellen Zusammenhanges zwischen Moral, Rationalökonomie und Rechtswissenschaft über (S. 15—24). Daran reiht sich die Entwickelung des Gewissens und der sittlichen Freiheit (S. 25—40). Das "zweisache sittliche Verhältnis des Menschen zur natürlichen Welt" soll "der tiesste Grund einersseits der Theologie, anderseits des Naturalismus" senn. Der Hr. Verf. unterscheidet nämlich, was dieses zweisache sittliche Verhältnis betrifft, "sittliche und rechtliche Pflichten gegen und selbst und gegen Andere und Pflichten gegen Gott. Die Zuschstells und gegen Andere und Pflichten gegen Gott. Die Zuschstells

mit Dank gegen bie Weltfügung bie Freuben, welche fie ihm bietet, und ertragt bie in ber Ordnung ber Dinge liegenden Aber er mußte blind fenn und auf ben Bebrauch feis ner Bernunft verzichten, wenn er ben Schatten neben bem Lichte, wenn er bas Mangelhafte und Ungureichende im Berhaltniffe bes Gludes und ber Tugend, bes Rechtes und bes Unrechtes, ber Freuden und Leiben, bes Guten und Bofen in biefer naturlichen Welt verfennen wollte. Diese Erfenntniß ift feine Unaufriebenheit, fein unsittliches Berhaltuiß, fondern fie ift in der ruhigen Beobachtung ber Weltereigniffe und Beltzuftanbe be-Behört es etwa zur Vollfommenheit Diefer "einzigen naturlichen ober wirklichen Welt", wenn auch noch "Geift und Gemuth" bagu gerechnet werben, bag ber Mensch schon in feiner Geburt verfruppelt ober, in ben Lafterhöhlen geboren und erzogen, bem Bofen anheimfällt, ehe er auch nur einen Unterschied bes Buten fennt, gehört jenes geachtete, faum auf irgenb eine Freude Unspruch machen fonnende, halb verhungerte und theilweise wirklich verhungernde Broletariat, jenes Triumphiren ber Schurferei und Beuchelei, ber Untergang ber ebeln, verfannten Tugend, bas Martern und Sinfchlachten von Millionen burch bie Despotie, burch Unverftand und Bosheit mit jur Bollfommenheit ber einzigen Belt? Ift es nicht gerabe ber Mensch, ber ben größten Theil bes Schattens, bes Elenbes in die dieffeitige Welt wirft? Ift eine folche Ungufriedenheit b. h. die Unluft über bas Leiben und Glend, über ben physis schen, intellectuellen und fittlichen Mangel biefer Belt etwa "unfittlich?" . Man mußte mehr als Mensch sehn b. h. man mußte feine menschlichen Gefühle und Triebe haben, um mit folden Dingen zufrieben zu fenn. Man tann alfo unmöglich aus ber Bufriedenheit mit Diefer Welt bie Unnahme ihrer alleinigen Exifteng und bie Ausschließung ber "jenfeitigen ober theologischen Welt" begrunden, man wird im Gegentheile ba, wo man fur ben Glauben an ein Jenfeits nach Begrundung fucht, ju bem in ber menschlichen Natur liegenben Streben nach Bollfommen. beit und zu allen jenen Thatfachen die Zuflucht nehmen, welche

auf ein Digverhaltniß ber Tugend und bes Gludes ichließen Die Berwerfung bes Glaubens an eine überfinnliche Belt ift barum ichon in ihrer erften Begruntung (G. 41 - 58) Das "burch bie möglichfte Bollfommenheit bebingte Blud jebes fühlenben Befens" foll ber "lette 3wed ber Belt", Die "ibeale Grenze der Erfenntniß" seyn. Erreicht aber ber Menich in biefer "allein existirenden Welt bes Dieffeits" feine möglichfte Bollfommenheit und ben 3wed bes Gludes, unb, wenn er ihm nicht erreicht, wie fann man burch Die Bufriebenbeit mit biefer Welt und burch einen 3med, ber nicht erreicht wirb, Die alleinige Birflichfeit biefer Belt barthun wollen?

Die sinnlichen Bahrnehmungen werben nun zerlegt und bas Caufalverbaltnis in ber Dechanif zur Erflarung angewenbet (S. 61 - 73). Durch Analogie foll bann aus gewiffen fpeciellen Borftellungen und Bahrnehmungen geschloffen werben, baß bie "fubjectiven finnlichen Wahrnehmungen im Allgemeinen burch eine aus Atomen zusammengefügte Rorperwelt und beren physifalifche und chemische Bewegungen zwar feineswegs allein bewirft, wohl aber objectiv bedingt find" (G. 74 - 94). Die "Borftellungen bes Raumes, ber Beit, bes Cepus nebft ben nothwendigen und allgemeinen Wahrheiten Rants ober ben fpnthetischen Urtheilen a priori" werden "subjective Abbilder objectiver Dinge" genannt (S. 95 - 107). Der Raum ift also nach bem Srn. Berf. ein "Ding", wahrend er weber Ding noch Gigenfchaft bes Dinges fenn fann; nicht Ding, weil hier ber Raum ein Ding feyn mußte, in welchem die Dinge find, also übrig bleiben mußte, wenn bie Dinge aufgehoben werben. Wenn aber alle Dinge hinweggebacht werden, so wird auch ber Raum aufgeboben. Der Raum ift aber auch feine Gigenschaft; benn man kann ihn nicht, wie die andern Eigenschaften, vom Dinge hinwegnehmen, weil in diesem Falle fein Ding mehr ba ift. Raum ift weber ein subs noch ein objectives Ding, sondern ein subs und objectives Berhältniß bes Sepns ber Dinge, bas Rebeneinanderseyn. Daffelbe gilt von der Zeit, nur daß fie bas Nacheinanderseyn ber Dinge ift. Seyn ift fein Abbith eines objectiven Dinges; benn objectiv find alle Dinge Einzelnheiten; es ist ber von allen Dingen, die jemals waren, sind und senn werden, abgezogene, allgemeine Begriff, der durch die Dinge objective und durch die Borstellungen berfelben subjective Bedeutung hat.

"Die Reigbarkeit ober bas Leben ber Draanismen" ift "allein burch bie eigenthumliche Busammensetzung ber fichtbaren und unfichtbaren Theile bebingt." Da bie "ursprungliche Entftehung" ihrer Form bem herrn Berf. "unbegreiflich" erscheint, fo wird bie "Ewigfeit ber gangen Beltordnung" als "nothwenbig angenommen (S. 111 - 128). Dies ift ein mertwurbiges Bugeftanbnif. welches ber Materialismus bem Spiritualismus macht. Die ursprungliche Entstehung ber Dragnismen ift "unbegreiflich", also muß bie Beltorbnung ewig fenn. Wenn man eine Behauptung aus ber Unbegreiflichfeit einer Erscheinung begrunden will, fo tonnte man wohl auch bie von bem Brn. Berf. perhorrescirte "theologische Belt" auf folche Unbegreife lichfeit grunben. Man fonnte nach biefer Schlusweise bee orn. Berf. ebenso gut fagen: Es ift unbegreiflich, wie bie Atome ber Körperwelt zu biefer Ordnung gefommen find, alfo muffen wir einen Ordner biefer Welt annehmen; es ift unbegreiflich, wie ber unendliche Bervollfemmnungstrieb fich ein Biel fegen fann, bas in Diefer Welt nicht erreicht wird; also muß bie Seele nach bem Enbe biefes finnlichen Dasepns fortbauern; und boch perhorrescirt ber Br. Berf., ber biefe Schlufweise bei ber Unnahme ber Ewigfeit ber Weltordnung anwenbet, ben "perfönlichen und urperfönlichen Gott" und die "Unsterblichfeit ber Seele." Ja, er will fogar bas Wort: Gott als Inbegriff bes Wahren "Guten und Schonen nicht beibehalten" und nennt biefen Ausbrud "nicht richtig", ba "bies ju Digverftanbniffen führen und als eine ben Theologen mit Recht verächtliche Seuche lei erfcheinen fann" (S. 57). Der Br. Berf. verwirft als Urface ber Bewegung ber Organismen "bie unbegreifliche Lebensfraft" und nimmt bafur bie "eigenthumliche Structur und bie baburd bestimmte Form" an. Wenn er aber aus ber Unbegreiflichfeit

bes Entstehens ber Organismen auf bie Ewigfeit ihrer Orbnung fchließt, mußte er nicht confequent bicfelbe Schlufweise auch hier anwenden und fagen: Das Leben ber Organismen ift uns nach einer zufälligen Berbindung von Atomen, nach einer blos mechanischen Bewegung berfelben "unbegreiflich; " also mufsen wir auf eine bilbende Rraft in ihnen, auf bie Lebenofraft ichließen? Dber ift vielleicht biefes Leben mehr begreiflich, wenn man es von ber Structur und Form ableitet? Wie fommen bie Atome ju biefer Structur und Form? Wenn man bie Structur von ber Form ber Bewegung ableitet, fo hat man ein Unbegreifliches auf ein anderes Unbegreifliches gurudgeschoben und ein Rathfel burch ein neues Rathfel erflart. Diefes wird aber auch burch bie Unnahme ber Ewigfeit biefer Structur nicht gelöft; benn bann ift bie Unbegreiflichfeit eine ewige, mabrend sie vorher eine zeitliche b. h. eine solche war, die vielleicht durch Löfung bes Rathfels aufgehoben murbe. Wer erflart bie Ordnung ber Welt burch bie bloge Unnahme ihrer Ewigfeit? Gin ewigee Rathfel ift noch rathfelhafter, ale ein vorübergehendes. Bo einmal ber Unbegreiflichfeit ale Schlugprincip ber Beg eröffnet ift, ba horen die Verftandesschluffe und die Erfahrungsbeweise auf und bas Reich ber Einbilbungefraft beginnt. Die zwedmäßigen Formen ber Welt follen ewig feyn und baher und von ihrer hieburch bedingten Bewegung bas eigenthumliche organische Leben tommen. Allein bie Erfahrung zeigt une, bag bie Drganismen entstehen und vergeben, und bag bie zwedmäßigen Formen mit ihnen einen Anfang und ein Ende nehmen. Wie fann bie organische Thatigkeit burch bie Ewigkeit ber zwedmaßis gen Formen ihre Begrundung erhalten, wenn eben biefe zwedmäßigen Kormen in ben organischen Einzelwesen anfangen und aufhören? Der fr. Berf. findet gegen biefe Einwendung barin einen Ausweg, bag er G. 127 fagt: "Es ift felbfroerftanblich nicht gemeint, bag bie veranberlichen, verganglichen Individuen ber Bett ewig ba waren, fonbern nur bas, mas in allem biesem Beranberlichen gleich bleibt: ihr objectiver Begriff, ihre Ibee, ihr Befen." Bas ift aber ber objective Begriff, bie 3bee, bas

Wesen des Dinges ohne die Dinge? Sie sind ja nur daburch etwas, wenn bie Dinge find. Dit bem Aufhoren ber Dinge hort auch ihr objectiver Begriff, ihre Ibee, ihr objectives Wefen Wenn nun alle Dinge Einzelnheiten finb - und andere Dinge können nicht entstehen und vergehen ober anfangen und aufboren - fo fann man, wenn man mit bem herren Berf. alles Uebersinnliche verwirft und keine andere Belt als die naturliche, ericheinende tennt, unmöglich bie Ewigfeit ber Ibee und jugleich bie Zeitlichkeit ber Dinge annehmen; bann mußte ja bas Befen ber Dinge vor ben Dingen existiren, und boch giebt es ja-nach bem herren Berf. feine andere Belt, ale biefe Belt ber erfcheinenben Dinge. Der Br. Berf. nimmt bie Emigfeit ber Beltordnung, ber Erbe, ber Sonne, bes Sternhimmels an, ohne au bebenten, bag wenn bie Ginzelwesen ber Erbe nicht ewig find, fondern anfangen und aufhören, wenn man einen Anfang in ber Gestaltung einzelner Erbförper annimmt, es unmöglich ift, eine Anfangolofigfeit ber Erte, ber Conne, ber Sterne, wie sie und erscheinen, zu behaupten, ba ja auch biefe Ginzelwefen find und ben Raturgeschen ber allmäligen Bilbung, bes Entstehens aus ursprünglichen Reimen und einer bilbenben, in ihnen thatigen Kraft unterliegen. Die Wiberlegungen ber von ber Aftronomie und Geologie geltent gemachten Grunde gegen bie Anfangelofigfeit ber Belt in ihrer jegigen Ordnung find nicht genügend begrundet und find, bie fosmogonischen Unfichten biefer Wiffenschaften zu beseitigen, nicht im Stande (G. 129 ·-- 168).

Weil die Zweckmäßigkeit der Weltordnung existirt, welche nach dem Herrn Berf. das "umfassendste aller ewigen Raturgesete" ist, so soll sene wegen "der Anfangslosigkeit" keines Subsiectes zu ihrer Entstehung bedürfen" (S. 169 — 181). Aber wenn auch die Materie aus ewigen Atomen besteht und diese sich von Ewigkeit bewegen, so ist noch immer keine zwecknäßige Belt da. Diese ist in ihrer Ewigkeit nach des Herrn Berf. Ansicht nur durch die Ewigkeit der "zwecknäßigen Formen" begründet. Was sind aber Formen ohne Stoff? Schon Aristoteles hat nach.

gewiesen, daß Form nicht ohne Stoff, Stoff nicht ohne Form gedacht werden kann. Die Zwedmäßigkeit soll nicht im Stoff, sondern in der Form liegen. Der Zwed wird aber erft dann realisirt, wenn die Atome zusammentreten, und diese bewegen sich durchaus nur mechanisch ohne jedes Agens einer Lebenstraft, welche nach dem herrn Berf. ein "Unbegreisliches" ist.

Die Formen ber Welt entstehen aber, wie bie Erfahrung zeigt und die nach den geologischen und palaontologischen Forschungen untergegangenen Formen nachweisen, welche ben jegigen Formen Raum gegeben haben. Ge zeigt fich gerade in ber Formgestaltung ein Umwandeln, ein ewiges Wechseln. bie Ewigfeit ber zwedmäßigen Formen baburch beweisen, baß man nicht begreifen fann, wie biefe ursprünglich entstehen, fo fann man ja eben fo wenig begreifen, wie fie gegenwärtig ents fteben, was boch wirklich geschieht, noch wie zwedmäßige Formen überhaupt gerabe bann sich zeigen, wenn ein Zweck burch bie Berbindung ber Stoffe verwirklicht wirb. Ja, Die Anfangs. lofigteit ber Formen ift überhaupt unbegreiflich und bie Ewigfeit der Weltordnung ift eben fo unbegreiflich, ja noch unbegreiflicher als das Entstehen zwedmäßiger Formen. Die Unbegreiflichkeit schwindet, sobald die Ordnung nicht nur passiv, sondern activ gebacht wirb. Es fann fein Beltgeordnetes ohne ein Beltorb-Ift jenes anfangolos, so ift es auch nenbes gebadit merben. biefes. Ja, es ift jenes ohne biefes gar nicht bentbar. ein Geordnetes ift, muß auch ein Ordnendes fenn, fo gewiß, als jebes Gebildete ober Geformte ein Bildendes ober Formenbes, jebe Wirfung ein Wirfenbes voraussest. Das Orbnenbe, Bilbende, Wirkende ift aber feine Form, benn Form ift ja Ordnung, Bilbung, Wirfung. Das Orbnende ift Thatigfeit, Thatiges und bas zwedmäßig Ordnende bas zwedmäßig Thatige. Ift nun die zwedmäßige Ordnung anfangslos, fo muß es noch vielmehr bas feyn, was ber zeitlichen Auffaffung noch vorausgeht, bie zwedmäßige Thatigfeit. Es ift baber nicht abzuseben, wie ber Gr. Berf., wenn er bas Unbegreifliche begreiflich machen will, Gott nicht nur als perfonlich, sonbern auch unperfonlich

verwerfen fann. Sogar die Annahme bieser einzigen Welt, wenn man mit dem Herrn Berf. "die Idee der vollkommenen zweiten oder übernatürlichen" nicht annehmen will, führt zur Annahme einer zweckmäßig wirkenden Thätigkeit in der Welt.

Die "Aehnlichkeiten in ber Natur" werden als "objectiver Grund bes Berftanbes", ihre "Zwedmäßigfeit" als "objectiver Grund" ber Bernunft, bas Schone als ber Inbegriff "berjenis gen speciellen ruhenben und bewegten Formen ber Belt" und "gewiffer Berbindungen" bezeichnet, welche in ber Seele eine besondere Battung von angenehmen Befühl erregen" (S. 182-190). Damit ift aber immer noch nicht erflart, wie die Seele jum Berftanbe und zur Bernunft, wie fie zur Ibee bes Scho-Weil bas "Urtheilen, Begreifen und Schließen nen gelangt. "Berftand" genannt wird, fo foll ber "objective Grund" beffelben in ber "Aehnlichkeit ber Dinge" liegen. Einmal findet ber vergleichenbe, trennenbe und verbindende Berftand nicht nur Aehnlichkeiten, sondern auch Unahnlichkeiten, er unterscheibet. objective Grund mußte alfo nicht nur in ber Achnlichkeit, fonbern auch in ber Unähnlichkeit ber Dinge liegen. Daburch ift aber nicht, wie ber Br. Berf. S. 183 will, Die "spiritualiftische Meinung widerlegt, daß der Berftand ein besonderes Bermogen einer im Behirn befindlichen übernatürlichen Seele (sic) fen." Ebenfo foll burch ben Nachweis ber 3medmäßigfeit ber Welt als bes "objectiven Grundes bes zwedmäßigen ober vernunftigen Denkens ober ber Bernunft" bie Unhaltbarkeit ber Bernunft als einer "besondern Seelenfraft" bargethan werben. jectiver Grund bes Schonen werben gewiffe "ruhenbe und bewegte Formen" angenommen. Allein handelt es fich bei ber Begrundung bes Berftanbes, ber Bernunft und bes Schonen nur um ben objectiven, nicht auch um ben subjectiven Grund, handelt es sich nur um die objectiven, nicht auch um die subjectiven Bedingungen? Liegen bie letteren nicht in ber Dentfraft bes Berftanbes und ber Bernunft, in bem Schonheitefinne bes Menschengeistes, und fonnen biefe Erscheinungen burch eine

Seinr. Cholbe: Die Grenzen u. ber Urfprung b. menfchl. 2c. 107 "rein mechanische Bewegung", ohne Annahme "ber unbegreiflichen Lebenöfraft" erklart werben?

Der Gr. Berf. geht nun zur Aunalyse ber Empfindungen und Befühle über und behauptet ein "Gleichgewicht und Berschwinden berfelben im Raume" und "ihr Wieberauftreten burch Bewegungen bes Bebirns von bestimmter Beschwindigfeit und Intenfitat" (S. 193 — 209). Die Welt ift "aus Atomen in zwedmäßigen Formen zusammengefügt", eine "ewige Rorperwelt." Auch bie Sinneswahrnehmungen und ihre Beziehung jur Rorperwelt follen nun "principiell begrundet" und in ihre "Glemente gerlegt" werben. Jebe "einem ruhenden ober bewegten Körper entsprechende Sinneswahrnehmung" ift aus "Empfindungen und Befühlen mofaitartig zusammengesett" (sic). Das Bewußtseyn ift ber "gemeinsame Bestandtheil ber Empfindungen und Gefühle." Die Empfindungen und Gefühle find aber nicht neben einanber in "mofaitartiger Busammenfepung", fonbern fie folgen auf einander ober nach einander. Der Bestandtheil ber Empfinbungen find Die "Sinnesqualitäten", Des Gefühls " bie Befühlsqualitaten." 3hre Berbindung ift "bas Bewußtseyn." 3ft bas Bewußtsepn ein bloges Empfinden oder Kühlen oder eine Berbindung ihrer Qualitaten? ift es nicht vielmehr ein Wiffen von bem Seyn bes Wiffenben, mas nur burch Denken, nicht aber burch Empfinden und Ruhlen erreicht mirb? Die Bestandtheile ber Empfindungen und Gefühle an fich und in ihrer Berbindung find "ursprunglich" ober "elementar." Beil ber Gr. Berf. erflatt, bag er biefe psychischen Erscheinungen aus ben "fich anziehenden und abstoßenden Atomen der Körperwelt" nicht ableiten fann, vertheidigt er ihre Urfprunglichfeit. "Die phyfifalifchen Eigenschaften (S. 197) unterscheiben fich fo wesentlich von ber Eigenschaft bes Empfindens und Fuhlens, bag es als eben, fo unbegreiflich erflart werben muß, wie burch bie bloge eigenthumliche Busammenfugung gewiffer chemischer Grundftoffe ein empfinbenbes und fühlenbes Bewebe entftehen foll, als es fruher unbegreiflich mar, wie burch bie bloße eigenthumliche Rebeneinanderfügung ober Combination ber an fich planlosen Grunds stoffe die planmäßigen organischen Formen eutstehen sollen. Ebensowenig, als die mechanische Bewegung allein in eine organische, kann sie in Empfindung umschlagen.

"Wie die organischen Formen als ewig, unentstanden oder elementar angesehen werden mußten, so ist es auch mit Empsindung und Gefühl." Hier geht der Hr. Vers. zu Werke, wie ein Geg' ner des Materialismus. Ersagt S. 198, "der Materialismus" leite Alles von der Materie ab, er habe "früher daran geglaubt", es sey aber "eine falsche Auffassung", er sen "aufs Gründlichste davon zurückgekommen." "Die organischen Formen, wie die Empsindungen und Gefühle" stehen nach ihm "selbstständig und unsabhängig neben der Materie."

Sehen wir barum zu, wie der Hr. Verf. über ben Materialismus hinaus gelangt. Die letten Bestandtheile der Best sind ihm dreisach, die Atome der Körperwelt, die "durch die selben realissiren, wenn auch keineswegs abgeleiteten zwecknäßigen Formen" und die Empfindungen und Gefühle, "aus weichen lettern sämmtliche Seelenvorgänge zusammengesetzt sind." Die "Trinitätsansicht" ist die "allein richtige."

Die Empfindungen und Gefühle treten "in Folge von Reigen b. h. Bewegungen in Menschen und Thieren" auf. Benn fle auch "scheinbar früher nicht ba waren", so muffen fle , boch irgendwo verborgen fenn" und aus "biefer Berborgenheit auf gewiffe Beranlaffungen hervortreten (G. 199). Empfindnngen und Befühle "ruhen, einander bas Bleichgewicht haltend, in bem die Rorperwelt, mithin auch bas Gehirn ber Denfchen und Thiere burchbringenben unbegrenzten Raume." Sie find ber "ruhende Inhalt beffelben", als "tobte unfichtbare Spannfran Durch "gang bestimmte Behirnbewegunüberall vorhanden." gen" werben fie ale "lebenbige, jum Bewußtfeyn fommente Rrafte freigemacht ober ausgeloft" (S. 200). Es wird angenommen, daß die "fammtlichen bentbaren Empfindungen und Befühle überall ober in bemfelben einen Raume gleichmaßig vors handen find und fich burchbringen." Co muffen biefe, wie fich ausschließende Bewegungen bie jusammentreffen, "als solche

ganglich verschwinden und nur in ihrer Wirtung unfichtbar fortbefteben. Diese unter gemiffen jufammentreffenben Bewegungen bes Behirns jum Boricheine fommente, an fich verborgene und verschwundene, aber immer noch fortbestehenbe Qualitat ber Empfindungen und Befühle, - bas verborgene, unter gewiffen Bewegungen jum Borfchein. fommenbe Bewußtfebn ift bie "Belt-Der materialiftische Standpunft fennt nur feele" (G. 201). "Materie, Bewegung und Raum." Deshalb, weil ber Gr. Berf. Die Empfindungen und Gefühle nicht von der Materie ableiten und fein Materialift fenn will, muffen fie im Raume senn (S. 208). Der Geift ift ihm nicht eine "Function bes Rervenspfteme" fondern eine "rein mechanische Meußerung ber unabhängigen Beltfeele, welche bas Rervensyftem nur vermittelt." So foll bas psychische Beschehen ein "medanisches" sebn (S. 209). Wenn bie Empfindungen und Gefühle fich mit Behirnbewegungen verbinden, entstehen "Mosaifbilber " und Dic Seele bes Menichen ift bie "Summe ber burch Behirnthatig-. feit bedingten, aus Empfindungen und Befühlen ber Weltfeele fich zusammenfügenden und in berselben wieder verschwindenden Mosaifbilder" (S. 210) — 245). Die Empfindungen und Befühle, bie an fich verborgen find, bie nicht hervortreten, find nun aber feine Empfindungen und Gefühle. Es ift bas Befen bes Gefühle, innerlich ober fubjectiv ju fenn. Wenn fie auch au-Ber une ober objectiv find, fo find fle es fur une boch nur baburch, baß fle in anbern fur und außerlichen Subjecten vorhanden find, und auch bann finden wir fie ale Empfindungen und Gefühle immer nur ale innerliche Borgange in une. Wenn man ben Raum zu einer Realität, zu einem Aether macht, fo fonnen bie Empfindung und bas Befühl nur ale Rraftaugerungen ber Materie gebacht werden, unter ber Boraussepung, baß fie in bem materiell gebachten Raume liegen follen. Befteht bie Beltfeele aus einander bas Gleichgewicht haltenden, ruhenden, verborgenen Empfindungen und Befühlen, so ift fie ja nur baburch eine Beltfeele, baß fie zu Seelen b. h. ju fo genannten Dofaitbilbern in ben Gehirnen ber einzelnen Menschen und Thiere sich

gestaltet. So lange bas nicht zum Vorschein Kommenbe ruht, verborgen ift, ift feine Weltseele ba; benn es ift feine Empfinbung, fein Befühl, fein Bewußtseyn ba. Erft mit ber verborgenen, einer absolut unbefinirbaren und unbegreiflichen qualitas occulta eines so genannten Raumes entstehen bie Mofails bilder und verschwinden wieder, d. h. sie gehen in die Weltfeele ein, welche als ein Inbegriff von nicht zum Borschein tommenden, einander das Gleichgewicht haltenden, ruhenden Emfindungen und Gefühlen eine Neutralistrung derfelben, also gegenüber ber Empfindung, bem Gefühle und bem Bewußtseyn feine Empfindung, fein Gefühl und fein Bewußtseyn, ein Richts, ein Leeres ift, aus welchem bann boch burch Busammentreffen mit gemiffen Bewegungen bes Behirnes etwas hervorgeben foll. Et einseitig ber Materialismus ift, so wird es boch immer verstand ger fenn, in feiner Beife bas Empfinden und Rublen auf außere Reize und mechanische Bewegungen gurudzuführen, als mit ben Behirnbewegungen jufammentreffende, unfichtbare, verborgene, aus feiner Urt von Thatigfeit erfennbare, von ber Phantafie geschaffene Bestandtheile im Raume außerhalb ber Rorper angunehmen. Co wenig ferner Empfindung und Befühl ein Mofail, bild in une find, so wenig last fich Empfindung und Gefühl aum Erfennen, aum Denten, au Verstand und Bernunft, aum freien Willen umschaffen. Dan wurde zulest genothigt in bem Ramenlosen und Unbegreiflichen einer Reutralistrung der Empfinbungen und Gefühle neue ursprüngliche Unterschiede anzunehmen, weil die Thatigfeitsaußerungen ber Menschen- und Thierfeelen mefentlich verschieden find. Der ursprüngliche Unterfdied in einem an fich Berborgenen, noch nicht zum Borscheine Ge-Er fann erft mit ber Bilbung kommen ift aber nicht benkbar. bes bestimmten Bewußtseyns, ber bestimmten Empfindung, bes bestimmten Befühls hervortreten. Diese Bestimmtheit hangt aber von bem Busammentreffen ber sogenannten "Beltfeele" mit gemiffen mechanischen Bewegungen bes Behirns ab. ftimmtheit und barum ber wesentliche Unterschied lage also nicht

Beinr. Czolbe: Die Grengen u. ber Urfprung b. menfchl. ac. 111

in ber Weltseele, sondern in ber Gehirnorganisation und bie Theorie bliebe immer nur eine materialistische.

Die Anficht bes Srn. Berf. wird als Gegensat gegen Rant und Segel aufgestellt (S. 247-262). Der fr. Berf. nennt Gott ein "Unbegreifliches." 3ft feine fogenannte Beltfeele mehr begreiflich? Bas foll man fich unter einem Etwas vor-Rellen, bas an fich nichts ift? Er weift bas "unbefannte 3ch" in ber Pspchologie ab. Ift feine an fich verborgene Weltseele, bie nur in ben einzelnen Behirnen Seele wird, bie an fich fein Bewußtseyn, feine Empfindung, fein Gefühl hat, aber es in ben einzelnen Seelen erhalt, bekannter als bas 3ch, bas wir als bas Selbftbewußte beutlich von bem Richtfelbftbewußten unterfcheiben? Wenn Kant und Segel nach bem Grn. Berf. bas Problem bes Berhaltniffes zwischen Db - und Subject nicht geloft haben, fo ift es gewiß ber Erfenntnigtheorie bes lettern noch weit weniger gelungen. Die Empfindungen und Befühle entstehen mit ben mechanischen Bewegungen bes Behirns, bie Rörperwelt besteht aus Atomen, Die sich verbinden und trennen und vom Raume burchbrungen find. Liegt in tiefer Behauptung nicht deutlich ber Materialismus, ber burch die sogenannte, in allen Seelen allein mahrhaft vorhandene, einzelne Empfindungen und Gefühle burch ihre einzelnen mechanischen Gehirnbewegungen mobificirende Beltfeele unmöglich überwunden werden' fann. In ber Schlußbetrachtung endlich wird ber wiffenschaftliche, sittliche und afthetische Werth bes von bein Grn. Berf, bargestellten Raturalismus entwidelt (S. 265 - 282). Wenn, wie S. 265 angebeutet wirb, "bie alleinige Begreiflichfeit einer Beltansicht ihre Nothwendigfeit oder ihren Beweis bilbet", fo ift bas in ber vorliegenden Schrift enthaltene Syftem weber nothwendig, noch bewiesen, ba es wie bereits gezeigt murbe, nicht in Allem begreiflich, am wenigsten aber fo beschaffen ift, bag es "allein begreiflich" genannt werben fann. Es foll "eine logische Rraft" im "ethifchen Grundprincip-bes Naturalismus" liegen und biefer allein als Fundament einer allgemeinen Rirche zu begreis fen" fenn (S. 272). Bir überlaffen es bem Ermeffen unferes

Lefere zu beurtheilen, ob die "logische Rraft " im "ethischen Grundprincip bes Naturalismus" und ber Naturalismus "als Kundament ber allgemeinen Rirche" wirflich geeignet find, "bie einzelnen Menschen zu fraftigen und zu tröften", ob fie "ben humanitätsanstalten, ber heiligung socialer Einrichtungen, wie ber Che, bes Gibes, bes Ronigthums", forberlich find, ob nach Diefer Unficht bie Rirche "als ein nothwendiges Institut bes Staates" ericheint. Bie fann man folches ba erwarten, jumal für bie große Maffe bes Bolfes, wo unsere Seelen als "ents ftebenbe und verschwindenbe Mosaifbilber" hingestellt, Gott als "perfonlich und unperfonlich", ja fogar ber Ausbrud : Bott, verworfen, wo es als allein gewiß hingestellt wird, bag wir feine andere Welt ale biefe und nach biefer Welt nichts zu erware ten haben, weil es nur biefe eine Belt giebt? Conberbar bleibt es immer, bag ber Gr. Berf. bei biefen naturaliftischen Unfichten "feine Sympathien fur bie freien Gemeinben fuhtt (S. 275), "im Bergleiche zu sammtlichen philosophischen Spftemen theoretisch und praktisch bie driftliche Kirche heute und fur noch lange Beit" für "bas Befte" halt, was "bie Menschheit jur Befriedigung bes religiosen und tieferen philosophischen Bedutfe niffes befigt." Merkwürdig und unerklarbar scheint bei folden Unfichten fein "Atheismus" und babei feine ,aufrichtige Bereb rung bei perfonlichen Berührungen mit ber Rirche", fo wie feine "unvergefliche Erinnerung " an ben "ehrwurbigen Bius IX." Much foll "ber tiefer erfaßte Raturalismus" gur "Berbreitung ber monarchischen, conservativen Gefinnung im Allgemeinen nut licher fenn", ale "bie Theologie" (G. 277). Wie lagt fich aber mit ihm bie Untipathie gegen bie in ben negativen Resultaten mit bem Brn. Berf. übereinstimmenben frei religiofen Gemeinden und bie Borliebe fur bie driftliche Rirche vereinigen? Sogar bas "flaffifche" und "romantische Element" foll in ber Erfenntnißtheorie bes orn. Berf. liegen, jenes in ber "Ewigfeit ber Beltordnung", diefes in der "Beltfcele."

Refer. bezweifelt, ob, wenn, wie ber fr. Berf. S. 281 fich ausbrudt, "bas Phantafiegebilbe eines Baters im himmel

Ford bammer: Ariftoteles u. Die egoterifden Reben. 113

verschwindet" und welches boch "sicher allmälig erblaffend bahinsterben wird", die "Menschheit in einer neuen geistigen Welt einsam, auf sich selbst angewiesen bastehend, glücklicher sehn wird", als in dem in seiner reinsten Form zur Weltreligion bestimmten Christenthum.

R. M. v. Meichlin : Melbegg.

Ariftoteles und bie exoterifchen Reben. An Ab. Trendelens burg, von P. B. Forchhammer. Riel Ernft homann. 1864. 64 S. gr. 8.

Der rühmlich befannte herr Berfaffer, ein Studiengenoffe Trenbelenburge, beginnt feine fleine Abhandlung mit einem Schreiben an diesen berühmten Philosophen und genauen Ren-Der Br. Berf. fpricht in ner ber Ariftotelischen Philosophie. biefem Schreiben von einem feiner Bymnafiallehrer, welcher unfere Beit mit bem alexanbrinischen Beitalter bes Alterhums verglich und eine gang pessimistische Unficht von ber Begenwart Bie biefer Lehrer, fo glaubte er auch eine Beitlang, wir hatten langft ben Bipfelpunft geistiger Entwidelung erreicht und es gehe nun allmählich wieber abwarts. Aber fein Befferes wiberftrebte bem Gebanten ber Bergweiflung an ber Moglichfeit eines weitern Fortschrittes ungeachtet mancher bittern Lebenderfahrungen. Diesen Beffimismus fand er auch bei einem "von fenen Beulern mit Scharfem Berftand und unverfennbarer Blindheit" (G. 3), welcher feine finftere Lebensanschauung mit ciner Stelle aus bem Coprianus in Lasauly's intereffanter Schrift über Die Geologie ber Griechen und Römer belegen wollte (S. 4 u. 5). Der Berf. überwand biefe einseitige Unficht und Refer, ftimmt ihm hierin vollfommen bei. Jede Beit hat ihre Borguge und ihre Mangel, fo auch die unfrige, und wenn es wahr ift, bag bas Streben nach einer gesetlichen Freiheit im Staate, nach freier Ueberzeugung in Religion, Glauben und Wiffenschaft allein ben wahren Fortschritt ermöglicht' - und mer wollte baran zweifeln? - fo find bie Bedingungen bazu gemiß

in unserer Zeit vorhanden. Der Hr. Berf. bestreitet mit Recht die Meinung, daß Deutschland seinen Culminationspunkt erreicht habe, von dem es nur ein Herabsteigen gebe, und was er von Deutschland sagt, gilt wohl auch von Europa. Selbst die Italiener, die man schon lange ausgab, geben in ihrer Reugestaltung einer weiteren, den Fortschritt sichernden Zusunft entgegen. Bersüngungsmittel der Culturvölfer waren und sind immerdar noch das Christenthum und das klassische Alterthum. Sie schließen sich nicht aus, vielmehr fördern sie sich und wirken noch immer in ununterbrochener Thätigkeit fort (S. 6).

Wenn ber Br. Berf. fie als bie "beiben Urfachen ber Bewegung unserer gangen Bilbung" bezeichnet, burch bie fich bas angeborene beutsche Wesen zu bem entwidelt hat, mas es jest ift", so ift wohl zu bezweiseln, baß Christenthum und Alterthum allein unfere Bilbung ausmachen. Der Grund ift und bleibt für unfer Bolt bas beutiche Befen, bas angeborene nationale physische und psychische Element. Das Alterthum und bas Chris ftenthum wirften auch auf bie übrigen Culturvolfer ein und riefen boch andere Standpunkte ber Bilbung und Gestitung bervor. Das Chriftenthum hat sich "noch lange nicht in feiner vollen Bahrheit verwirklicht", noch lange nicht hat man "ben geiftigen Inhalt des Alterthums ale bie Beisheit einer großen umfangreichen Erfahrung zu ber feinigen gemacht." Sierin liegen barum bie Bebel zu weiterem Fortschritte (G. 7). Gin brit. tes Forberungsmittel bes Fortschrittes ift neben biefen Beiben bie Raturwiffenfchaft, beren Leiftungen in unferer Beit eine fo bedeutende Sohe erreicht haben. Auch fie ift eine "pratifche Macht", welche "trop aller bisherigen Umwendung erft im Anfang einer nicht zu berechnenden Entwickelung zu febn icheint" (S. 7).

Bon störenden, durch Zeitströmungen herbeigeführten Answandlungen einer sinsteren Lebensanschauung geht der Hr. Berf., geleitet durch das "Bertrauen zu dem, der Alles nach Zweden ordnet, weil er will, nicht nach physischen Ursachen, weil er muß, und überzeugt, daß auch in einem Bolse das rechte Ziel

Fordhammer: Ariftoteles u. Die exoterifden Reben. 115

bie Ursache ber Bewegung werben fann" (S. 9.), zu jenem "trefflichen Hellenen" über, ber ihm "immer ein treuer Begleiter und ein treuer Führer" war.

Eine einzelne Frage foll beantwortet werben, bie fich auf Aristoteles bezieht. Sie betrifft die "exoterischen Reben." Es handelt sich darum, ob diese "wirkliche Gespräche gebildeter Griechen oder erdichtete, von Aristoteles in besondern Schristen dargestellte" waren (S. 9). Die Frage scheint "an sich keine große Wichtigkeit zu haben", sie scheint "kaum von Bedeutung, insosern diese Schristen verloren gegangen und uns unbekannt sind." Der Werth und die Bedeutung der Frage scheint dem Hrn. Berf. aber darin zu liegen, daß durch diese Untersuchung entschieden werden soll, "ob und wie weit auch außerhalb der Afademie, der Stoa und des Asseise des Regierens, das beste Leben und seine Güter, die Zeit und die Ideen Gegenstände der Unterhaltung unter den Griechen und namentslich unter den Athenern gewesen sind" (S. 9 u. 10).

Die Unsichten über sogenannte exoterische und esoterische Lehren und Schriften bes Aristoteles erscheinen bekanntlich bei näherer Durchforschung ber Commentatoren und nacharistotelischen Schriftsteller so widersprechend, daß dieser Unterschied füglich hinwegfallen muß, zumal da ein näheres Eingehen auf Inhalt und Form der Aristotelischen Werke nirgends auch nur eine solche Spur wirklich begründet.

Dagegen werden bei Aristoteles selbst öfter die dopor ifcorequesol erwähnt. Diese werden in votliegender Schrift hinsichtlich ihrer Bedeutung zum Gegenstande ber Untersuchung gemacht. Mit Recht wird hiebei ber Grundsat aufgestellt (S. 12), das sich das Berständniß berselben, wie auch anderer Ansichten des Aristoteles, besser aus dessennen Schriften als aus den spättern Austegern und Aritisern gewinnen läßt. Daher wird die Untersuchung mit Aristoteles selbst begonnen. Es werden zuerst 8 Stellen aus dem Arititotelischen Schriften im griechischen Texte angeführt, in welchen der dopos Ewrepexol Erwähnung

gefchieht. Diefe Stellen find 1) Rifom. Ethif I, 13; 2) Rif. Ethif 6, 4; 3) Bolitif 3, 6; 4) Bolitif 7, 1; 5) Eustemische Ethif 2, 1; 6) Physis 4, 10; 7) Metaphysis 13, 1; 8) Eubemische Ethif 1, 8.

Der Br. Berf. will nun aus biefen Stellen nachweisen, daß biese Loyol nicht Schriften bes Aristoteles find, sonbern Reben, an benen Richtphilosophen theilnahmen im Gegenfate au folden Loyos, bie in Schriften niebergelegt find, "außerliche Unterredungen, in ber gewöhnlichen Unterhaltung ber Bebilbeten au-Berhalb ber Schule vorgebracht" (S. 15 u. 16). Der Sr. Berf. macht barauf aufmertsam, baß zu έξωτερικός überall in ben angeführten Stellen Loyog fommt, bag nirgenbe ftatt livoig συγγράμμασι ober διάλογοις gebraucht, bag in allen Stellen bas Berbum im Brafens ober als Berfectum mit Brafensbebeutung genommen wird, xal meift fo viel als auch bezeichnet, baß man bann ben Beifat "öfter" ober für ben "gegenmartigen 3wed genugenb" finbet, bag irgend eine beigefügte Bemerkung ihre Brauchbarkeit anbeutet. Er beruft fich auf Bell aur Nisom. Ethis 3, 6, Madvig zu Cic. de sin. Exc. VII und Corftrid ju Ariftoteles de anima S. 1, 23, und befampft bie von Bernans in feinen Dialogen bes Ariftoteles 1863 ausgesprochenen Unfichten (S. 16-18).

Der Hr. Berf. geht sobann genauer in jede einzelne Stelle ein und zeigt ihren Zusammenhang mit der Philosophie des Aristoteles, auch sucht er zu zeigen, daß solche nicht über die Stuse der allgemein Gebildeten jener Zeit hinausgingen, also süglich in den Gesprächen derselben vorkommen konnten, daß nach dem Zusammenhange hier nicht von Schriften des Aristoteles, sondern von äußern Reden, dem mundlichen Worte der Gebildeten gesprochen werde (S. 18—54). Die Rachrichten Cicero's von den eroterischen Schriften des Aristoteles werden unter Berusung auf Madvig als unglaubwürdig dargestellt (S. 55—62). Daran wird die Berusung auf den Paraphrasten der Nikomaschischen Ethis (I, 13), für den man den Rhodier Andronikus hält, und aus Eustrat zu Nik. Eth. 6, 4,

Forchhammer: Ariftoteles u. Die egoterifchen Reben. 117

beffen Meinung ale "bie allein richtige" bezeichnet wirb, angefnupft (S. 63 u. 64).

Bang richtig ift bie Unficht bes Berfaffere, wenn er bie eroterischen Schriften bes Aristoteles und ben Unterschied zwischen eso- und exoterischen Schriften und Lehren dieses Philosophen verwirft. Es find auch mit ben doyal exwrepixol feine besonderen, etwa in vopularem, bem ftreng wiffenschaftlichen gegenüberftehenben Style geschriebene Bucher, fondern nur au-Bere b. h. nicht bem Bebiete ber vorliegenden Untersuchung angehörige Erörterungen verftanden, wie Beller gewiß befriedigend nachgewiesen und an einem Beispiele Phys. IV, 10 fclagenb gezeigt hat. Es werben anbere Stellen ober Auseinanbersetungen feiner Schriften, aber feine besondere Urt von Schriften barunter verftanben. Bon Beller find auch theilmeise bie muthmaglichen Stellen aus ben uns befannten Schriften bes Ariftoteles angeführt, welche Ariftoteles mit ben "außerlichen Reben" meinte, wie z. B. bei Anführung von Methaph. XIII, 1, Bolit. VII, 1. Bei einzelnen Stellen, aber gewiß nicht bei allen, fann man wohl mit Beller annehmen, bag Ariftoteles, wie Rif. Eth. III, 6, nicht Stellen feiner Schriften, fonbern Unfichten und Begriffebezeichnungen außerhalb bes Kreifes ber Wiffenschaft ober (Rit. Eth. I, 13), allgemein geltenbe Lebren ober Meinungen, die von Plato her auch außerhalb bes Lyfeums unter ben Gebildeten herrschten, im Muge hatte. Dit bem &wregixde bezeichnet Aristoteles auch sonst bas, was nicht zur vorliegenden Erörterung gehört, wie Bolit. 1, 5. Niemals wird aber in allen biefen Stellen bas Gespräch ober bie Unterredung ber Gebilbeten außerhalb bes Rreifes aller philosophischen Schulen vorgestellt. Euftrat, welcher als ber einzige eine mit bem Brn. Berf. übereinstimmenbe Unficht über bie von Ariftoteles ermahnten "außerlichen Reben" hat, ift einer ber unzuberlaffigften Beugen. Bu Rif. Eth. 6, 4 fagt Euftrat: "Eroterische Reben nennt er (Ariftoteles), was außerhalb ber wiffenschaftlichen Lehre Die Menge (rà nhidn) spricht."

Wenn es also auch gewiß richtig ift, was S. 9 angebeu-

Ţ.,

tet wird, daß unter den gebildeten Griechen auch außerhalb der Mademie, des Lykeions und der Stoa von den Gegenständen, welche in den acht die dozoe Ewazeeuol erwähnenden Aristotelischen Stellen vorkommen, wie vom vernünftigen und unvernünftigen Theile der Seele, von der Runst und dem Handeln, von der Regierungsart, dem besten Leben und seinen Gütern, von der Zeit und den durch Plato und die Platoniker und durch Aristoteles' Bekämpfung derselben so gangbar gewordenen Ideen, die Rede war, daß solche Gegenstände selbst häusig Gegenstände des gemeinen Gespräches gebildeter Klassen werden konnten, so kann man deshalb doch nicht derjenigen Ansicht beistimmen, welche als Belagstellen für diese gebildete Gesprächsweise die acht aristotelischen Stellen ansührt.

Ganz einverstanden ist Referent mit dem, was der gelehrte Hr. Berf. über Aristoteles' prattische Philosophie (S.
10 u. 11) am Schlusse seiner Widmung an Trendelendurg
sagt. Er schließt die treffende Kennzeichnung der Ethist und Bolitit des griechischen Philosophen mit den treffenden Worten: "Das
ist der wenig erkannte Kern seiner Ethist und Politit und seines
besten Staates, daß derselbe sich selber schafft, indem er
den Unterschied und den Widerspruch zwischen bem
guten Staateburger und dem guten Mann aushebt
— durch Erziehung und Unterricht. Der Gultusministet in unseren Staaten, wenn er neben der Einsicht auch Ruth
hat, ist der mächtigste Mann der Zukunft und ber glücklichte
wie der verantwortlichste Bermittler jener göttlichen Gabe."

R. M. v. Meichlin . Weldegg.

Das Jenfeits. Ein wiffenfchaftlicher Berfuch jur Lofung ber Unfterblichteitsfrage von Karl Bilmarshof. 3weite Abtheilung: Der tosmologische Beweis. Leipzig, A. F. Amelangs Berlag (Fr. Boldmar) 1864.

Es verhalt fich mit ben Beweifen für bie Fortbauer ber Seele mit Forthauer bes perfonlichen Bewußtsehns nach bem

Tobe gerade fo, wie es fich mit ben Beweisen fur bie Existeng eines perfonlichen Gottes verhalt. Eigentliche Demonstrationen find für folche Begenstände nicht möglich. Die Beweise find mehr ober weniger haltbare Begrundung bes Glaubens an bie Realitat ber genannten Ibeen. Es handelt fich babei hauptfachlich barum, Die Bernunftigfeit bes Glaubens barguthun, ju geigen, bag er weber ben Dent- noch ben Raturgefegen wiberfpricht, bag er einen rationellen Urfprung und ein rationelles Biel Sier tritt die Wiffenschaft, wenn fie auch nicht bemonftriren tann, bem Glauben gegenüber in ihre Rechte. Es entftebt bie wiffenschaftliche Begrundung bes Glaubens und eine folche wird hier geboten. Es ift indeg in der Unfterblichkeitefrage bas Bas wohl vom Bie zu unterscheiden. Die Wiffenschaft fann ben Glauben an die Korthauer ber Seele nach bem Tobe mit verfonlichem Bewußtseyn begrunden, Die Krage fann ein Begenftand der Wiffenschaft werden. In biefem Kalle ift aber nur bie Fortbauer, die Thatfache, bas Bas, ber Gegenstand miffenschaftlicher Untersuchung, nicht bas Wie, Die Beschaffenheit biefer Fortbauer, bas Jenfeits felbft. Rach ber Aufschrift bes Buches follten wir mehr Untersuchungen über bas Die bei einmal festgestellter Unnahme bes Bas, als bie Losung bes Bas felbst erwarten. Der bei ber Aufschrift gebrauchte Beis fat zeigt indeg, bag es fich auch in biefer Schrift mehr um bas Bas als bas Bie, alfo um jenen Begenstand banbelt, ber im Alterthum, Mittelalter und ber Reuzeit in allen bedeutenden philosophischen Systemen von jeher wiffenschaftlich unterfucht, vertheibigt, begründet, widerlegt ober befampft murbe.

Der Gr. Berf. giebt nicht nur seine eigene Unsicht, sonbern die begründenden oder bekämpfenden Lehren anderer bebeutender Philosophen, Theologen und Natursorscher wieder, und da er selbst die persönliche Unsterblichkeit zu begründen versucht, auch die Widerlegung der Gegner.

Das gange Bert gerfällt in brei Abtheilungen ober Abichnitte. Der erfte Abichnitt enthält ben ontologischen, ber zweite ben fosmologischen, ber britte

ben theologischen Beweis für bie Unfterblichkeit ber Seele. 218 bie eigentlichen Rörper, ftetig jusammenhängenbe Raumerfullungen werben bie Atome betrachtet. Der gewöhnlich fogenannte Körper ift ein Aggregat von Atomen. Die Atome find finnlich nicht mahrnehmbar. Es wird angenommen, bag bie Atome von "gleicher Geftalt und Größe" feben und bie Berschiebenheit ber Aggregatforper "von ber verschiebenen Bahl, Ent fernung und Stellung" berfelben abgeleitet. Es ift bies eine willfürliche Unnahme bes Verfaffers, ba man bie Verfchiebenbeit ber Aggregatforper auch aus ber Berschiebenheit ber Große und Geftalt ber Atome ableiten fann. Beil bie Atome unfichtbar find, läßt fich hierüber nichts, als eine willfürliche Unnahme, aufftellen. Auch bie Seele ift ein "Atom." Sie ift alfo "ausgebehnt." Die "Ausgebehntheit ber Seele bedingt, baß fie irgend welche Geftalt habe." Aus "ber Einheit bes Bewußtsenns folgt bie Stetigfeit bee Busammenhanges im Ausgebehntseyn." Die Seele ift ein "psychisches Atom." Es mußte bemnach, mas hier nicht erörtert ift, nicht nur von einer Berschiebenheit ber "Zahl, Entsernung und Stellung", sondern "von ber Berschiebenheit bes Stoffes" ber Atome bie Rebe feyn. Auch bie Berschiedenheit in Gestalt' und Größe wird ben Unterschied bes Seelischen und blos Rorperlichen nicht erklaren fonnen. Der Br. Berf. nimmt an, bag bie Geftalt und Große ber Atome gleich fenen, bas Seelenatom muß alfo biefelbe Bestalt, Dieselbe Größe, wie bas Atom ber Körper haben. Bahl, Größe und Entfernung gleich gestalteter und gleich großer Utome werben ben Unterschied bes pspchischen und eigentlich forperlichen Atoms nicht begrunden, fo lange nicht ein nicht nachgewiesener Unterichieb bes Stoffes bazu tritt. Wenn biefes auch im ontologischen Theile angebeutet wurde, fo mußte es an biefer Stelle bes Busammenhanges und Berftanbniffes wegen wieberholt werben. Die Seele hat ein "nach Außen vermittelndes Organ." Bahrend Die Physiologie bas hirn und bie Nerven als ein folches Organ bezeichnet ober ben in jenen thatigen Rervenather, fucht ber Sr. Berf. burch Grunde, welche fur die Naturwiffenschatt nicht halt-

bar erscheinen können, ein vermittelndes Organ, welches er "psy= choidische Botenz ober seelenverbundene Kraft ober Theilmacht" Er nennt biefes Organ auch "psychoibisches Atom." Bei ber Einwirfung nach Außen ift biefes bie "wirffame Urfache." Dieses "Wirksame" ift "nichts für fich Sevenbes", sonbern "ein Theil ber allgemeinen Beltmacht", ber "fogenannten Materie." Es ift "wie ein im leiblichen Organismus eingeschlossener, nach besonbern Besegen wirffamer und auf bas Seelenleben berechneter, in fich stetig zusammenhängender Naturkörper zu betrachten" (S 10). Allein bie Rraft auf bie Außenwelt zu wirken, bie Fahigkeit ber Birffamteit muß in ber Seele felbst liegen, fonft fonnte fie nicht wirken. Wir brauchen biefe Rraft nicht von ber Seele zu trennen und zu einem Naturforper zu machen. Die Seele ist nicht ber absolute, sonbern nur ber relative Begenfat bes Rorpers, bie Materien felbst sind nicht nur an fich, sondern im organis ichen und fpeciell im menichlichen Rorper verschieben und leiten auf verschiedenen Stufen organischer Ausbildung immer nach dem förperlichen und seelischen Centrum bes Innern. Wozu bedarf es noch eines anbern Seelenorganes, als tes Behirnes, weldes thatsachlich nach allen physiologischen Forschungen, auch ber Richtmaterialisten Seelenorgan ift. Die Art und Weise kennen wir nicht, fie ift uns aber burch bas fo genannte "psychoidische Atom" bes orn. Berf. noch unerflarbarer. Es sou "wirksam" fenn und "boch nichts fur fich fevenbes", es foll ein "Theil ber Beltmacht ober Materie" fenn, ein "im leiblichen Organismus eingeschloffener Naturförper." Wozu ein unbekannter Naturförper, ein unbefanntes Atom, da die Nerven und ihre Concens tration, das Gehirn, folche befannte wirksame Raturforper find? Bie fann biefes "psychoibische Atom" "nichts fur fich Sevenbes" und doch ein "im leiblichen Organismus eingeschloffener, nach besondern Gesegen wirksamer und auf bas Seelenleben berechneter, in fich stetig zusammenhängender Naturtörper fenn? Ein von einem anbern Rorper eingeschloffener Korper ift ein Körper fur fich, wenn er auch auf bas Seelenleben berechnet ift, zumal wenn er in fich ftetig zusammenhangt. Die Rerven und bas Sirn

sind ja in ihrer Wirksamkeit und nach ihren Gesetzen ebenfalls gang "auf das Seelenleben berechnet." Die Kraft, die in den Rerven und im Hirne thätig ist, geht von der Seele aus und bedarf als Kraft keiner Bermittelung; denn die Wirksamkeit der Kraft liegt in der Seele. Das "psychoidische Atom" bleibt ein Unbekanntes, das weder zur Lösung der Unsterdlichkeitöfrage dient, noch die Art der Rervenwirksamkeit erklärt. Das Gewohnheitsgeset, so wie überhaupt der Grund aller Wirksamkeiten des Körpers und Geistes, ist deshalb nicht in das Seelenorgan, in ein körperliches Werkzeug, sondern in die Seele selbst zu verlegen.

Mit Unrecht bezeichnet der Gr. Verf. die Behauptung als "irrig" (S. 17), daß "die Natur unter dem Einfluß ewig sich bleibender Gesetze stehe." Er kann diese Behauptung damit nicht widerlegen, daß die "Verwandlungen" der Erde "immer größere Dimensionen" annehmen, daß sich aus den "einfacheren Kormen allmählig zusammengesetzere" bilden. Ein Wechsel, eine Beränderung sindet statt; aber das Beharrende, das sich gleich Bleibende im Wechsel sind eben die "unveränderlichen Naturgesese."

Manche anziehende und lesenswerthe Ergebniffe aus ben Forschungen im Gebiete ber einzelnen Raturwiffenschaften und aus philosophischen Werten sinden sich in dem auf die Einleitung folgenden erften Theil der Schrift.

Dieser erste Theil gibt ben Grundriß ber Belteinrichtung und behandelt 1) die Belt überhaupt (den Beltbegriff, die materielle Welt, die Seelen, den Standpunkt des
fosmologischen Beweises), 2) die atomistische Beltgrundlage (Seele als Atom, Seelenorgan als Atom, Bechselwirkung zwischen Seele und Seelenorgan, Geset des Seelenorgans,
Zusammenhang des Seelenorgans mit den Atomen des Organismus), 3) die Belteinrichtung im Allgemeinen (Ordnung, Bewegung), 4) die Dimensionen der Belt (die
Belt im Großen, ihre Unendlichseit, 5) die Uebereinstimmung in der Ratur (Zusammenhang, Bollsommenheis, Plau
ber Natur), 6) Zweckthätigkeit der Ratur (Plato's, Ari-

stoteled', Spikur's Meinung, ber neuere Materialismus, Laplace, Drobisch), 7) bie Entstehung ber Beltorbnung (Aristoteles, Spikur, Zeno, Leibniz, Whiston und Buffon Raturspstem, Laplace, Erdbildungslehre, ber allgemeine Weltbildungsproces oder Kosmogonie, Zukunft der Erde, Differenz zwischen Theologie und Naturwissenschaft). Dieser Theil, wie schon seine Kürze (S. 1—47) zeigt, enthält die nur "flizzirten Erzgebnisse der Naturwissenschaft."

Der zweite Theil giebt 1) ben fosmologischen Beweis im Allgemeinen und im Befondern, 2) ben Erfah. rungebeweis (Rant), 3) ben Bergleichunge ober anas logischen Beweis (Menbelssohn, Sintenis, Bretschneiber). 4) ben Bahrheitsbeweis (Schiller, Bothe, Fechner), 5) ben Beweis aus ber Beltstellung ber Seele ober ben fosmifchen Beweis (fortbauernbe Berbindung ber Seele mit bem Stoffe, Immanuel Fichte), 6) ben aftronomischen Beweis (Kant, Sintenis, Bretschneiber, David Strauß, Die Besenleiter), 7 ben Beweis aus bem seelenahnlichen Streben ber Ratur, 8) ben Gludfeligfeitobeweis (bas Weltubel, Leibnis, Rant, David Strauß, bas Uebel im Thiereiche, bas Uebel ber Ungewißheit bes Fortlebens), 9) ben Erziehungsbeweis, 10) ben Fortbilbungs = ober teleo= gifchen Beweis (Rant, Menbelssohn, Berber, Sintenis, Schiller, Bretschneiber, David Strauß, Alexander v. Humbolbt, Cotta), 11) ben moralischen Beweis (Mendelssohn, David Straug), 12) ben Bergeltungsbeweis (bie Bolksmeis nung, Leibnig, Rant, Bieland, Bretfchneiber, Safe, David Strauß), 13) ben Ausgleichungsbeweis (Sintenis).

hiernach ift ber tvemologische Beweis (S. 48—159) in 12 verschiedene Beweise, welche mehr als Begründungsversuche bes Unsterblichkeiteglaubens benn als wirkliche Beweise angesehen werben können, zerlegt. Das Ergebnis bes
kosmologischen Beweises (S. 159—169) bilbet ben
Schlus.

Wenn ber gelehrte Gr. Berf. S. 50 bemerft, bag wir "bie Rechnung, bie wir uns auf bie Fortbauer bes Seelenkebens machen, für eben fo ficher halten muffen, ale bie Refultate, welche bie Raturwiffenschaft aus ihren Beobachtungen, Deffungen und Berechnungen gewinnt", fo wird bie gang objective Betrachtung ber Wiffenschaft hiegegen boch ein Bebenfen tragen. Es "wurbe", fügt ber Sr. Berf. feiner Behauptung bei, "ein Wiberspruch in ber Unnahme liegen, baß bie Natur ihren planmäßigen Entwidelungegang im feelenlofen Bebiete mahrend unermeglicher Zeitraume, im feelischen hingegen nur mahrend bes Erbenlebens ber Individuen verfolge." Allein im Geelenleben boren bie "Meffungen und Berechnungen" fcon in biefem Leben auf; bas "Seelenleben" ift fur uns unmegbar und unberechenbar, und bie alten "pythagoreifchen" und bie neueren "Berbartschen" Bahlenanwendungen auf die Seele find verungludte Versuche zu nen-Auch haben die Naturforscher nicht "ben planmäßigen Entwidelungsgang im feelenlofen Bebiete" auf unermegliche Beite raume "gemeffen" und "berechnet " Nur was sich auf ewige und unveränderliche Gefete ber Natur ftutt, fann ale nothwens big in ber Ratur festgeftellt werben. Im feelenlofen Bebiete foll auf unermegliche Zeitraume ein planmäßiger Entwickelungs-Im Seelischen "konnen wir biefen Blan nur aana berricben. "während bes Erbenlebens" verfolgen. Rommen nicht immer, nachbem eine Seelenthätigfeit im Erbenleben aufgehort hat, neue Seelen mit neuen Thatigfeiten und geht bas nicht fo fort in's Unenbliche, wirft bas Leben ber Seelen ber Bergangenheit und Begenwart nicht auf bas Leben fünftiger Seelenthatigfeiten, herrscht in biefer Entwickelnng nicht ein Plan, ein Fortschritte plan geiftiger Entwickelung, und wenn man von bem Plane bes megbaren und berechenbaren Raturgebietes auf bas Seelengebiet schließt, zeigt es fich in jenem wohl anders, als baß bas Individuelle zur Entwickelung bes Banzen, bes Augemeis nen bient? Das Individuelle in ber Ratur geht unter, loft fich auf. Das Meffen und Berechnen fann fich nur auf Befanntes, burch bie Erfahrung Erkennbares ober aus Solchem Erschließ

bares, nicht aber auf ein unbekanntes Felb beziehen. Gewiß ist es unbegründet, daß "ber noch dis zum Anfang des gesgenwärtigen Jahrhunderts (doch wohl auch jest noch an vielen Orten in der ungebildeten Masse) in Deutschland ziemlich allgesmein verbreitete" Glaube an "Geistererscheinungen", wie S. 62 angedeutes wird, "auf den großen Königsberger Philosophen nicht ohne Einfluß blieb", oder ihn gar zu seinem als "ungangsbar" bezeichneten "Erklärungspfad (der Geistererscheinungen) versleitete."

Der sogenannte "Wahrheitsbeweis" ist unsicher, ber bavon, baß "bie Ratur im Ganzen die Wahrheit redet und sich auch in Zukunft als zuverlässig zeigen wird" (S. 72), darauf schliessen will, daß die Ratur auch "hinsichtlich des Unsterdlichkeitssglaubens uns nicht täuschen werde."

Die Ratur sagt uns aber auch, baß das Einzelne zur Erhaltung bes Allgemeinen, baß alles Endliche vergänglich, baß unsere Seele an Hirn und Nerven gebunden und von ihrer Beschaffenheit abhängig sey. Die Ratur täuscht auch in einzelenen Fällen zu wohlthätigen Zweden, wie dieses auch bei dem Unsterblichkeitsglauben seyn könnte. Auch sagt uns die Ratur nur, baß aus Nichts Nichts und Etwas nicht zu Richts wird, sie sagt uns aber auch, "daß sein Etwas in seiner gegenwärtisgen Form und Existenzart verharrt.

Im kosmischen Beweise wird von ber Seele alles Körperliche durch den Tod getrennt; sogar "der Rervenäther" (S. 80) soll wieder in den "allgemeinen Aether übergehen." Das Seelenorgan soll übrig bleiben in seiner Berbindung mit der Seele. Daß nach dem Tode die Berbindung des Seelenorgans mit dem "als Rervenäther wirksamen unwägdaren Stoff" "nicht aufgehoben, sondern nur die Berbindungssorm verändert werde", giebt die Grundlage zum "fosmischen Beweise." Allein, wenn der Rervenäther in den "allgemeinen Aether zurückgeht", wo ist der Grund für die Berbindung des Rervenäthers mit der Seele oder desjenigen Theiles desselben, der mit dem seelenorgan während des Lebens verbunden war? Wenn "cine

andere Berbindungsform" eintritt, ist nicht da auch ber Nervenäther, ber Organismus ein anderer, wo liegt die Begründung für bas Gleichbleiben bes Bewußtsepns, für die Fortdauer bef selben nach dem Tobe?

Much ber Ergiehungsplan (S. 112) ber Ratur fann nicht als Beweis gelten, ba ja bie Ratur ben Gingelnen gum 3wede bes Bangen ergieht und bie Blane hinfichtlich bes Gingelnen in feiner Stellung jum Bangen ihre Deutung erhalten. Unmöglich aber fann die Unficht des Berfaffers auf Saltbarfeit Unspruch machen, bag "die Menschen und Thierseelen urfprunglich gleich feven, und baß fich ein empfindendes Wefen, welches die Thierfeele einverständlich ift, ohne Vernunft (Wahr nehmung bes Wiberspruche) und ohne Willen (Bermogen freier Entschließung) gar nicht benfen laffe." Der "Unfterblichfeitebe weis burch Fortbildung" soll sich barum, indem von Diefer um haltbaren Behauptung ausgegangen wird, "nicht mehr auf die Menschenfcelen allein, sondern auch auf bie Thierseclen erftretfen" (S. 226). Es wird babei geltenb gemacht, baß "einzelne Thiere in Folge von Rachahmung, Unterricht und Uebung bebeutend vor anderen berfelben Battung vorschreiten", und es wird beigefügt, baß "fein Grund vorhanden, marum Thierscelen, wenn in Menschenkörper verset, nicht ebenfalls fich burch Kleiß und wechselseitigen erziehenden Ginfluß fortbilden follten" (sic. S. 127). Die unrichtigen Folgerungen flüten fich auf ben unrichtigen Ausgangspunft von ber "ursprünglichen Gleichheit ber Menschen = und Thierfeelen." Die Quellen jur Erfenntnif ber Seele find unfer Gelbstbewußtseyn und bas Beobachten Anderer, melde Selbstbewußtsenn haben. Die Seelen als Grunbe bes Lebens fann man nur burch bie Beobachtung ber Erscheinungen ober Entwidelungen ihres Lebens erfennen. Bon ben Birfimgen muß man auf die Urfachen schließen. Sind bie Birfungen ober Erscheinungen ber Thier und Menschenseelen wesentlich verschieden, fo fonnen auch biese selbst als bie Urfachen berfelben nicht anders als ursprünglich verschieben seyn. Sier entscheibet feine Einbildung ber Bhantafie, sonbern bie Erfahrunge.

wiffenschaft felbft. Benn wir auch bei ben Thieren, jumal ben höher gebilbeten, besonders ben Saugethieren und Bogeln, Unalogicen jum Seelenleben bes Menfchen finben; fo find boch bie Unterschiebe fo mefentlich, bag felbst große Denter, wie Carteftus, Die Thiere ju Maschinen gemacht und ihnen bie Seele abgesprochen haben. Die Thierseclenlehre hat seit Scheitlin (1840) vielseitige und bedeutende Fortschritte gemacht, und es wird wohl jest taum mehr einem philosophischen Denter einfallen, Die Realitat ber Thierseelen zu bestreiten. Sat aber auch bie Thierfeele auf ben höheren Stufen ber Entwickelung ber Thiergattung ein Analogon von Berftand, ein Borftellungevermogen burch bie funf Cinne, Bebachtniß, Erinnerunge, und Einbilbungefraft, Befühle = und Begehrungevermögen, fo fehlt ihr boch bas, mas wir im Unterschiebe bom Berftande Bernunft nennen, ganglich. Refer. meint die Bernunft, beren wesentlicher Charafter die Freiheit ober innere Selbftbestimmungofabigfeit, beren Broducte Die 3been find, bie unter finnlichen Bilbern aufgefaßt ale Ibeale erscheinen. Die Bernunft burchbringt alle Richtungen ber Seetenthatigfeit, fie ift ber generische Topus bes Menschengeschlechtes. Das menichliche Erfenntniß . Gefühle und Begehrungsvermögen ift ein vernünftiges. Die Sprache, welche ber Denich fich erfindet, und die selbst in einelnen Worten burch Rache ahmung gelernt nie bem Thiere gur Bezeichnung von Begriffen bient, fehlt ben Thieren, bie ihre Empfindungen nur in Lauten ober Tonen außern, ganglich. Richt minder mangeln bem Thiere alle biefenigen Richtungen ber Seelenthatigfeit, welche als vernunftige Erscheinungen zu bezeichnen find, wie ber sittliche Bille. Die ibeale Phantafie, bas afthetische, religiofe, fittliche, moralische Gefühlsvermögen, ber wiffenschaftliche Erfenntniftrieb. Darum mangeln ihm auch bie fammtlichen Brobucte ber Bernunftthatigfeit, Staat, Religion, Rirche, Wiffenschaft, Runft, Bas aus der Freiheit hervorgeht, fehlt ihm und Tugend. barum existirt für bas Thier feine Berantwortlichkeit.

Da diese Erscheinungen wesentlich verschieden find, und ba, , obwohl nach der Ersorschung ber Ratur die Thiere alter als die

Menfchen fint, alfo fcon vor bem Denfchengeschlechte waren, bod immer biefe wefentliche Berichiebenheit ber feelischen Erscheinungen blicb, fo ift mit Gewißheit die ursprüngliche Verschiedenheit ber Urfachen biefer Wirkungen ober ber Thier und Menschenseelen anzunehmen. Wahrnehmung eines Wiberfpruche macht nicht bas Befen ber Bernunft aus, und bie "freie Entschließung" ift beim Thiere erst noch zu erweisen. Das Fortschreiten einzelner Thiere geht nie in irgend einen menschlichen Topus über. Durch Rache ahmung und Unterricht fann bas einzelne Thier zu Leiftungen, welche ber Battung nicht gufommen, gebracht werben; aber bas Thier ich eint nur intelligenter; benn bie gelernten Runftftude geben ihm feine Intelligeng, Die es fur fich felbft in irgend einer Beise verwerthen konnte. Sobald ber Zwang aufhört, fällt bas Thier von felbft in ben fruheren Buftand gurud. Die "Bersetzung der Thierseele in den Menschenkörper" ist undenkbar, weil bie Organisationefraft ber Seele ben Menschenkörper, ber mohl von ben ihn ausmachenben Stoffen zu unterscheiben ift, felbft Bas follte zubem bie Thierfeele mit Werfzeugen und einer Organisation anfangen, die nicht von ihr kommen und nicht für fie paffen?

S. 158 wird wiederholt, baß "die Thiere Selbstawede, freie, fortbilbungefähige Befen und mit ben Menschenfeelen gleich berechtigt find." Der " Br. Berf. verlangt baber in feinem fo genannten "Ausgleichungsbeweise" auch eine "jenseitige Ausgleidung" für bie Thierseele. Er findet ein Migverhältniß nicht nur barin, bag "bas Leben eines großen Theils ber Thiere ein febr furges" und "benen, welche anderen zur Rahrung bienen, fruhzeitiger entzogen wird", sonbern auch barin, bag "bie Lage bes Thierreiche im Allgemeinen eine weit minder beglucte als bie menschliche ift." Sollte man boch nach einer so barofen Theorie vom Jenfeits ber Thierfeelen fast auf ben Gebanken tommen tonnen, bag "Menschen = und Thierfeelen ihre Buftanbe im nachftfunftigen Leben vertauschen", weil biefes bie Quegleichung bes bieffeitigen Digverhaltniffes erforbert? Dies will übrigens ber Gr. Berf. "nicht aussprechen", er "verlangt nur im Allgemeinen "eine ausgleichende Lebensfortsehung " für bie Thierfeclen.

Wenn bie Thierseelen und die Menschenseelen "ursprunglich gleich maren", bann allerbings mußten bie Thiere Bernunft und Freiheit haben und mit tem Menschenseelen gleich bereche -Bir haben aber bie Unrichtigfeit bes Ausgangspunftes bewiesen, barum sind auch bie Folgerungen unhaltbar. Baren die Thiere mit ben Menschen "gleich berechtigt", so ware jebes Thierschlachten ein Mord und ber Mensch bafur verantwortlich. Dann mußte im Jenseits auch biefes ausgeglichen wer-Wenn, um bas jur Ausgleichung nothwendige Difverhaltniß zu begrunden, bas "fehr furze Leben eines großen Theils. ber Thiere" angeführt wirb, fo barf man nicht übersehen, baß auch ein großer Theil ber Menschen bie natürliche höchfte Stufe bes Lebensalters nicht erreicht, fonbern in ben erften Tagen, Monaten ober Jahren nach ber Geburt ftirbt und bag viele Thiere ein weit hoheres Alter als ber Mensch erreichen, daß überhaupt, wenn bie Seelen unsterblich find, von einer Ausgleichung bes Lebens im Dieffeits hinfichtlich ber Lebensbauer feine Rebe fenn kann. Der ganzen Schrift Unlage und Durchführung find mehr für einen größern gebilbeten Leserfreis, als für ein ftreng wiffenschaftliches Bublifum berechnet. Bahrend ber erfte (ontologifche) Theil bas Befen ber Seele behandelt, ber zweite (fosmologische) Theil ihre Unsterblichkeit aus ber Ratur ober Belt zu beweisen versucht, will ber britte (theologische) Theil, welcher in Aussicht gestellt ift, burch bie lette Grundlage ber Ratur (Gott) ben Schlufftein jur Unfterblichfeitsbegrundung legen.

R. M. v. Reichlin : Meldegg.

Ibeen zu einer philosopischen Biffenschaft bes Geiftes und ber Ratur bon S. R. S. Delff. Susum, Berlag von C. F. Delff, 1865. 359 S. gr. 8.

Der Hr. Berfaffer nennt fein Buch ein "Ergebniß langeren Studien - und Lebensganges." Er will in bem vorliegen-Beiticht. f. Bhitos. u. phil. Artitl. 40. Band.

ben Banbe "die Einsicht vorbauen", daß es "um zur Wahrheit zu gelangen, einer Umfehr ber Wiffenschaft nicht im Sinne ber hierarchte ober bes Bietismus, sondern im Sinne bes Beistes und ber Bernunft" bedarf.

Bur Verwirklichung ber hier angebeuteten Aufgabe bes Hrn. Verf. gehören aber zwei unerläßliche Erforderniffe, 1) ber Rachweis ber Verkehrtheit ber bisherigen Wiffenschaft, 2) ble Andeutung ber Mittel, welche zu einer Umkehr ber Wiffenschaft führen. Endlich kann man wohl auch noch verlangen, bag und, wenn die bisherige Wiffenschaft verkehrt ift, ber Inhalt ber neuen Wiffenschaft, welche an ihre Stelle treten soll, zum Mindesten in einigen Grundzügen mitgetheilt werde.

Der Hr. Berf. versucht seine Aufgabe in acht Abschnitten zu lösen, welche folgende Aufschriften haben: 1) Was ist Wahrheit? 2) bas Christenthum und die Wahrheit, 3) bas Christenthum und die Wissenschaft, 4) die Wissenschaft, 5) die Philosophie, 6) die Naturwissenschaft, 7) die Magie oder die Dynamis der Natur, 8) die Theologie.

Die Frage nach der Wahrheit wird einsach dahin beants wortet: "Gott, das Absolute ist die Wahrheit." Die "Bersnunft ist die Wahrheit und Gott ist die Vernunst, der Geist." Das "Vernünstige ist das Wahre und das Wahre ist das Vernünstige, das Göttliche" (S. 21). Gott aber ist-ihm die "absolute Persönlichseit", das "Sittliche" (S. 24—26). Es wäre hier vor Allem flar zu machen gewesen, was unter absoluter Persönlichseit zu verstehen ist; denn ein "absolutes Leben" ist noch seine Person. Da mit dem Begriffe der Persönlichseit der des individuellen, von einem Object verschiedenen Geistes, des von dem Nichtich verschiedenen Ichs verbunden ist, so wird die absolute Persönlichseit auch dadurch immer noch nicht verständlich, daß man die Persönlichseit von der Individualität scheidet. Denn die Persönlichseit kann nur als Individualität scheidet. Denn die Persönlichseit kann nur als Individualität gefaßt werden, wenn sie auch von dieser dadurch verschieden ist, daß sie als

eine besondere Art berfelben, als benfende, felbstbewußte, freie Individualität betrachtet wirb.

Wenn man nun in ber lettern Begriffsbestimmung nur bie Berfonlichkeit und nicht die absolute Personlichkeit erkennt, so mußte eben vor Allem nachgewiesen werden, wie ber Begriff bes Unbeschränften, Unbedingten, Unendlichen, welcher ber bes Abfoluten ift, mit ber Berfon ober ber benkenben, felbstbewußten, freien Individualität vereinigt werben fann. Geschieht biefes baburch, baß man bie absolute Berfonlichfeit bas in allen Berfonen Berfonliche, bas Allperfonliche nennt, fo mußte man nachweisen, baß eine solche Behauptung ohne Pantheismus möglich ift, weil ber Gr. Berf. mit Entschiedenheit ben letteren perhorrescirt. Benn bas Absolute bas "Sittliche" genannt wirb, so ift ce bamit noch immer nicht erschöpfend bezeichnet; benn bas Gittliche an fich ift ein Abstractum ober 3beal, und bas Göttliche muß einen concreten Boben haben, wenn es perfonlich fenn foll. Der erfte Abschnitt hat die Worte des Pilatus: Bas ift Bahrbeit als Motto, welches aber mit bem Texte bes Abschnittes in keinem Ginklange fteht, ba Bilatus biefe Frage in einem gang anbern Sinne, ale ber Gr. Berf. aufwirft.

Benn ber Hr. Berf. im zweiten Abschnitte im Christenthume die Wahrheit findet, so ist nicht zu übersehen, daß es sich hier jedenfalls nur um den Kern religiös, sittlicher Wahrsheit und theologischer Ersenntniß, in keinem Falle aber um das Gebiet der übrigen Wissenschaften handeln kann. Das orienstalische Wissen wird zu hoch, das klassische, besonders griechische Wissen zu niedrig gestellt. Das Grundprincip ist bei den Griechen nicht allein in der "sinnlichen Korm", wie der Hr. Berf. will, zu setzen. Man kann eben so wenig, wie das S. 29 geschieht, bei den Griechen nur eine "ahnungsvolle Dämsmerung des rein Geistigen" annehmen, als man mit dem Hrn. Berf. behaupten kann, daß außer Pythagoras, Sokrates und Plato "die andern Philosophen nicht in Betracht kommen." Von einer Philosophie des Pythagoras wissen wir eigentlich nichts. Aristoteles erwähnt dieselbe immer als die Lehre der Pythas

goreer. Bon Pythagoras ift nur befannt, bag er ben pytagoreis schen Bund, welcher politische und moralisch = religiose 3wede batte, stiftete und daß er die Seelenwanderung lehrte. Gewiß haben wir in ber vorsofratischen Periode bedeutendere Denter Refer. nennt bie Eleaten Parmenibes und als Bythagoras. Beno, Heraflit, bie Atomisten und Anaxagoras, und wenn man vom Beiftigen in ber Philosophie fpricht, so hatte Angagoras jedenfalls mehr beffelben als Pythagoras, ba bie Pythas goreer bas Wesen ber Dinge in ber Bahl fanben, nicht aber in einem ortnenden Beltgeifte. Es ift eine langft gur Benuge wie berlegte Behauptung, daß bie Philosophie des Pothagoras und Plato unter dem Ginfluffe der "orientalischen Traditionen" ente ftanden sep. Man wird es barum als eine unhaltbare Anficht bezeichnen muffen, daß die alten Sebraer in "Bezug auf ihren Behalt an Realitat" "bem falten Formalismus ber Griechen" (sic), bem "abstracten und mechanischen Rechts - und Staatsgeist der Römer" (Sollen wir vielleicht wieder den theofratischen erhalten?) und "ber wilden, gewaltthätigen Freiheit ber Bermanen" (Bar bas Bolf Gottes etwa weniger gewaltthatig?) vorzuziehen find (S. 29). Auch läßt fich vom Alterthum gewiß nicht fagen, baß es ber "reinen und entschiedenen Borftellung vom Geift nicht fabig war! (S. 30). Refer. erinnert an Angas goras, Sofrates, Plato, Ariftoteles. Der lettere hat fogar die Lehre von Gott als einem perfönlichen vollkommenen Geiste Es wir S. 36 getabelt, baß man in Beziehung aufgeftellt. auf die "Duellen der heiligen Geschichte dieselbe schonungelofe Kritik in Ausübung bringt, wie man sie auf diejenigen ber Profangefchichte anwendet." Er nennt diefe Rritif "ein Phantom." Sie geht nämlich vom "Subjecte" aus und "nicht von ber Sache." - Das Subject foll sich zuerst-in die Sache hineinleben und bann fritisiren. Man muß also zuerst an bie Wahrheit bieser Ducllen glauben und bann fritisiren? Der Br. Berf. geht auch wirklich vom Glauben aus. Ift biefes aber eine vorurtheilolose Rritif, wenn man schon glaubt, ebe man unterfucht? Wenn man es fo mit ben Brofanschriftftellern halten wurde, was fame ba bei ber Prufung heraus?

S. 50 wird bie Rirche geradezu bie "große Unftalt ber Luge' und Seuchelei" genannt. Er tabelt nämlich bie firchliche Meußerlichkeit und Ordnung, in die jeder "bineingeboren" wird, und behauptet, bag bie protestantische Rirche ober bie ber "fogenannten Reformatoren" benfelben Standpunft habe; man feb nur aus einer Ginseitigfeit in bie andere "übergegangen" (S. 51). "Beibe Confessionen hatten bas gemein, bag fie bie perfonliche Lebendigfeit bes Guten und Bahren jurud und gar bei Seite ftellten." Die Rirche ift, wie es G. 51 heißt, "nur bas Probuct ber Unfittlichkeit (!!); ju Recht und Bahrheit ift bas Bestehn ber Kirche als eigenes Institut, Staat in und neben bem Staate, nicht benfbar." Ein "firchlicher Mensch ift eine jammerliche Creatur" (sic), "eine Creatur ohne Natur und Wahrbeit." Die Berson soll bie sittlichen Brincipien bes Christenthums in fich aufnehmen, aber teine Rirche bilben, - ift bie von bem Grn. Berf. ausgesprochene Forberung. Die Rirche mar aber, wie ber Gr. Berf. felbst zugesteht, gleich im Unfange "ein Berein zu ber hochsten, ber gottlichen Sittlichfeit, ein Tugendbund im hochften, reinften Begriff." Er findet es "naturlich", baß ein folder Berein "seine Statuten" haben mußte. Er bemerkt felbft, bag fich bie Mitglieder an einander anschloffen. um fich, ba fie noch bie fleiue Bahl einer Gemeinde bilbeten, "gegen bie Menge ju conserviren, ju ftarfen, ju concentriren und fo wieder in reiner, concentrirter Wirtung auf fie einguwirfen." "Diefer Beift und biefe Tenbengen follten fich uber bie gange Welt und Menschheit verbreiten." Mit biefer "Universalität" "hörte ber Berein naturlich auf." Wenn bie gange Menschheit ober ihre Mehrheit driftlich ift", fo murbe ges ber Staat auch fenn und bedarf also ber Kirche nicht." 3ft aber bie Rirche ein Staat? Sie ist auch jest noch ein religios sittlicher Berein, wenn auch bas Streben einer Bartei fie jum Staat im Staate machen und ihr politische Bwede unter bem Ausbangeschilde religios sfittlicher unterschieben will. Ift ein Ber-

ein, ber burch ben freien Billen seiner Mitglieber gebilbet wird, abgesehen von ben Staatszweden, ber sich ben 3med ber Bottes : Erfenntniß und Berehrung und ber auf biefe begrundeten fittlichen Bervolltommnung fest, ein "Staat in und neben bem Rann man einen folden Berein, felbft wenn feine religiösen Ansichten irrig waren, ein "Brobuct ber Unfittlichfeit" ;nennen ober zu einer "großen Unftalt ber Seuchelei und Luge" machen? Rann man bes Digbrauches wegen ben Gebrauch bes Guten verwerfen? Sat man bamit bas große, emig bleibenbe Berbienft ber Reformatoren, bie feine "fo genannten" find, festgestellt, bag man fie von "einer Ginseitigkeit" in bie andere übergehen läßt? Ift etwa bas ben "beiben driftlichen Confessionen" wirklich eigen, bag fie "alles Befentliche negis ren" und "bas Unwefentliche, Meußerliche in isolirter, einseitiger Berbildung hervorheben?" Ift nicht vielmehr ein folches Urtheil ein "einseitiges?" Sat sich benn ber Beift und bie Tenbeng bes Urchriftenthums über bie gange Menschheit ober nur ihre Mehrheit verbreitet, find nicht vielmehr bicfer Beift und biefe Tenbeng, jumal in vernünftiger, vorurtheilslofer Auffaffung, in einer fleinen Minberheit, bedarf es barum nicht immer noch, um ben driftlichen Beift und bie driftliche Tenbeng ju erhalten und zu erweitern, eines religiös fittlichen Bereines ober Inftitutes, ber Rirche?

Wenn im britten Abschnitte ber "Glaube" zur Boraus, setzung" ber Wissenschaft gemacht, und baran die Behauptung gefnüpft wird, daß "der Glaube Empfindung" ift, so kann die Empfindung entweder die Ursache oder die Wirkung des Glaubend sehn, nie aber der Glaube selbst; denn der Glaube ist kein Kühlen und kein Empfinden, wenn er auch daraus hervorgeht, sondern, wie schon Kant sagte, ein Kurwahrhalten aus subjectiv gultigen Gründen. S. 65 wird "Voraudsetzungslosigkeit" und "Vorurtheilslosigkeit" von der Wissenschaft verlangt; diese sind aber mit dem Glauben unvereindar. Der Glaube wird ausgezgeben, wenn man weiß. Der subjective Grund ist objectiv ges worden. Es ist nicht mehr für mich, sondern an sich wahr.

Richt "bie ganzliche Selbst - und Weltverleugnung", welche zum Glauben fommt, sondern ber Zweisel, ber zur Prüfung bes Gesglaubten führt, ist ber Ausgangspunkt für die wissenschaftliche Erfenntniß.

Im vierten Abschnitt (bie Wiffenschaft) fommen über bie Wiffenschaft unferer Beit Behauptungen vor, wie G. 67: "Leider find Die Wiffenschaften unseres Jahrhunderts nur ein abgeschmadtes Salz (sic), bas zu nichts taugt (!!), untuchtig ift und schon beshalb verdient, daß man es hinauswerfe und laffe es die Leute gertreten." Will der Gr. Berf. durch Dieses "Bertreten ber Leute" vielleicht die Wahrheit finden? Der große Saufe gertritt in ber Regel lieber als bag er fich zu einer erfolgreichen Arbeit anstrengt, wie Die Wiffenschaft. ben "Biffenschaften unferes gegenwärtigen Zeitalters" jum gro-Ben Theil "bie traurige Unsittlichfeit und Materialität ber Gegen-Refer. findet biefe Erscheinungen ba, wo-fie ju mart" au. Tage fommen (jebe Zeit hat ihre Licht - und Rehrseite), nicht in ber Wiffenschaft, sondern in dem Mangel an ernftem Sinne für bie großen Leiftungen berselben, in ber Oberflächlichkeit und Genuffucht. Gewiß wird man der Wiffenschaft unseres Jahrhunderts nicht mit bem Srn. Berf. "Mangel an Geift und Leben" (S. 69) vorwerfen fonnen. Ist das etwa wirklich ein Bild ober nicht vielmehr ein unwahres Berrbild ber heutigen Biffenschaft, wenn ihr "Armuth und Leerheit ber Begriffe,- Seichtigfeit und Mattigfeit ber Auffaffungen, Beiftlofigfeit und Rraftlofiateit ber Unschauungen, allgemeine Dhumacht, Gebrochenheit, Berzerrung mit wohlflingenden Phrasen" (sic) zum Borwurfe gemacht werben? Die hochften und fur die Menschheit bedeutenbften Forschungen ber Raturwiffenschaft in unferer Beit, welche tein philosophischer Denfer ignoriren barf, werden bamit abgethan, baß fie, wie S. 80 gefagt wird, vom "Gift und Miasma bes Materialismus" "völlig inficirt und burchbrungen" Dies wird von ber "gangen Raturforschung bes gegenmartigen Zeitalters" (!) behauptet.

In bem fünften Abschnitte, welcher von der Philoso-

phie handelt, tommt "bie moderne Philosophie" schlecht weg. Spottisch werben bie Philosophen biefer Zeit die "großen" genannt (S. 103) und ihre Philosophie eine abstracte, die fich "ausgelebt und ben Gelbftzerftorungsproces, bem aller Brrthum unterliegt, vollzogen hat" (!). Dies foll burch ben "vollständigen Banferott" bewiesen werben, ben bie "Schelling'sche Offenbarungsphilosophie" erlitten hat. Ift benn biese Philosophie bie einzige unserer Beit? Befteht überhaupt bie eigentliche Aufgabe ber Philosophie in ber Begrundung ber Offenbarung? 216 eine Curiofitat führt hier Recenf. an, bag in Ariftoteles, bem universellsten Ropfe und größten Denfer bes Alterthums S. 106 ber "Anfang jener für alle mahre Erfenntniß wie ein Gift wirtenden Methode" (!!) liegen foll, welche "mittelft einer oberflachlichen Betrachtung ber Dinge ein Spftem von Schemata ober in ber That von Schemen aufstellt, in die sie alle Wesen und Berhaltniffe bes lebenbigen Alls einschachtelt" u. f. w. Die "Abstraction von ber lebendigen Birklichkeit" wird für eine "eben fo große Gunbe" (!!) erflart, ale bie "Abftraction von ben fittlichen Grundlagen bes Dasenns." Der "abstracte Stanb. punft bes apriorischen Subjectes" foll "ein verbrecherisches Unternehmen" (sic) senn. Solche Bersuche werben bem "wahren Proletariat (!!) ber Bernunft" jugewiesen. Können wir benn bas Einzelne in seinem Wesen und im Busammenhange mit bem All anders, ale burch ben Begriff erfaffen? Der Br. Berf. nennt folche Begriffe leere Abstracta. Bird und bie Belt viel. leicht ohne die Abstraction eine volle Erkenntniß? griffe follen die "Bufte bes Sepne" bilben. Rommen wir vielleicht ohne Begriffe zur Erfenntniß ber frischen, grunen Lebens, weibe?

Die neuere Philosophie wird von ihrem Anfang an scharf mitgenommen. An Cartesius wird z. B. getabelt, baß er von bem ausgeht, von wo man gewiß allein zur philophischen Wahrheit kommen kann, vom Zweisel und ber Voraussehungslosichseit, so wie von ber ersten und ursprüglichen Gewißheit bes Ichs. Bon Spinoza wird gesagt (S. 129), bie geistigen "Producte" besselben

feven "nicht genügent, ben Lebensgehalt und Lebensgrad (sic) bes Beiftes zu erhöhen" (!); fie hatten nicht ben "Typus bes Benies." fonbern ber "Grubelei," bes "Formalismus und Schematismus, " er habe bie "enge, entnervende" (sic) "mathematische Demonstrirmethobe," ber isolirte Berftaud bringe es nur ju "gigantischen Spufgestalten;" es mußten noch " Befühl und Phan-Es fommt aber vor Allem barauf an, tafte" bingufommen. welcher Art biefes Gefühl und biefe Phantafie find; jedenfalls burfen fie nicht im Wiberspruche mit bem Berftanbe fteben; benn bas Bahre ift ein Object bes Erkennens, biefes aber ift weber fin Kuhlen noch ein Einbilben ober Phantastren. Dan fommt nur burch bas Denken jur Erkenntniß, nicht aber burch bas Berbinden mit bem "unenblichen Gemuth." Der Kriticismus, welcher von "Lode eingeführt," von "Sume ausgebildet" und von "Rant vollendet" wurde, hat nach bem herrn Berf. einen "fälschlich angemaßten Ramen," unter bem man "bie Behauptung, bas Dogma, einschwärzen wollte (!!), bag man in ber That nichts ober wenig Wiffenswerthes wiffen tonne" (C. 130). Er nennt ben Kriticismus "bie Quinteffeng aller fittlis chen und intellectuellen Seichtigfeit und Riebers trachtigfeit" (!!!). Gin "wirflich von philosophischem Trieb Erfullter," wird G. 131 behauptet, benft nicht an Die Grengen feiner Forschung, er stellt fich ihr Gebiet eben fo unbegrenzt vor, wie bas Leben felbst unbegrenzt ift in feinem Umfang und feiner Kulle." Rant's Kritit wird eine Drechselbanf ber "Sophiftit" (!) genannt, Rant felbft ein "unfelbftanbiger Ropf" (!!!), ein Belehrter ohne alle fcopferische Rraft" (!!!), un. fahig, "auf bas Lette jurudzugehen, biefes ju prufen, neue Fundamente ju legen;" feine Bhilosophie foll "fahler Profaismus," "einseitiger Formalismus" feyn und von "Befchranktheit, Rurgsichtigkeit und Kleinigkeitoframerei ber Stubengelehrsamfeit" zeugen. Seine "Sppothese" (apriorische Form) wird als "Absagung aller Philosophie" (S. 134) bezeichnet. Rur "burch bie Unerhörtheit, wie hier mit philosophischer Ruhe und Rüchternheit ein aller Vernunft Witerfprechens bes (sic) behauptet wurde, burch ihren Eclat, woburch gleichsam tie Bernunft wie angebonnert und jum Schweigen gebracht warb, fonnte biefe Philosophie überhaupt auffommen" (!!). Es muß fich also nach Allem biesem wohl nicht so verhalten, wie Schelling noch in feiner Offenbarungephilosophie meint, daß bie Rantifche Philosophie "für bie Grundlage und ten Unfangepunkt ber richtigen philosophischen Entwicklung anzusehen fep" (S. 135). Wenn all bas Abstrufe, was hier bem größten Denker unferer Zeit zum Borwurfe gemacht wird, ware, fo mare eine folche Bemerfung mohl am Blate. wird fie aber feiner, ber ben Entwidlungsgang ber Philosophit fennt und einigermaßen mit bem Wesen und ber Aufgabe biefer Wiffenschaft vertraut ist, unterschreiben ober, er mag zu einer Bartei gehören, welche es fep, auch nur von einem Standpunfte aus aboptiren. Es existirt fein Philosoph unserer Zeit, so verschieden auch seine Weltanschauung sehn mag, der nicht Kant jum Ausgangspunfte genommen hat. Wenn man von allem bem, mas von bem herrn Berf. behauptet wird, bas Begentheil behauptet, fo wird man in Betreff Kante ber Bahrheit am nachsten fommen.

Ift benn ber Lode'sche, Hume'sche und Kant'sche Kriticismus berselbe? Ift ber Kriticismus Kants Dogmatismus und Stepticismus? Iener nimmt ohne alle vorherige Untersuchung die Erkennbarkeit des Objects an, dieser verwirft sie in gleicher Beise. Kant fragt nach der Möglichkeit des Erkennens durch Untersuchung des Erkenntnisvermögens. Ein solcher rein kritischer Weg ist der einzig mögliche, um zu bestimmen, ob eine Bissenschaft des Uebersinnlichen oder eine Metaphysis möglich ist. Sein Kriticismus soll Dogmatismus seyn, weil er "das Dogma einschwärzen wollte, daß man in der That nichts oder wenig Nennenswerthes wissen könne." Ist eine Philosophie, welche durch kritische Untersuchung des Geistes die Factoren und Grenzen des menschlichen Erkennens bestimmt, dem Wissen die sinnliche oder Erfahrungswelt, dem Glauben das Gebiet des Uebersinnlichen vindicitt und hier die Autonomie des Geistes aus

feinem Wefen nachwies, eine folche zu nennen, welche "nichts ober wenig Rennenswerthes" als erfennbar annimmt? foll "nicht an bie Grenzen ber Forschung benten," wenn man vom "philosophischen Trieb erfüllt" ift, man foll fich bas Bebiet ber Forschung "unbegrenzt vorstellen." "Das Erfenntnißvermögen ift in ber That unbegrengt" (sic), fagt ber Br. Berf. Schon im Begriffe bes menschlichen Erfenntnigvermögens aber liegt feine Beschränftheit. Denn es hangt ale individuelles Erfenntnifvermogen von den Schranken der ob = und subjectiven Bc= bingungen, von ben Factoren bes Erfennens ab, welche nicht blos innere ober fpontane, fondern auch außere ober receptive find. Sat aber Rant etwa von vorncherein bas Erfenntnifvermögen ale begrenzt angenommen? . hat er nicht vielmehr erft ale Resultat seiner solgfältigen und scharffinnigen Untersuchung bie Grenzen unseres Erfennens nachgewiesen? Wie ift es möglich, einen folden Weg einen "unphilosophischen" und "unhaltbaren" zu nennen? Und ein solcher Ropf, ber in ber Kulle seiner Beniglität zum Erstenmale und ohne Vorganger bem Materialismus, Senfualismus und Stepticismus, wie bem Ibealismus und Dogmatismus ber vorausgegangenen Philosophie von Jahrhunberten gegenüber tritt und ben richtigen Weg gur Erfenntniß burch feinen Kriticiomus, wenn auch nicht gang in ben Resultaten, boch im Ausgangspunkte und ber Methode weift, in beffen fritiichen Werfen überall bie Ursprünglichfeit burchleuchtet, ber von allen Darftellern ber Geschichte ber Philosophie als ber Wendes punft, ber Ausgangspunft unferes Jahrhunderts nicht nur begeichnet, sondern als folder erwiesen wird, wird ein "unfelbftftanbiger Ropf," ein "Gelehrter ohne alle schöpferische Rraft," ber "bie Meinungen Anderer formulirt, nicht aber auf bas Lette zurudgeht, Diefes nicht pruft, feine neuen Fundamente legt," in allem Ernfte genannt? Selbft Schopenhauer, ber ungerecht und unverftandig genug über Fichte, Schelling und Segel berfahrt, hat es nicht gewagt, in folder Beise von bem Manne au fprechen, ber in ber That allein bie neuen Fundamente aur Philosophie unserer Beit gelegt hat. Ginem folden Manne

wirft man in einem Athemzuge "Befchranktheit, Kurzsichtigfeit, Rleinigfeitsframerei, Stubengelehrsamteit" vor? Die für alle Zeiten verdienftlichen Leiftungen Kante sollen mit bem Namen eines "verbrecherischen Unternehmens" bezeichnet werben?

Bon Fichte, auf ben als Mensch und Denker umsere Ration stolz zu senn bie vollste Urfache hat, wird S. 135 behaup. tet, bag er ben Schemen, ben Kant noch bem gesunden Menschenverstande ließ (!!), vollständig beseitigte (sic) und bag beffen "absolute Abstraction bie intellectuelle und fittliche Absurdität bes gangen Standpunktes zur eclatanten Erscheinung brachte" (!!) Ja man geht fo weit, Kichte's sittlichen Idealismus "ben absoluten Pharifaismus" (!!!) ju nennen. Der Br. Berf. fügt fogar bei, baß er "bem beutschen Bolte nicht Blud wunschen" fonne, "aus biefem Beifte und biefer Beisheit wiedergeboren zu werben" (S. 136). Fichte's Sittlichkeit foll ber "absolute Lebensgegenfat ber Sittlichkeit" fenn. Und folche Behauptungen follen von einem Manne gelten, beffen Lehre und Leben im vollsten innigsten Ginflange stand, beffen alte und neue Biffenschaftslehre eben aus bem sittlichen Charafter hervorging und bas Beprage beffelben tragt? Man mußte alle Berfe Fichtes abschreiben, um aus jedem, ja aus jedem Blatte ben Beift bes fittlichen Ernftes, ber mahren wiffenschaftlichen Beife Diefes Dens fere, ber auch im Leben bethätigte, was er fchrieb, zu beweisen. Eben fo fchlecht fommt Jacobi weg. Er wird ein "Mann ohne Charafter (!!) und ohne Benie" genannt. Die "Selbfterhaltung habe ihn bewogen, ein Wort für die Realität Gottes und ber Welt einzulegen," boch habe er "nicht Rraft und Selbstftanbigfeit genug" gehabt, um "bem apriorischen Wiffen bie Bultigfeit und Wahrheit abzusprechen." Bei ben über Kant ausgesprochenen Unsichten bes Herrn Berf. heißt bas wohl foviel als er hat nicht Kraft und Selbstständigkeit genug gehabt, über Kant ber zufallen? Das "Logische, Die Abftraction" in ber Begel'ichen Philosophie wird "bas Gespenft bes Lebens" genannt. aber ift ein folches "Gespenft" ber Begriffe beffer, ale willfurliche Einbildungen ber Phantafie, welche ba, wo Begriffe fehlen, Borte macht, wie ber Berf. thut.

Man foll nach bem fech eten Abschnitte in ber Naturwiffenschaft auf bie "eigentlichen Urphanomene," "auf bie Central. und Bergenserscheinungen" gurudgeben. (G. 453). Dabei merben zwischenhinein auch Stellen aus bem gegenüber ben anbern Philosophen allein gelobten Jacob Bohm und Franz Baaber angeführt. Der Br. Berf. ift mit ben Leiftungen und Anschauungen ber Naturwiffenschaft unserer Zeit in bobem Grabe ungufrieben. Die Naturwiffenschaft wird barum fo wenig gut bebacht, weil "ber Materialismus bie Confequenz ber Naturwiffenschaft Läßt fich biefe Behauptung rechtfertigen? Rann man nicht von ber Beobachtung bes Einzelnen und von Bersuchen mit bem Einzelnen ausgeben, mit ber Betrachtung ber Ericbeis nung, bie beshalb fein "Schein" ift, ober ber Wirfung beginnen und gerade auf biefem Wege jum Allgemeinen, jum Wefen, Gefet, jur Urfache, Rraft, jum lebendigen Beifte auffteigen? Gind alle Raturforfcher Materialisten? Die einseitige, aber gewiß nicht bie gange erschöpfenbe Untersuchung ber Erscheinung führt jum Materialismus. Birb ber Beift in jeber naturmiffenschaftlichen Forschung "negirt," auf bas "blos Subjective und Indivibuelle bes Glaubens gewiesen?" Wird benn in ber Raturwiffenschaft nothwendig "bas Leben, bas Wefen und bie Action bes Beiftes verleugnet und geleugnet?" Wenn bies mahr und begrundet mare - aber es ift nicht fo und fann nicht begrundet werben, - bann mare wirflich, wie ber Br. Berf. S. 234 fagt, "nur ein Schritt zur Opposition und Leugnung bes Beiftes." Wenn Liebig und R. Wagner (Refr. fügt hingu: und viele anbere Raturforicher) gegen ben Materialismus auftreten, follen fie bamit "nur zeigen, bag fie fich über ihre eigene Thatigfeit und beren Ginn und Tenbeng nicht flar find ober feyn wollen" (!!). Sobald die Raturwiffenschaft gegen ben Materialismus polemiftrt, foll fie gegen bas Rinb, bas fie felbft gemacht und geboren hat, gegen bie Lebenseigenschaften ihres Rindes, "bie in ihr felbst ihre Burgeln haben," fampfen. Sind benn nur bie

Naturforscher, find nicht auch Philosophen, bie, wie jene, von einem einseitigen Standpunkte ausgehend, ein einseitiges Resultat gewannen, auf ben Materialismus gefommen? Der Br. Berf. vergleicht bie nicht materialiftischen Raturforscher mit ben "meiften Liberalen, welche nicht bie Courage haben (sic), bie lette Folge ihres Standpunftes und ihrer Thatigfeit ju gieben." Liberale thun, ale maren fie bie allerconservativften, ergeben fic oft in rabuliftischen Phrasen über bie Ungesetlichkeit ber Revolution." Die "Bolemit" ber Naturforscher "gegen" ben Materialismus bient nach bem herrn Berf. mehr bagu, benfelben "ju erhohen, ale herabzusegen." Es wird Liebig vorgeworfen, bag er in "feinem ariftofratischen Sochtone (sic) bie Materialisten Dilettanten nenne". Man muffe ihm, heißt es C. 235, entgegenhalten, daß bann bie "gange moberne Raturforschung Dilettantismus mare" (?) Und bas foll beshalb ber Fall fenn, weil " bie Wiffenschaft sich nach Erkenntnig und Ginsicht und nicht nach bem burch funftliche Spothesen und Combinationen jufammengeflicten Materialismus bestimmt?" Die Raturviffenschaft ber nicht materialistischen Raturforscher ift aber weber burch funftliche Spothesen noch burch Combinationen ju-Die Behauptung ift baber unbegrunbet, baß fammengeflict. bie Raturwiffenschaft "burch ihren eigen Lebens - und Entwidproceß ad absurdum geführt werbe." Wenn es mahr mare, baß bie Naturmiffenschaft nur consequenter Materialismus fen, bann fonnten vielleicht bie Bormurfe geltend gemacht werben, Die von S. 235 an gegen biefen erhoben werden. Aber es geht nicht, bie gange confequente Raturwiffenschaft unserer Zeit Das terialismus zu nennen und bann jener alles bas vorzuwerfen, was man an biefem getabelt hat. Wenn C. 235 bie Materias liften "bie modernen Charlatane, bie modernen Cophiften" genannt werben, was fie nicht find, fo fann man folche Charafteriftif gewiß nicht auf unfere Raturforscher anwenden. Materialis. mus wird auch bem Realismus, fogar bem in ber Runft, jum Borwurfe gemacht Der große Gothe foll bafur verantwortlich fenn. Go beift es G. 238: "Es mar Bothe, ber zuerft biefe

schlechte Wirklichkeit (!) in die Kunst einführte, wie er von dem Grundsatze ausging, daß in der Kunst der Stoff garnichts, die Form Alles gelte." Das Lettere kann von ihm nicht in dieser Fassung und Deutung behauptet werden. Und ist es etwa ein Fehler, daß man die Wirklichkeit in die Kunst einsührt? Hat diese Göthe wirklich zuerst gethan und nicht schon. Shakespeare vor ihm? It denn die Wirklichkeit als solche ohne die Idee und kann man diesen deiben Dichtern die Idee absprechen? Kann man Göthe dafür verantwortlich machen, daß "die niederträchtigste Schurkeret, die verächtlichste Gemeinheit und die erbärmslichste Charakterlosigkeit zur bewunderungswürdigen Tugend" gesmacht wird, wenn sie sich nur "in schöner Form präsentirt?" Das ist weder die Meinung Göthes, wenn er von dem Werthe der Form in der Kunst spricht, noch die seiner Nachsolger in der Kunst.

Der siebente Abschnitt handelt von ber "Dynamif ber Natur ober ber Magie." Daß unter ber Magie hier wirklich cine Urt von Bauberei verftanden wird, zeigt ber Inhalt biefes Abidnittes. Man wird aber schwerlich eine folche Zauberei Donamif ter Ratur nennen fonnen. Bei allen geschichtlichen Beobachtungen ift die Angabe ber Quelle, ber Beit, bes Orts, ber hantelnden Personen nothwendig, und ohne biese Angabe wirb S. 351 eine an fich felbst schon unglaubwurdige Beschichte gum Belege bes Uebernatürlichen erzählt. Der herr Berf. handelt S. 251 von "bem Lebensgeifte" als "einem Ausfluffe bes Beftirns." Diefer foll in fich brei Dinge vereinigen, ein "unfichtbares Feuer, ein unfichtbares Licht, eine unfichtbare Form" (sic). Diefe nennt er auch "bas wesentliche Licht und bie wesentliche Form." Aus welchem Geftirn fließt biefer Lebensgeift aus, und wenn er von ihm ausfließt, wie fommt er in bas Gestirn? Wie fommt man zur Unterscheibung von Licht, Feuer und Form? Wie begründet man das unsichtbare Feuer und Licht als Wesen tes fichtbaren und gar eine unsichtbare Korm als Wesen ber fichtbaren? Konnte man nicht ebenso in jedem fichtbaren Dinge ein unfichtbares als Wefen annehmen? Darf eine Wiffenschaft

ber Natur von Dingen ausgehen, bie nur Gegenstände ber Einbildung und niemals Sache ber Wirklichkeit find? Bon bem sogenannten "zweiten Gesicht" werden abenteuerliche und unbeglaubigte Geschichten zum Belege ber Wahrheit bes Magischen angeführt (S. 295, ff.).

Der achte Abschnitt enthält bie Theologie in ber Form von Paragraphen. Es find bie Stigen einer Art theologischen Glaubensbefenntniffes. Die Cape werden wie Thefen gur Disputation vorgelegt, find aber nicht hinreichend begrundet, wie S. 313: "Das Absolute ift, nur absolut ale Berfonlichfeit." S. 323 werben anthropopathische Borftellungen von Gott auf-So heißt es daselbst: "Gin Leben ohne Leibenschaft geftellt. ift matt, schlaff und frank, ift ohne Fulle und Energie." "Das ift nicht zu fagen von bem Driginalleben. Bott ift leibenschaftlich (sic) .... " Cben beshalb fann Bott auch zornig fenn (sic) .... "Dem Beiligen ift ce wefentlich ju lieben und ju gurnen" .... "Die Sentimentalität bes 18. Jahrhunderts abhorrescirte ben Born Gottes (sic)" ..... "Man fann fagen, baß fie Gott ju einem Beibe machte. Respect kann man wenigstens vor einem folden Gotte nicht haben." u. f. w. Diese hier entwickelte Ratur Gottes foll die "ethische" senn, "eben fo frei von libertinifcher Laritat, ale von legalem Rigorismus, ohne alle Sentimen talität, Leben und Wahrheit" (S. 324). Nach S. 335 foll "bas Brincip bes Bofen" ein "außerweltliches, unfichtbares, geiftiges" augleich foll biefes Brincip auch "Brincip ber Berfonlichkeit fenn, ba letteres sowohl ber Grund für bas Bute, wie für bas Bofe Wird bamit nicht eine absoluter, Dualismus gleich bem ift. Manichaismus angenommen, wenn bas Bose eine außerweltliche, unfichtbare, geiftige Berfon ift? Wie tommt man jum "Kalle bes Sauptes einer Beiftesichaar?" Es mare, wenn man bas Bofe ju einem wiffenschaftlichen perfonlichen Brincip machen will, consequenter, wenn man boch einmal bei einer folchen Behauptung ftehen bleiben foll, bas Bofe von Ewigfeit her bem Guten entgegenzustellen. "Wenn himmel und Solle (S. 357) an feinem Orte, sondern im Beifte find", fo ift wohl mit Recht

ju fragen, wie fich bamit bee Herrn Berf. Lehre vom Catan und ben bofen Geiftern, die boch irgendwo fenn muffen, vereinis gen laffe.

R. M. v. Reichlin Deldega.

Das Problem der Sprache und seine Entwidelung in der Geschichte von Conrad hermann, Dr. phil. u. a. o. Profesofor an der Universität Leipzig. Dreeden, Verlagebuchhandlung von Rudolf Runge. 1865. 115 S. gr. 8.

Wie ber Mensch eine einheitliche Verbindung von Leib und Seele ist, eben so ist die Sprache eine solche von geistigem Gedanken und stinnlichem Laut. Das höchste Problem ist in Beziehung auf den Menschen die Frage nach dem Zusammenhange des leiblichen und geistigen Daseyns. In gleicher Weise ist auch die Frage nach dem Zusammenhange des geistigen Gedankens und leiblichen Tones ein mit diesem verwandtes Problem. Mensch und Sprache sind "eine lebendige Synthese von geistigem Inhalt und sinnlicher Wirklichkeit oder Form." Das Problem kann nur von der Sprachphilosophie gelöst werden, mit deren Aufgaben sich der gelehrte Hr. Berf. auch in seiner 1858 erschienenen philosophischen Grammatik beschäftigt hat.

Man findet in der vorliegenden Schrift weniger die Lösung bes genannten Problems, als Winke und Andeutungen zu einer solchen, da das Ganze nur stizzenweise behandelt ist. Die Andeutungen beziehen sich 1) auf die Sprache, den Menschen und das Kunstwert, 2) das Problem der Sprache und seine Geschichte, 3) die Physiker und Thetiker des Alterthums, 4) die allgemeinen Berhältnisse der Sprachwissenschaft bei den Griechen, 5) Plato, Aristoteles und die spätere Zeit, 6) die Frage nach dem göttlichen und dem menschlichen Ursprunge der Sprache, 7) die allgemeinen Berhältnisse der Sprachwissenschaft in der neuen Zeit, 8) die Wissenschaft von der Sprache als eine Naturwissenschaft, 9) die beiden Standpunkte der Phisologie und der Glossosie, 10) die Sprache in ihrem Berhältnis zur menschlichen Freiheit,

11) Monbodbo und Abelung, 12) die Sprache als kopor und eregreia, 13) herber, 2B. v. humbolbt und Jacob Grimm, 14) die Sprache nach Ursprung, Inhalt und Form, 15) das classische und romantische Brincip in ber Sprachwiffenschaft, 16) die philosophische und die historische Erkenntniß ber Sprache, 17) die Logif und die Grammatik, 18) das allgemeine Princh ber Bermanbtschaft ber Sprachen, 19) bie Entstehung ber Sprache im Menschen, 20) bie Angabe und bas Princip ber Sprach. schöpfung, 21) bie Sprache und bie Begriffeschrift, 22) bie alteften Wurzeln, 23) die Sprache als eine leiblich gelftige Individualitat, 24) bie allgemeine Bebeutung bes Lautspftemes ber menfchlichen Stimme, 25) bie Sprachwiffenschaft nach ihrem allgemeinen Bufammenhange mit ber Philosophie, 26) bie allgemeinen Berschiebenheiten bes Baues ber Sprachen, 27) bas allgemeine Brincip ber Geschichte ber Sprache, 28) bas Brincip ber Flexion, 29) bas Bersmaag und die Schrift, 30) Schriftsprache und Dialett, 31) Begriff einer vergleichenben Wiffenschaft vom lovos ber Sprache, 32) bie Theorie bes Sages. Die Reichhaltigfeit ber Gegenstände, welche in biefen 32 Ueberschriften gur Sprache gebracht werben, zeigt beutlich, daß in einer fo fleinen Abhand lung bie wichtigen Materien unmöglich erschöpfend behandelt senn können. Wir finden überall nur Winke und feine Ausfüh-Die Ueberfichtlichkeit wurde burch ein Bufammenfaffen einzelner Ueberschriften unter allgemeinere Besichtspuntte und burch eine mehr ftreng logische Anordnung, fo wie burch eine forgfältigere Sichtung ber geschichtlichen und philosophischen Theile ber Aufgabe gewonnen. haben

R. M. v. Meichlin Meldegg.

Die Gefete ber Bewegung im Staatsleben und ber Kreislauf ber 3bee. Bon Fr. Robinger. Stuttgart. Cotta'ice Buchhandlung. 1864.

Wie schon ber Titel biefer intereffanten Schrift beweift, so will ber Berf. bie Gefete bes Berbens und Lebens bes Staa-

F. Rödinger: Die Befete ber Bewegung im Staateleben zc. 147

Der Staat entsteht ihm zufolge burch bie Wits tes entwickeln fung naturlicher Gefete, und er geht, um biefe Befete ju finden, bavon aus, bag Alles, mas ift, bas Befet in fich hat, zu beharren, aber auch alle Dinge, fofern fle gleichzeitig und nebeneinander find, in Beziehung zu einander treten und fich wechsels feitig mittelft bes Gefetes ber Caufalitat bebingen. Diefe allgemeinen Gesete find nun, wie ber Berf. weiter ausführt, auch im menschlichen Individuum wirksam. Der Mensch hat eine förperliche und eine geistige Seite seines Lebens, und mahrend er forperlich im Raume erscheint und in Berührung und Begies hung ju anbern Wefen feiner Gattung tommt, erhebt er fich burch ben Geift über bie Materie, entwidelt ein inneres geiftiges Leben in Empfindung, Gefühl, Borftellung und Begehren, in Bhantafie, Berftand, Bernunft und Billen, und tritt burch Sprache und Sandlung zu andern Befen feines Gleichen in Beziehung Das Raturgefet bes Beharrens wird im Menichen zum Gefete ber Selbsterhaltung erhoben, und bas Befet bes Inbivibualis. mus in ber gegenseitigen Bethätigung ber Menschen zu einanber und zu ben Dingen um fie her zum Befete ber Entwidlung ober Ungiehung, Bervollfommnung und Gludfeligfeit.

Das Beharren in ber Selbsterhaltung wie das Beharren in der Entwicklung ist nur im Gegensate eines andern Beharrenden denkbar, geges welches sie sich behaupten, und beide mussen die gegenseitige Bethätigung ihres Triebes, jenes durch Ernährung des Leibes, dieses durch Bewegung des Geistes ihre Dauer sichern, sich mit einander absinden und ins Gleichgewicht setzen, um in Gemeinschaft mit einander beharren zu können. Auf diesem Gesetze beruht die Möglichkeit der gleichzeitigen Existenz der Menschen, und da alle Dauer nur Fortsetzung der Existenz ift, so ist die Fortdauer der Menschen bedingt durch die ununterbrochene Wirksameit jenes Gesetze. Dadurch entsteht die Gesellschaft, welche das Zusammenleben der Menschen und ihre Beziehung zu einander als Gesetz und Bedingung ihrer Existenz, ihrer Dauer und ihrer Entwicklung anerkennen muß.

Die Gesellschaft, Die Gemeinschaft ber Menschen, wie fte

burch das Gesetz des Beharrens und der Bielheit der Individuen hervorgebracht wird, ist der Staat. Eine Gemeinschaft der Menschen oder einen Staat ursprünglich und mit Absicht zu gründen, ist daher unmöglich, weil sede Verständigung die ursprüngliche Gemeinschaft, den ursprünglichen Staat schon voraussest. Der Staat ist die Wirtung eines Weltgesetzs, und es wäre damit der dunkle Uebergang vom Individualismus zur Einheit der Gemeinschaft, vom Bewußtseyn des Einzelnen zum Bewußtseyn des Staats gefunden, und der Zirkel wäre nicht mehr vorhanden, in welchem, was ist und schafft, sich selbst erschaffen soll und wo die Menschen die Gemeinschaft des Staats erst zu gründen hätten, was doch schon Verständigung und Gemeinschaft voraussest.

Die natürlichen Gesethe - fahrt ber Berf. fort zu zeigen - entwickelt nun ber Mensch zu sittlichen Besegen. Die mate rialistische Unsicht, welcher zufolge ber Beift bes Menschen nichts anderes ift als die Reihe ber im Gentralorgan bes Menichen burch Vermittlung ber Rerven entstehenben Bilber, barin Recht, bag ohne Object feine Wirfung fenn und ohne Anregung ber Materie fein Bild im Beifte entfteben fann; aber fie mißtennt, bag ohne Subjeft fein Objeft ift, und vermag bie Einheit im Bewußtfeyn, welche etwas Soberes fenn muß als bas einzelne Bild ober eine Reihe einzelner Bilber, nicht gu erflaren. Siezu fommt, daß, mas in der Natur außere Caufalität, Urfache und Wirkung, Beharren und Ausgleichen ift, im Menschen jun bewußten 3wed und freier That wird. Der Mensch handelt mit Bewußtschn und Freiheit nach Ibeen. Darum ift die Freiheit nicht bloß eine Fähigkeit, sondern auch Trieb, Stree ben, Liebe und julest Pflicht ober ber gange Werth bes Menfchen; benn er hat nichts als die Freiheit, um fich in feiner Selftfanbigfeit als Gelbstzwed zu bemahren. Indem er bie Befete ter Ratur und bes Geiftes erfennt und fie in Uebereinstimmung mit feinem Befen finbet, nimmt er fie in feinen Billen auf und verflart fie ju fittlichen Gefegen, welche fein Leben in ber Bemeinschaft ber Menschen bestimmen.

Auch die körperliche und geistige Bewegung des Staats fann nur nach folden Befegen geschehen, und ber Denich hatte alfo nur biefe Befete fennen zu lernen, fie zu achten und ihnen bei Andern Achtung zu verschaffen, um auch im Staate bes rechten Wege und Biele ficher ju fenn. Der Staat ift aber nur ein Organ ber aus Ginzelnen beftehenben Befammtheit, und über bemfelben fteht als fein herr und Meifter ber Individualismus, ber fich mit seinem unerschöpflich reichen Leben frei in ber felbftgeschaffenen Schranke entfaltet. Der Staat empfängt auf ber einen Seite allen Behalt aus ber unversieglichen Duelle bes individuellen Lebens, auf ber andern Seite wird ber bewußt geworbene Individualismus feinen Organismus fo einrichten, bag er ber Gig bes Gefammtbewußtseyns wirb, und bag er in ber höhern Form bes Gesammtindivibuums, wie bas natürliche Inbivibuum von ben ewigen Befegen ber Selbsterhaltung und ber Entwicklung getragen, ale neue, allen Beift und alle Rraft bes indvividuellen Lebens in fich vereinigende Berfonlichkeit in bas Reich ber Erscheinungen tritt.

Durch natürliche Gefete find bie Menichen vereinigt, und burch bie Entwidlung berfelben ju fittlichen Befegen werben fie fich ihrer Busammengehörigfeit und Ginheit bewußt. Diefelben Befete, welche ihre Bereinigung erzeugt haben, fichern auch ihre Dauer; fo wenig ale jene Befete je ihre Bultigfeit und Wirffamteit verlieren fonnen, fo wenig wird bie Ginheit ber Menschen ju irgend einer Beit aufhoren, und wenn es auch bisweilen scheinen konnte, bag biefe Einheit geftort fen, fo fann bies boch nur porübergebend fenn, und fie wird infolge jener Befete binter . bem Scheine immer wieber in ihrer ewigen Jugend hervortreten. Die perfonliche Burbe forbert vom Menschen Selbständigfeit und Freiheit, und wie er biefes Biel ale 3wed ber Gemeinschaft fest, fieht er fich felbft in Uebereinstimmung mit jenen Befegen und folgt ihren Spuren auch als Vertreter ber Einheit. Die Bebeutung und Geltung bes Individuums ift in feinem Bewußtfenn nur unter ber Bebingung ju fichern, bag bie Inbivibuen auch über ihr Beschid im Staate entscheiben, und bieß fann nur

von Allen nach bem Grundsat ber Dehrheit geschehen, weil nur auf biesem Wege bas Wesen bes Staats, bas ibm von ber Natur aufgeprägt und burch 3wedbestimmung geheiligt worben ift, bie Entwidlung ber Menschen gur Ginheit ju febn, verwirflicht werben fann. Wie bie Entwicklung ber Menschheit nichts anderes ist als das Resultat der Entwicklung aller Einzelnen, fo kann auch ber Staat nichts anderes fenn als bas Resultat bes Willens Aller, und wenn baber bei ber Umfrage nicht ber Wille Aller verfohnt wirb, fo mogen bas bie Ungufriebenen mit anbern weit brudenberen Rothwendigfeiten hinnehmen und Erfat bafur in bem großen Befege bes Individualismus fuchen, bas ihnen mit bem Einblid in bie Befete ber Nothwendigfeit und Freiheit ben autonomen Beift fichert. Die Unterordnung ber Minberheit unter die Mehrheit wird burch bie Ibce ber Gerechtigfeit felbft geheiligt. Wie fie felbft nichts an beres ift ale bie Berrichaft ber Freiheit, fo ift biefe nichts anberes als bie Sicherung ber Entwidelung, bie nur im Staate möglich ift.

So weit ber Verf. Wir sind im Wesentlichen mit ber Ausführung beffelben einverstanden. Das Gefet ber Selbstentwidlung, welches bas ber Selbsterhaltung eigentlich ichon in fic schließt, ba ein fich selbst Entwidelndes auch fich felbst erhalten muß, ift bas oberfte Befet alles Lebens, hiermit auch bes fittlichen. Berfolgt die Selbstentwicklung als ihr Biel die vernunfe tige Selbstbestimmung gur vernünftigen Freiheit, fo ift fie ine, befondere bie sittliche Gelbstentwicklung, und blefe, somit bie Selbstentwicklung zur vernunftigen Freiheit muß baber als bie oberfte Norm alles fittlichen Lebens, auch bes gesellschaftlichen und ftaatlichen, bezeichnet werben. Denn auch ber Staat fann, wie ber Berf. gang richtig ausführt, nur als eine sittliche Bemeinschaft begriffen werben, und ber absolute Begensat zwischen Sittlichkeit und Recht ift unhaltbar, inbem bas Rechtsleben, ein gemäß ber Ibee bes Rechts fich bestimmenbes Berhalten ber Menschen, zwar nicht bas hochfte ober alleinige fittliche Bernunftleben, aber boch eine besondere Form besselben ausmacht und in

ben Umfreis bes fittlichen Bernunftlebens felbft faut. 3ft nun bieß unbestreitbar, fo ift flar, bag auch ber Staat in feiner vernünftigen Gelbftfonstituirung nur gemäß ber oberften Rorm alles Sittlichen fich bestimmen fann, und wenn biefe Norm Die ber Gelbftentwidlung jur vernunftigen Gelbftbeftimmung ober Freiheit ift, fo fann auch ber Staat nur biefe Freiheit aller feiner Glieber bezwecken, und biefe Freiheit fann nicht blos eine Freiheit in ben individuellen Lebenofreisen, in ihrem besonbern Stande ober in ihrer privaten Thatigfeit, sonbern fie muß gugleich eine folche im politischen Bebicte felbft fenn. Denn ift ber Staat felbst ein sittliches Werf, fein bloges Produft ber Bewalt, so muß er selbst in seinen allgemeinen Ginrichtungen ein beständiges Produkt ber vernunftigen Selbstbestimmung feiner Blieber werden ober, wie ber Berf. fich ausbrudt, ber Ents widlungostaat ift ber allein mahre Staat. Wenn man biefe Ibee bes Staats verwirft, so will man nicht, bag ber Staat Beift, ein ethisches Banges werbe; benn bieg ift er nur, wenn er nicht blos objectiv vernünftige Befete aufftellt, fonbern wenn biefe auch subjektiv gur Gelbstbestimmung ber Gingelnen werden. folglich auch aus bem Willen bes Bolts hervorgeben. Dieß aber ift wieber nur möglich, wenn ber Wille ber Dehrheit bas Gefet bes Staates ift, und bieß muß baher auch als Bringip bes mahren Staats anerfannt merben.

Wenn wir nun aber im Bisherigen mit dem Berf. einverstanden sind, so hätten wir doch theils eine grundlichere psychologische Ableitung des obersten Sittengesetzes, theils eine genauere Bestimmung der Art und Weise, wie es im Staate seine Berwirklichung sindet, gewünscht. Was das Erstere betrifft, so haben wir bereits bemerkt, daß wir keine zwei oberste Gesetze bes vernünstigen sittlichen Lebens, das der Selbsterhaltung und der Selbstentwicklung, sondern nur Eines, nämlich das letzere anerkennen können. Ist es klar, daß die bloße Selbsterhaltung, die ja schon dem Thiere als physischer Trieb zusommt, für sich ohne den Willen der Selbstvervollsommnung oder der Selbstbestimmung zur vernünstigen Thätigkeit noch kein sittlicher Akt ift,, so ist umgekehrt schon jede Selbstentwicklung auch Selbsterhaltung. Aber auch die Selbstvervollkommnung leitet der Berf. nicht genügend aus dem Wesen des freien Willens ab, noch bestimmt er sie erschöpfend genug, und wie wir dies vermissen, so müssen wir zugleich anerkennen, daß nicht die ganze Berwirklichung des Sittengesets dem Staat zufällt, und es erhebt sich daher von Ansang an die Frage, deren Erörterung aber R. unterlassen hat: in wie weit hat der Staat zur Berwirklichung des obersten Sittengesets mitzuwirken, welcher Antheil daran fällt ihm zu, und worin besteht demnach die eigentliche Entstehung des Staats? Denn daß hierin, in dem nothwendigen Antheil, welcher dem Staate an der Berwirklichung der versnünstigen Selbstbestimmung den Menschen zusommt, der innerste, letze, somit ethische Quellpunkt seiner Genesis liege, daran ist unmöglich zu zweiseln.

Dieß führt uns auf bie 3bee bes Staats felbft, wie fie ber Berf. entwickelt, eine Idee, welche zwar bereits im Bisherigen angebeutet ift, aber noch einer genauern Auseinanberfetung bedürftig und murbig ift. "Die Idee bewegt fich bem Berf. zusolge nach bem Gesetze bes Kreislaufs; ihre Bewegung stellt sich unter bem Bilbe bes endlosen Rreises ber Spirale bar. und ba sie bem Gesetze ber Freiheit unterworfen ift, fo bangt es von frei bewegten außern und innern Ginfluffen zugleich ab, in welchem Grabe fie geiftige Athmung, Bewegung und Barme hervorbringt, und ob fie aufwarts ober abwarts geht. Sobald baber die Ibee ihrer felbft bewußt ift, ift fie innerlich genothigt, bie Bedingungen zu schaffen, unter benen fie fich in ben Gingelnen ohne Störung entwideln, und bereichert als Gesammtibee wieder auf ben Einzelnen gurudwirfen tann. Sat bie Ibee ihren Bang burch bie Individuen genommen und ift fie in ber Uebereinstimmung Bieler ihrer felbft machtig geworben, fo tritt biefe große ibeale Macht auch ihre außere herrschaft an, inbem fie als Muster und Borbild auf bie Einzelnen gurudwirft und fich jugleich Organe anbilbet, fich mit Formen und Ginrichtungen umfleibet, bie ihr bie Mittel gewähren, um auf ben gegebenen

Brundlagen, foweit es ihrem innern Bug noch nicht gelungen ift, ale Staat ben Besammtwillen nun auch außerlich zur Beltung zu bringen und fo ihre auffteigenbe Bewegung zu fichern. Erft wenn auf biefe Beife bas Gleichgewicht ber Rrafte bergeftellt und ber Entwicklungoftaat ber fügsame Rorper ber 3bee geworben fenn wirb, ift bie feste Bahn aller jum Licht brangenben Strebungen ber Menschheit erreicht. Das Beil bes Staats liegt, ba er ber Mafrofosmus ber Menschen ift, in bem Entwidlungsleben Aller, nicht im Einzelwillen, fonbern in ber burch ben Gesammtwillen zur Berrichaft gelangten sittlichen Dacht. nicht in einem bestimmten, greifbaren und eiligen Erfolge bes Bangen, fondern in ber Möglichfeit ber Bollenbung bes inbivibuellen Lebens und bem Erftreben beffen, mas fenn foll, in ber Tugenbubung und Bereblung Aller. Der Beherrschungsftagt bringt einen Zwiespalt in bas Ethos; in ihm macht nicht bas Bolt bie Begebenheiten, sonbern bas Oberhaupt; in ihm merben bie hochsten Angelegenheiten bes Bolts ohne seine Mitwirfung geordnet, und bie Menschen im Staate find außer Berantwortung für bie Befriegung, Unterbrudung und Ausrottung anderer Bolfer, mahrend fie boch mit ihrem Namen und Blut bafür eintreten follen. Rur im Entwicklungoftaat, ber feine Berfaffung und Befete aus bem Beifte bes Bolfs fich felber giebt und feine Bewegungen nach freier Selbftbestimmung regelt, fann ber volle fittliche Beift bes Bolfe jum Ausbrud fommen."

Es ift eine tiefe Wahrheit, welche hierin ber Berf. aussspricht, und wir setzen, wie schon angebeutet worden, das Hauptsverdienst seiner Schrift eben darein, daß er die wahre Idee des Staats, sofern derselbe aus dem Bolksgeiste hervorgehen und die Entwicklung besselben sehn soll, diese Idee, welche der politischen Bewegung unser Zeit zu Grunde liegt, in geistreicher Beise ausgesprochen hat. Nur möchten wir hierbei auf die nothswendige; Begränzung, welche in der Idee des Staates liegt, aufsmerksam machen. Wenn der Berf. sagt, die Gesellschaft, wenn sie durch das Geset des Beharrens und der Entwicklung hervorgebracht werde, sey der Staat, so indentisszirt er Staat und

Besellschaft überhaupt, während boch ber Staat nur eine befonbere Urt ber Gefellschaft febn fann. Freilich bemerft er in biefer Beziehung S. 175, mit ben Individuen umfaffe ber Staat alle Regungen berfelben, und er fen barum weiter ale Religion und Rirche; Religion und Rirche feven nur eine ber verschiedenen Formen der Pflege der sittlichen Impulse, ber freie Ronflituent bes Staats aber fen bas aus ber allfeitigen Bil bung hervorgehende Individuum. Dieß ift nun zwar nach Einer Seite bin gang richtig, fofern im Staate alle Formen bes vernunftigen, fittlichen Bereinslebens ihre objective Beltung, ihr Recht und, soweit bie Einzelnen ober bie freien Bereine bief nicht aus fich felbst vermögen, auch ihre außerliche Bflege burch öffentliche Beranftaltungen erlangen. Allein ber Beift, aus welchem bie höchsten Lebensformen ber Menfchheit, bie Religion, Wiffenschaft und Runft entspringen, ist ein freier, ein über den Staat hinausliegenber, an bie Rationalitat, welcher ber Staat angehört, nicht gebundener, univerfeller. Diefes Bewußtjenn muß ber Staat auch in feiner Bflege, bie er bem geiftigen Leben angebeihen laßt, ftete festhalten. . Betrachtet fich bagegen ber Staat ale bas, was er fur bas griechische Bewußtseyn war, ' als die Berwirflichung ber Idee ber Menschheit in ihrer Totalitat schlechthin, fo fteht er in Gefahr, auch ben Geift, bie innerliche Selbstbewegung ber über die Nationalität und ihr politifches Leben hinausreichenben Formen bes Bernunftlebens bestimmen zu wollen, und er wird bei aller Freiheit ber Bewegung, bie wir ihm vorschreiben, boch schließlich jum Beherrschunge. Hierin liegt bie Dahnung, von Anfang an principiell bie befondere Bestimmtheit ber 3bee bes Staates und bie Grans gen feines Machtgebiets genau festzustellen, bamit nicht bie in unfrer Beit mit Recht gegenüber einer einfeitigen Auffaffung bes Staates hervorgehobene Bestimmung beffelben, humanitate, staat zu werben, zu einer neuen Art von Absolutismus bes Staatsbegriffs führe.

Bon' seinem Standpunfte aus erflart fich R. felbstverstant, lich für gesetliche Beschränfung bes Staatsoberhaupts, beffen

Macht nur im Beherrschungsftaat feine Granzen habe, sowie für die Reprasentation bes Bolfs burch Abgeordnete, welche ibm als bas wichtigfte Bert in ber Staatsbildung erscheint, fofern in ihm bas Problem ber Perfonlichfeit geloft fep und ber Staat nach bem Borbilbe bes einzelnen Menschen ein einheitlich organiftrtes Befen werbe, bas fich burch Denfen, Bollen und Sanbeln bewege. Die Gesammtheit sey nicht ber Ropf, sondern bas Berg, bas fich erft auf ben Ropf übertrage und von bem alles mahrhaft Brofe ausgehe, mahrent es bann im Ropfe, ber Reprasentation, verarbeitet werbe. hierbei spricht er fich für bas Einfammerspftem aus, weil bie Spaltung ber Bertretung in zwei verschiedene Korper, Oberhaus und Unterhaus, in ihren Konsequengen jum Ronflift und am Ende jur Berrschaft ber Minderheit führe. Damit aber bie Gine Rammer, welche R. überbieß burch birefte, allgemeine Bahl mittelft öffentlicher Abstimmung zu Stande tommen läßt, in ihren Beschluf. fen fich nicht überfturge, foll zwischen ber Berathung eines Befetes und ber endgiltigen Befchlußfaffung ein Zeitraum von 6 Monaten eintreten, mabrend beffen die öffentliche Meinung im Berfehr ber Bertreter mit ihren Bahlern ber letten Reife ohne Ameifel jugeführt werben mußte.

Bir sind nun mit R. vollsommen barin einverstanden, daß eine auf besondern Standesvorrechten beruhende, aus Abel, der höhern Geistlichseit u. dergl. bestehende Kammer neben dem Boltshause mit dem wahren, in unserer Zeit immer klarer sich entwickelnden. Rechtsbewußtseyn unvereindar ist. Der Verf. erstennt jedoch selbst an, daß im Köderativstaat das Zweisammersystem naturgemäß sey, und es fragt sich nur, od ein großer, viele Millionen von Menschen, insbesondere eine Vielheit von besondern Volksstämmen umfassender und dabei wahrhaft freiheitlich konstruirter Staat, dergleichen einer zu werden insbesondere Gesammtbeutschland bestimmt ist, ein anderer seyn könne als ein Bundesstaat. Wir zweiseln nicht hieran; aber auch da, wo die Bedingungen zu einem Einheitsstaat gegeben sind, ist doch die wahre Einheit stets nur die Vermittlung des

Allgemeinen mit dem Besondern, und die lebendige, sonkrete Freiheit scheint daher neben dem durch direkte, allgemeine Bahl zu Stande kommenden Unterhaus noch ein Oberhaus zu ersordern, in welchem zwar nicht einzelne Privilegirte, wohl aber die Vertreter der besondern Bolksklassen, Stände, Kreise und bergleichen, Sie und Stimme haben und von sämmlichen Genossen dieser Stände und Kreise gewählt werden. Auch möchten wir noch für die geheime Abstimmung dei Abgeordnetenwahlen ein Moment geltend machen, welches R. nicht genügend erwogen hat, nämlich die nur in ihr für Alle ohne Unterschied sich bardietende Möglichkeit einer gänzlich uninteressürten Bahl und die damit verdundene Sicherheit gegen das in den freien Staaten so leicht sich einnistende Uebel der Bestechung, insolge bessen die Staatsmacht das Monopol der Geldaristokratie zu werden psiegt.

Die übrigen Forberungen, welche R. geltend macht, Freis heit ber Breffe, Untheil bes Bolts an ber Rechtssprechung, Bolts. heer ftatt bes ftehenden heeres u. a., find bereits fo febr jum allgemeinen Rechtsbewußtsenn geworden, jum Theil ichon verwirklicht, bag wir fie weitläufig zu erörtern kaum nothig haben. Um Schluffe fpricht fich ber Berf. über bie beutsche Frage aus. Die Unhaltbarkeit ber beutschen Zustande bei bem eblen und wahrhaft nationalen Beifte, welcher im Bangen bas beutiche Bolf befeelt, schilbert er in ebenfo hellen, ale mahren Farben, und in ber Reichsverfaffung, in welcher bie gange Ration jum erften Mal ihren Gesammtwillen ausgesprochen bat, finbet er mit Recht ben festen Rryftallfern einer unausbleiblichen Ronftis tuirung Gesammtbeutschlands zu einem einheitlichen Bunbesftaat mit Centralgewalt und Varlament. Breußen erfennt et ben Beruf zu, die Verwirklichung biefes Biels in die Sand zu nehmen, mahrend es bann bie gange Ration seyn folle, welche burch ihre Bertretung ihrem innerften Beifte gemäß ben Aus. bau ber Gesammtverfaffung vollenbet. Je langer aber bie Befriedigung ber berechtigten Forberungen ber Nation auf fich warten läßt, je entmuthigender für die bisherigen Barteien die Tageserscheinungen find und bleiben, desto mächtiger wird nach bes Berf. Ueberzeugung die gegen jede bynastische Lösung der beutsichen Frage sich sträubende republianische Partei werden, deren Ibeal die Föderativrepublik ist.

Auch in biefem lettern Buntte fonnen wir bem Berf. unfre Buftimmung nicht verfagen. 3ft es ben beutschen Raisern im Mittelalter nicht gelungen, bie be utsche Raisermacht und burch fie bie Einheit bes Reichs fest ju begrunden, weil fie nicht fraftig genug bie Freiheit bes beutschen Bolfe, insbesonbere ber freien Reichoftabte, ihrer natürlichen Berbunbeten gegen bie Macht ber großen Vafallen, vertheibigten, vielmehr in ihrer Gelbnoth nicht selten ehrlos genug maren, die freien Reichsftabte an bie Herzoge und Grafen zu verpfanden und fte ihnen somit preiszugeben; ift ber Blang ber beutschen Raiserfrone volls ende auf bem Saupte ber Sabeburger nach und nach gang erbleicht, weil fie in ihrer ber religiofen und politischen Freiheit gleichfeindlichen Politif ben Geift ber Nation nur nieberzuhalten suchten und sich entfrembeten: fo wird es noch viel weniger heutzutage, wo ber Nationalgeist ber Deutschen machtiger als zupor jum freien Gelbftbewußtseyn emporftrebt, einer beutschen Macht gelingen, im Widerspruch mit biesem Selbstbewußtseyn fich an die Spige Deutschlands emporzuschwingen. berufen fenn mag, alle beutschen Stamme zu Einem politischen Bangen zu vereinigen, bas miffen wir nicht; aber bas miffen wir, bag er nur im Bunde mit bem Rationalgeift, feiner fonflitutionellen Freiheit, seiner Rechte handeln wird, und daß es ibm nur im Bunde mit biefer Macht gelingen fann, bie entgegenstehenden großen Sinderniffe ju überwinden.

Ein Denkmal biefes freien Geiftes erbliden und begrüßen wir in bem vorliegenden Buche mit Freuden. Seine schöne Sprache, die seltene Berbindung gründlicher Rechtstenntnisse mit philosophischer Bildung und insbesondere die ideale, ethische Aufstaffung des Staats, welche sich in ihm ausbrudt, befähigen es dazu, das Selbstbewußtsenn der Menscheit und insbesondere unfres Bolts über ihre politische Bestimmung, deren freie Ber-

wirklichung unserem Beitalter fo gewiß zufällt, als-bie kirchliche Reform Aufgabe bes 16. Jahrhunders war, um ein Bedeutenbes weiter zu forbern.

3. C. Bluntidil: Gefdichte bee allgemeinen Staaterechts und ber Politit Scit bem fechegehnten Jahrhundert bis zur Gegens wart. Munchen Literarisch-artistische Anstalt ber 3 G. Cotta'ichen Buchhandlung. 1864.

Bon Prof. Dr. Frang Soffmann.

## Erfte Balfte.

Der verewigte König Maximilian II. von Bayern hat bekanntlich neben andern großartigen Förderungen der Wiffensichaft auf Anregung Leopold Ranke's den Grund zur Ausführung einer Geschichte der Wiffenschaften in Deutschland gelegt. Die von dem König im Jahre 1858 niedergesetzte historische Commission beschloß aus unverwerslichen Gründen vorläufig von der Bearbeitung der älteren Zeiten abzusehen und die Herausgabe der neueren Geschichte der Wiffenschaften zunächst in Betracht zu ziehen. Sie bezeichnete 24 verschiedene Wiffenschaften, deren Geschichte im angegebenen Sinne entworfen werden sollte, und gewann 22 namhaste Mitarbeiter für deren Bearbeitung, so daß nur noch für zwei Wiffenschaften, Zoologie und Aftronomie, die Unterhandlungen schwebend blieben.

Der bon Bayern und ganz Deutschland tief beklagte frühe Tob bes unvergestlichen Königs gestaltete sich nicht zu einem Hinderniß für die Ausführung des großartigen Planes. Der König hatte in treuer Fürsorge für die Berwirklichung seines großen Gedankens die erforderlichen Geldmittel zur Ausführung angewiesen und sicher gestellt. Der königliche Protektor der Bissenschaften sollte den Beginn des Erscheinens des umfassenden Werkes nicht mehr erleben. Erst einige Monate nach seinem am 10. März 1864 erfolgten Tode konnte der erste Band der Geschichte der Wissenschaften in Deutschland in dem vorliegensche

ben Werke an bas Licht treten. Es umfaßt bie Geschichte bes allgemeinen Staatsrechts und ber Politik seit bem sechszehnten Jahrhundert bis zur Gegenwart, und zieht auch die Leistungen nichtbeutscher Staatsrechtslehrer, so weit es zum Berkandniß erforderlich erscheint, in die Betrachtung mit herein.

Der Verf. beginnt mit einem Rudblid auf bie im Mittelalter herrschende Staatslehre, wobei ber ungenügende Standpunft bes angesehensten Theologen und Philosophen jener Zeit, bes Thomas von Aquino, mit ben Worten bezeichnet wirb:

"Der hellenische Bebanke, bag ber Staat wesentlich bas Werf bes menschlichen Beiftes und ber menschlichen Thatigfeit fen, murbe von bem berühmten Theologen gutgeheißen, aber bie bloß menschliche Ratur bes Staates muffe bescheiben und bemuthig hinter ber gotilich - menschlichen Ratur ber Kirche gurudfteben. Im beibnischen Alterthum, schrieb Thomas in ber Abhandlung über bas fürstliche Regiment, war ber Gultus auf irbische Dinge und bas Gemeinwohl gerichtet. Daher waren bie Briefter ben Königen untergeordnet. Aber in bem neuen Befege fteht bas Briefterhum hoher, welches bie Menschen gu ben himmlischen Dingen anleitet, und baber muffen in ter driftlichen Ordnung die Ronige ben Brieftern unterthan fenn. Der Papft ift daber in hoherem Sinne ber Stellvertreter Chrifti, als ber Ronig ober ber Raifer, und wie ber Leib von ber Rraft ber Seele bewegt wirb, fo ift auch die weltliche herrschaft abhangig von ber geiftlichen."

Der Verfasser ift unleugbar in seinem guten Rechte, wenn er die kirchliche Reform vornehmlich als ein Werf bes beutschen Charafters und bes beutschen Geistes betrachtet, romanische Denker aber als die Ersten bezeichnet, welche die Staatswissenschaft zu einer selbständigen neuen Wissenschaft erhoben haben. 216 bie beiben romanischen Bahnbrecher für die neuere Staatswiffenschaft schildert uns ber Verf. Machiavelli und Bodin.

In ber lebhaften Schilberung Machiavelli's zeigt fich ber Berf. nicht blind gegen die Berwerflichkeit ber Rathschläge befelben, wie er fie in seiner Schrift: Il Principe, bem Fürsten

ber einmal in die Schlingen der Politif verwickelt, in der damaligen Lage der Dinge zum Ziele kommen wolle, an die Hand giebt. Aber in dem Bestreben, der großen Begadung und den wirklichen Berdiensten Machiavelli's gerecht zu werden, schwächt sich doch die berechtigte Entrusung gegen die verderblichen Lehren oder Nathschläge besselben- allzusehr ab. Der Unmuth seiner glühenden Baterlandsliebe über die allerdings bedeutenden Hemmungen des damaligen Kirchenregiments für die freie Entsaltung des Staatslebens und insbesondere für die Einheit und politische Freiheit Italiens treibt ihn über die Grundgesetze aller Sittlichseit im politischen Leben hinaus.

Es hilft wenig ober nichts, bag uns ber Berf. anweift, bie politischen Schriften Machiavelli's nicht als eine allgemeine Staatslehre zu verfteben; es ift ichon ichlimm genug, bag biefe verwerflichen Echren gegeben werben, wenn fie fich auch unter ben Mantel ber Ausnahme von ber Regel flüchten. Denn bie Ausnahme ift ein Wiberspruch mit ben unverbruchlichen Forberungen ber Sittlichkeit und bee Rechtes, und nichts fonnte überbies bafur burgen, bag bie Bulaffung ber Ausnahme nicht bagu führen werbe, ba sich widerwärtige hemmungen ber Entwidelung bes politischen Lebens hienieden immer finden werden, die Ausnahme zur Regel und bie Regel zur Ausnahme zu machen. Machiavelli mußte wiffen, baß feine Lehren, von benen ber Berf. felbft mit Recht urtheilt, bag fie als Inbegriff einer fittlich indifferenten Klugheitolehre nicht mehr ben Ramen ber Bolitik verhienen, ba sie eher noch für eine Räuberbande ober eine Diebsgenoffenschaft als für ben Staat vaffen, verberbliche Folgen und Wirfungen haben mußten. Solche Grunbfate als eine allgemeine Staatslehre aufstellen zu wollen, fann niemals in eines Menschen Sinn fommen.

Machiavelli hat jene schlechten Rathschläge ober Grundfate nicht zuerft erfunden und fie waren lange vor ihm zum Berberben ber Menschen und ber Staaten in Uebung, so wie fie ohne Zweisel nach ihm vielfach geubt worden waren, wenn er sie nicht unterstütt, ja wenn er sogar ihnen entgegengetreten

wbre. Aber feine Schuld bleibt es, fie unterftugt ju haben, während er ihnen hatte entgegentreten und ihre Macht verminbern helfen follen. Es mag minber ichlimm feyn, bag feine verwerflichen Lehren aus glubenber Leibenschaft bes Patriotis. mus hervorgegangen find, als wenn fie aus purer falter Ruchlofigfeit entsprungen waren; auf ihren praftischen und wiffenschaftlichen Werth an fich hat bieß feinen Ginfluß, und es mar jebenfalls ein schlimmes Beichen ber Beit, bag ein fo bebeutenb begabter Beift feine beffern Mittel und Bege anzugeben mußte, aus ben mittelalterlichen hemmungen und Beschränfungen bes Staatelebene ju freieren Bestaltungen berauszufommen. meiften mag zur Milberung bes Urtheils über bie Schuld Machiavelli's beitragen ber Umftanb, bag bas Spftem feiner Begner, welche größtentheils zugleich Gegner ber Freiheit und bes Fortfchritts waren, in ber That ein Suftem ber Lift, bes Betrugs und ber balb legalifirten, balb nicht legalifirten Gewaltthat war, welches ihm nur entweber erfolglosen ehrlichen Widerstand, wenn nicht Untergang, ober Entgegensegen gleichartiger, aber überlegener Baffen offen ju laffen ichien, ba ihm bie fittliche Große eines reinen und heiligen Charafters, ber auch im Untergang ber Person noch bes Sieges bes Princips ber Wahrheit gewiß ift, fremd mar. Bahrhaft groß mare ber überaus begabte Florentiner erft gewesen, wenn er biefe sittlich religiofe Große gefannt und geubt hatte. Dan fann Alles unterschreiben, mas R. Mohl in seiner Geschichte und Literatur ber Staatswiffen. schaften (HI, 521 ff.) grundlich und geistreich, in richtiger Bertheilung von Licht und Schatten, über Machiavelli ausführt, und wird boch aufrecht halten fonnen, mas wir über bie Berberblichfeit eines guten Theils feiner Lehren und bie Rachtheile ihrer Wirfungen behauptet haben. Man braucht barum nicht Jenen beizupflichten, die behaupten, er habe bie Staats, funft grund fatlich von ber Sittlichfeit abgeloft, ba es vielmehr richtig ift, bag er fie ju befolgen rieth, foweit es gebe, wiewohl barin offenbar fein sittliches Motiv des Befolgensollens ausgebrudt ift. Ja man fann mit C. Riebel (Bibliothet ber

mobernen Politif I, 54) baran erinnern, bag Machiavelli fic bagegen verwahrt, einem eigentlich guten Menschen bie Rolle feines Fürsten zuzumuthen, und bag ihm unter allen Menschen ber lobliche und legitime Furft ber preismurbigfte ju fepn icheint. Allein bieß Alles hat ihn nicht abgehalten, Fürften fchlechte Lehren ju geben, unentschiedene und bis babin gute ju verführen, und auch Richtfürften mit feinen falichen Lehren zu beftriden und felbft auf ben Entwidelungsgang ber Wiffenschaft nachtheilig einguwirfen. Unftatt bie Berunreinigung und Berberbnig, in welche bas Chriftenthum burch hierarchische und absolutistische Irrthumer und Leidenschaften eingetaucht worben mar, aus ben reinen Ibeen bef felben heraus zu befeitigen und zu überwinden, und eine Staatslehre und Politif zu begrunden und zu entwickeln, welche fich auf ber Sohe ber driftlichen Weltanschauung erhalten hatte, wandte fich Machiavelli ber Theorie und Staatspraxis bes griv difchen und romifchen Beibenthums gu. Er leugnet principiell Die Rothwendigfeit ber Religion, felbft bie Bahrheit bes Chris ftenthums nicht, aber es fehlt ihm überhaupt an einem phis losophischen Princip, er fennt feine andere wiffenschafts liche Methode, als bie ber empirischen Reflexion und ber Inbuftion aus ber Geschichte, und neigt baber, wie Borlander (Geschichte ber philosophischen Moral, Rechts = und Staatslehre, ber Englander und Frangosen mit Ginschluß Machiavelli's und einer furgen Ueberficht ber moralischen und socialen Lehren ber neuern Beit überhaupt, S. 93) zeigt, zu einer burch teleologische Reflexionen zuweilen burchbrochenen naturaliftischen Betrachtunge. weise, burch welche er sich jedoch gludlicher, wiewohl nicht confequenter Beife bie Anerkennung ber Freiheit bes Willens nicht Man muß anerkennen, bag er babei überall bie rauben läßt. Freiheit und bas Wohl ber Staaten und Bolfer im Auge hat und für normale Berhaltniffe bas Balten ber Gefete ber Gitt, lichkeit auch in ber Bolitik fur munfchenswerth und gang in ber Ordnung halt. Man fonnte fagen, nur ausnahmsweise gur Rothwehr lagt er in ber Politif bie Uebung unfittlicher Grund. fate ju, um aus verberbten Buftanben beraus einen georbneten

Bestand bes Staates wieder zu erreichen, wenn man nur nicht fabe, bag ihm bie ausnahmsweise Erlaubnis gang unvermeiblich aur immerbauernden werben muß, in gewiffem Daage wenigstens, ba er von ber jum Raturalismus geneigten Anschauung ausgeht, bag bie Entwidelung ber Bolfer und Staaten nicht ale eine felbftanbig jum Befferen fortichreitenbe, fonbern nur ale eine auf und abfteigenbe, zwischen bem Buten und Bofen im Cirtel fich bewegenbe zu benten fen. In einer folchen Belt, bie im Wefentlichen immer biefelbe gewesen ware, konnte Alles und tonnten auch die Grundfage ber Sittlichfeit in ber Bolitif nur von relativer Bebeutung fenn und es mare feine Soffnung vorhanden, einen Buftand ber politischen Dinge zu erreichen, in welchem bie Erlaubniß zur Richtbeachtung ber Gefete ber Sittlichfeit, mare fle überhaupt ju geben, wegfallen ober jurudgenommen werben fonnte. So boch man baber auch bie Berbienfte Machiavelli's um bie Geschichtschreibung und beziehungsweise selbft um bie Staatswiffenschaft und Bolitik mit Bervinus, Macaulay und Andern anschlagen moge, es bleibt immer beklagenswerth, bag ein fo großer Beift fich nicht ju ber Tiefe ber mahrhaften Staatsibee erhoben und ber Staatswiffenschaft nicht von Grund aus eine gefunde und gebeihliche Richtung angewiefen hat. Den gewaltigen Ginfluß Machiavelli's mag man ermeffen aus Ausführungen R. v. Mohl's in feiner Geschichte und Literatur ber Stantewiffenschaften über bie Machiavelli - Literatur und bie Angabe C. Riebels, nach welcher bie Bibliothet gu Munchen allein über vierzig verschiebene Auflagen ber, Schriften Machiavelli's befist.

Der zweite bedeutende Staatsrechtslehrer, ben uns ber Werf. vorführt, ist ber Franzose Jean Bobin (1530—1595). Er stellt seine Lehre und Bedeutung lichtvoll dar. Treffend zeigt er uns in ihm den Gegner Machiavellistischer Grundsätze, mochte Bodin sie auch nicht ganz genau in dem Sinne verstehen, in dem sie gemeint waren, und den Mann, der die unverbrüchtliche Geltung der Ethis auch in der Politis versocht. Er hebt richtig den Fortschritt hervor, welcher Bodin nachzurühmen ist,

indem er die Philosophie nicht vernachläßigte und mit der Gefchichte verband, forgfältiger als feine Borganger Wefen und Begriff ber einheitlichen oberften Staatsmacht (bie Souveraineiat) au ergrunden fuchte und fie nachbrudlich geltend machte. Rur hat er babei ben Unterschied zwischen bem Bangen und feinem Theile, bem Staatstörper und bem oberften Organ in biesem Rorper, außer Acht gelaffen. Er hat nach dem Ausbrude bes Berfaffers bie Macht bes gangen Staates, welche als Anlage, als Rraft im letten Grunde gleich ift ber gefammten Bolfofraft, mit ber Macht bes oberften Staatsorgans fo völlig ibentificirt, baß ihm, ehe er es merft, jene gang verschwindet und biefe allein übrig bleibt. Beil jene nur burch ihre eigne Ratur befcrantt ift, fo meint er, muffe auch biefe unbefchrantt fen. Er fieht nicht, bag bie zweite organiftrenbe Dacht burch ben Organismus beschränft wirb, in welchem fie felbft nur ein Dr gan, wenn auch bas herrschende Organ, also jedenfalls nur ein Theil bes Bangen ift. Er nimmt bie fouverane Bewalt aus ihrem Zusammenhang mit ben übrigen Staatseinrichtungen heraus, und ftellt fie als ein Ding fur fich bin, wie wenn fie felbft ein felbftanbiges Befen und nicht bloß eine einzelne Gigenfchaft eines anbern Befens, bes Staates, mare. wirrung reift ihn ju ber logischen Absurditat fort, bem Theil, ber nur in und mit bem Bangen bestehen fann, auch über bas Bange eine unbegrangte Dacht zuzuschreiben. Go fommt Bobin, wie ber Berf. nicht unbemerkt laßt, zu bem Ibeal ber absoluten Rechtsmonarchie, beffen Berwirklichung fpater Ludwig XIV versucht hat, beffen Sauptfehler aber eben in bem Absolutiomus ber höchften Gewalt liegt. Bie er einerfeits bie im Dittelalter geübte Beraußerlichkeit ber Souveranetat anerkennt, als ob fie wirflich eine Urt Eigenthum ber souveranen Fürsten ober ihrer Kamilien mare, fo nimmt er andererfeits bas Steuerrecht nicht ale öffentliches, fonbern nur ale Brivatrecht, und lagt bie Staats. gewalt als öffentliche Bewalt in ber Exifteng bes Privatrechte ihre Schrante finden, womit bann allerdings Gigenthum und

3. C. Bluntschli: Geschichte bes allgem. Staatsrechts ze. 165 personliche Freiheit in ihrer Berechtigung auch bem Staate gegensuber principiell anerkannt waren.

Die Saupteigenschaften ber Souveranetat bezeichnet Bobin ziemlich eingehend, verbreitet fich bann über bie verschiebenen möglichen Staate und Regierungeformen und verfolgt bie moglichen Wandlungen, welchen ber Staat ausgesett ift. Sein Berfaffungeideal ift gang in frangoflichem Beifte gedacht: bas Ronigthum ober die legitime (gefehliche) Monarchie, fen fle nun Bahl oder Erbmonarchie, b. b. bie Unterthanen gehorchen ben Befegen ihres Fürften, und ber Fürst gehorcht ben Wefegen ber Ratur, indem die naturliche Freiheit und bas Bermogen ber Unterthanen geschütt bleibt. Go fehr er auf bie volle Achtung ber perfonlichen Freiheit und bes Eigenthums Gewicht legt, fo fommt er boch nicht bis jur Anerkennung fefter politischer Rechte bem Monarchen gegenüber. Das beutsche Reich gilt ihm baber auch gar nicht fur eine Monarchie, sondern fur eine Aristofratie. Es ift lehrreich bem Berf. ju folgen in feiner Darlegung ber Bobin'ichen Betrachtungen über bie Körperschaften, Collegien, Stande und Gemeinden, die Memterbesetungefrage und die Relis gionofreiheit. Besonbere geistreich zeigt fich Bobin in ber Erwägung ber Mannichfaltigfeit ber Einzelftaaten und ber Unterfuchung über bie Urfachen berfelben. Er erfennt, bag ber Unterschied ber Rlimate auf die Gigenschaften ber Bolfer ein-Bwifden ben Bolfern ber heißen, ber gemäßigten und ber falten Bone finbet, er Unterschiebe, Die auch politisch in's Dewicht fallen. Es ift überrafchend, icon bei Bobin folgende Betrachtungen anzutreffen :

"Die Bölfer ber mittleren Länder haben mehr Körperfraft als die Sudländer und weniger Lift, und sie haben mehr Geist als die Nordländer, wenn auch weniger Leibesfraft, daher sind sie fähiger, Staaten zu leiten, und gerechter in ihren Handlungen. Daher sieht man aus der Geschichte, daß die großen Heere und Mächte gewöhnlich aus dem Norden kommen, aber die Biffenschaften des Verborgenen, die Philosophie, die Mathemathit, die Speculation aus dem Suden, und die politischen

Biffenfchaften, bie Befege, bie Rechtswiffenschaft, die Runft ber Rebe vorzüglich ben gemäßigten Lanbern angehören. Die großen Reiche find in ber gemäßigten Bone eniftanben und leichter ift es, von ba aus ben Guben zu unterwerfen als ben Rorben. Die einen beugen fich ber Stärke und fuchen burch Schlauheit wieder Gewinn zu machen; die andern bewähren ihre Kraft im Rriege, aber werben im Frieben beftegt. Sogar bie Romer haben ben Rorben nicht bezwingen können; die nördlicheren Englander haben es ben fublicheren Frangofen oft vorgehalten, bas es ihnen wenig helfe, in ben Schlachten über bie Frangofen au flegen, weil biefe fie im Friebensichluffe überliften, und gang haffelbe fonnen bie Frangofen von ben Spaniern fagen, bie feit einem Jahrhundert in jedem Bertrag Die Schlauen gemefen. Beil die nördlichen Bolfer weniger Lift und mehr Starfe haben, fo haben die alten wie die neuen Kurften ihre Leibmachen vorzugsweise aus Truppen aus bem Rorden, aus Schthen, Thrafern, Deutschen, Schweizern, gebilbet. Die Grausamfeit findet fich haufiger im Guben und im Norben als in bem gemäßigten Rlima, die Reuschheit ift bem Rorben eigen. Der Rorben verlagt fich auf bas Schwert, Die mittleren Bolfer auf Die Rechts. pflege, ber Guben auf bie Religion. Fast alle Religionen stammen aus bem Guben: in ben fonnigeren ganbern ift ber Menich ju Betrachtung ber gottlichen Dinge geneigt. Die Gublander werben baber leichter mit bem religiosen Glauben als mit ber Bernunft ober mit bet Gewalt beherricht. Je weiter man nach bem Guben geht, um fo frommer, ber Religion ergebener und vertrauenber findet man die Leute. Die Rechtspflege hilft ba nicht aus; die Prozesse werden durch Liften und Trug aller Art völlig unsicher gemacht. Die mittleren Bolfer brauchen ihren Berftand mehr, um gut und bos, recht und unrecht ju unterscheiben, und find beghalb eber gefchickt zu regieren und au richten. Die nördlichen verstehen fich mehr auf bas Sandwert, mechanische Bertigfeit, industrielle Atbeit."

Der Berf. zeigt ferner, wie Bobin aus biefer Betrachtung fogar ein allgemeines Gefet fur ben wohl eingerichteten

Einzelftaat und für die gesammte irbische Weltordnung ableitet, die er die Weltrepublif nennt. Bobin erinnert an Blaton, beffen Ibee er nur freier anwendet, wenn er breierlei Beifteefrafte unterscheidet: Die finnliche Auffassung und Einbildung, ben ordnenden Verstand und die ideale Erfenntniß. Daber follen nach ihm in bem wohl eingerichteten Staate bie Briefter und Philosophen die Wiffenschaft ber göttlichen Dinge und Deffen pflegen, mas ben menschlichen Sinnen verborgen ift, Die Furften und Magistrate die staatliche Ordnung bandhaben und die Bolitif perftandig leiten; bie Solbaten, Sandwerfer und Bauern aber ihre Sinnesfrafte auf die außern Arbeiten verwenden. In gleicher Weise hat aber auch Gott nach Bobin bie Universals republif ber Erbe gegrundet, indem er ben fublichen Bolfern tie Aufgabe geftellt hat, bie verborgenen Dinge ju ergrunden und bie andern Bolfer barüber zu belehren, ben mittleren Bolfern bie Berrichaft und bie Rechtopflege, bie Leitung und ben Sandel ber Welt anvertraut hat, und ben übrigen bie Metallichate übergeben und fur bie Mannichfaltigfeit ber Gewerbe befähigt hat.

Man sieht, bemerkt der Verf. hiezu' mit Recht, Bodin verirrt sich zuweilen auf den ungebahnten Wegen der Abstraktion und in den psychologischen Deutungen. Aber Niemand kann ihm einen durchdringend scharfen Blick in einzelnen Beobachtungen und einen hohen idealen Schwung in seiner Weltansicht absprechen. Dieser ideale Schwung hangt genau mit der allem Pantheismus abgewendeten theistischen Grundlage seiner Weltzanschauung zusammen, welche er allein als zur Begründung der Ethit, des Staates und des Rechtes tauglich erkannte.

Im zweiten Capitel stellt ber Berf. ben Einfluß ber Kirchenreform, Luther, 3wingli, und hugo be Groot bar. Er zeigt, baß Luther auf Trennung ber weltlichen und geistlichen Gewalt ausgeht, wie schon Dante gethan hatte. Was ber moberne Staat als sein ausschließliches Recht behauptet, Besetzehung, Regierung, Gericht, worin er keine Concurrenz ber Kirche anerkennt, bas hat ihm Luther zugestanden, aber nur aus religiöfen Motiven. Daher erhebt fich feine Borftellung vom Staat nur wenig über ben befchrankten Bereich ber Rechtspflege. Sein Staat ift nicht viel mehr als eine unentbehrliche Bucht - und Friedensanstalt. Die geiftige Bedeutung bes Staates war ihm noch buntel, bie fittliche Ratur aber bes Staates hob er mit glaubigem Nachbrud hervor. Mit seiner Berehrung ber Glaubensfreiheit fam er ben firchlichen Varteien gegenüber in's Gebrange und blieb nicht immer consequent. Bu ber Cultusfreiheit, welche ber heutige Staat gewährt, tonnte er fich noch nicht erheben. Obgleich ihn bie Beschränfung ber obrigfeitlichen Bewalt innerhalb ber weltlichen Dinge aus Brunben bes Staatsrechts ober bes Brivatrechts weniger intereffirte, fo vertrug fich boch fein natürliches Rechtsgefühl nicht mit einer absoluten Bewalt ber Dbrigfeit, beren Brengen er aber nicht ju bestimmen wußte. Er predigte und schrieb wiber ben Aufruhr und hielt gegen Tyrannei nur paffiven Widerstand fur erlaubt. In intereffanten Ausführungen zeigt ber Berf., wie bas beutsche mannliche Rechts - und Freiheitsgefühl in Luther jum Durchbruch gefommen ift, und bag neuere Abfolutiften mit Unrecht feine Chrfurcht vor Gottes Macht, bie auch in ber obrigfeitlichen Gewalt zur Erscheinung fomme, falschlich zu fnechtis fcher Unterwürfigfeit unter jegliche Tyrannei ausbeuteten. Der Belf. zeigt befriedigenb, daß Melanchthon und Oldenborp im Wefentlichen ben Standpunkt Luthers getheilt haben, fo wie daß in Zwingli sich mit ber religiösen Natur bie politische verbunden habe. In feiner Beiftedart ift ein moberner Bug. Er hat fich vollständiger als Luther von ben Unfchauungen bes Mittelaltere befreit. Wiewohl er ben geiftlichen Staat und alle geiftliche Gewalt unbedingt verwirft, fo ift er boch weit bavon entfernt, ber ftaatlichen Obrigfeit eine absolute Berrschaft über bie Rirche einzuräumen, welche ihm bie unfichtbare Bemeinschaft ber Beiligen, beren Saupt Chriftus, ift. Doch fpricht er ber Obrigfeit auch bie Regierung ber Kirche gu, wobei er voraussest, daß fie eine chriftliche fen, so wie hinwieder auch bie phyfifche Gewalt bes Bolfes feine Billigung findet,

wenn bie driftliche Rirche von einer abtrunnigen Obrigfeit bebrangt wird. Der Staat ift ihm bie driftlich politische Bolfs, gemeinde und regiert, die firchliche Ordnung in sich aufnehmend, nach ben Borfchriften bes biblischen Christenthume. Der Berf. hebt hervor, daß bieß noch immer bie mittelalterliche, nicht die moderne Staatsibee ift, wenn auch bie Sierarchie gebrochen er-Diese reformirte Unschauung ift in bem von Calvin eingerichteten Genferftaate in eigenthumlicher Beise verwirklicht In Calvin mischt fich ber Theologe und ber Jurift. Das gereinigte Gottesreich herzustellen, ist bas Biel seines Strebens. Er ift Meister und Borbild ber puritanischen Richtung. Sein Ideal ift eine aus griftofratischen und bemofratischen Glementen gemischte, aber vorzugeweise bem religiösen Leben bienende und mit Strenge bie Sittenzucht haltenbe burgerlich fittliche und fromme Republik. Man fieht, von allgemein philosophischen staatswissenschaftlichen Untersuchungen und Brincipien ift bei ben Reformatoren nicht bie Rebe. Sie find und bleiben trop ihrer veranderten Anschauungen Theologen, und fie arbeiten wohl ber Philosophie var, aber fie erheben fich nicht zu allgemein phiosophitchen Brincipien.

Bortrefstich schilbert nun ber Verfasser bie Bebeutung ber staatswissenschaftlichen Leistungen bes Hugo be Groot (Hugo Grotius), ben er mit Recht als ben Befreier ber Rechtslehre von ber Theologie seiert. Er zeigt, daß er energischer als seine Borgänger in ber menschlichen Natur das Rechtsprincip ausgessucht habe, ohne boch barüber im Zweisel zu senn, daß bie wenschliche Natur eine Schöpfung Gottes sen und baß daher Gott die Anlage des Naturrechts nach seinem Willen dem Meuschen eingepflanzt habe. Zwar läßt sich Grotius auf eine psychologische Untersuchung der Menschennatur nicht ein, aber zeigt doch im Menschen den Trieb der Geselligkeit auf und leitet daraus in Verbindung mit den menschlichen Kähigkeiten der Sprache und des Urtheils den Begriff des natürlichen Rechtes her. Grotius sast die Geselligkeit als eine sittliche Nothwendigkeit, welche den Menschen zur Gemeinschaft treibt, nicht um dieses oder jenes

Bortheils willen, sondern um der menschlichen Natur gerecht zu werden. Den Sat des Aristoleles: der Mensch ist ein staat-liches Wesen, erweitert Grotius zu dem Sat: der Mensch ist ein geselliges Wesen. Treffend sagt der Vers.: "der Aristote-lische Sat begründet das Staatsrecht, der des Grotius das Recht überhaupt (Privatrecht, Staatsrecht, Bolserrecht)." Trossseines großen Fortschritts für die Begründung des Rechtsbegriffs überhaupt, ist Grotius für die Begründung des Staatsrechts hinter Aristoteles zurückgeblieben. Es ist ein Verdienst Bluntschliss diesen Sesichtspunkt gegen Grotins wie gegen Spätere geltend gemacht zu haben. Der Punkt ist für alles Folgenbe zu wichtig, um hier den Vers. nicht selbst sprechen zu lassen.

"Aristoteles hatte ben Staat als Einheit erfannt und mit Rachbrud betont, bag wie bas Bange vor ben Theilen fen, fo auch in ber 3bee ber Staat vor ben Burgern, feinen Theis len. Dhne biefe Erkenntniß ift eine wiffenschaftliche Begrunbung bes Staaterechts nicht möglich. Man fann nicht fagen, daß biefe Einficht Grotius fo vollständig fehle, wie einem gro-Ben Theile seiner Rachganger. Er führt billigend ein Bort bes Juriften Baulus an, ber bem Bolte einen einheitlichen Geift juschreibt (II, 9. 3.). Er erfennt fogar an, bag baffelbe in einem ber Natur nachgehilbeten Sinne einen Rorper habe, und fpricht baber wieberholt von einem Staatsförper. Einsicht zeigt fich nur zuweilen in vereinzelten Meußerungen, fie. erhebt fich nicht zu ber Rlarheit eines leitenben Gebantens. ber Regel hat er nur die einzelnen Menschen vor Augen. .schreibt er ben Trieb ber Geselligkeit zu; aus ihrem Zusammentritt und aus ihrer Bereinigung leitet er ben Staat ab. einer Einheit, bie in ber Ratur felbft als Unlage gegeben ift, weiß er nichts. Er hat nur eine Ahnung bavon, indem er ben Trieb zur Einigung mahrnimmt, ber von Ratur in Allen wohnt. - Die Lehre, welche ben Staat aus Bertrag ber Burger entstehen lagt, ift awar bei Grotius nicht fo bestimmt ausgesprochen, wie bei feinen Rachfolgern. Es geschieht ihm aber fein Unrecht, wenn man biefelbe auf ihn zurückführt, indem er

aus der Berbindlichkeit der Berträge alles Staatsrecht ableitet (Proleg. 15. 16) und dem Staat als die vollsommenste Bereinigung der freien Menschen erklärt (I, 1. 14. II, 5. 17, II, 5, 23) um des Rechtsgenusses und gemeiner Wohlsahrt willen; denn er denkt dabei wirklich an die Individuen, die sich vereindaren, nicht an eine nationale Gemeinschaft, welche sie zusammentreibt und zusammenhalt." Wir werden in der Folge sehen, wie nachtheilig der bemerkte Mangel des Grotius auf viele Staatsrechtslehrer gewirkt hat.

Richtig läßt ber Berf. Grotius bas Raturrecht, welches mit innerer Rothwendigfeit gegeben fen, baber a priori erfannt werden konne, von dem gottlichen Recht in bem Sinne ber Offenbarung bes göttlichen Willens im Defalog fo wie von bem Sayungerecht bes einzelnen Staates unterscheiben. lettern nennt Grotius Willen erecht (jus voluntarium), inbem fich in ihnen bort ber Bille Gottes, hier ber Bille bes Staates ausgesprochen habe. Bemertenswerth ift bie Unterscheibung zwischen Staatssouveranetat und Fürftensouveranetat, welche fich bei Grotius findet und bie ihn in Stand feste, die Frage: Bem bie oberfte Staatsgewalt zukomme, weniger absolut und umfichtiger ale Bobin ju beantworten. Weniger befriedigend ift feine Lehre, bag rechtlich möglicherweise ein Bolf fich gang und gar einem Fürsten ober einer Aristofratie unterwerfe, ohne fich irgend welche politische Rechte vorzubehalten. ber freie Staat, in welchem bie Burger auch politische Rechte haben, viel lieber und ehrwurdiger ift, fo fann er fich boch die Möglichfeit benfen, bag ein mächtiger Mann bie Berrichaft erworben habe, mehr um feines eigenen Bortheils als um bes Bohle ber Unterthanen willen. Wichtig ift feine Erfenntniß, bag ber Staat berfelbe bleibt, wenn auch feine Regenten meche feln, fogar wenn bie Regierungsform wechfelt. Er ermangelt nicht, baraus staatsrechtlich eingreifende Folgerungen zu ziehen. Dit berebten Worten Schildert ber Berf. Die ungeheure Wirfung, welche bas Wert von Grotius: de jure pacis et belli, geubt und womit er fich ben Ruhm bes Begrunbers ber naturrechte

lichen Rechtsphilosophie und bes modernen Bolferrechts errungen hat. Er läßt nicht unbemerkt, bag ber große Fortschritt bes Grotius etwas Ueberwältigenbes, Hinreißenbes hatte, so baf bie Mangel ber neuen Lehre einstweilen nicht bemerkt wurden.

Im britten Capitel schilbert ber Berf. furg, aber treffend bie englische Revolution, bann bie Lehren bes John Milton, Thomas hobbes und Spinoga. Bochft anziehend ift Mile ton geschilbert, von bem ber Berf. zeigt, baß faft alle feine politischen Schriften auf einen bestimmten praftischen 3med gerichtet waren, baber auch bas Feuer ber Parteileidenfchaft ofter feine Argumente erhipe und über die reinen Linien ber Wiffenschaft hinaustreibe. Als besonderes Berdienst hebt ber Berf. Milton's glangvolle Vertheibigung ber Breffreiheit hervor, welche zwar nicht unmittelbar, aber boch burch ihre fpatem Schidungen nicht wenig baju beitrug, baß bie Englander allen anbern Boltern in ber Bemahrung ber Breffreiheit vorangegan Bei allem Glange, womit ber Berf. Milton umgiebt, billigt er boch nicht beffen Lehre von ber Bolfssouverane tat, beren Behauptung bei Milton weniger aus theoretischen Betrachtungen als aus bem Rampfe gegen die absolutiftische Richtung bes ftuartischen Konigthums hervorgegangen war. Gleichwohl erfieht man baraus, bag Milton auch nur eine atomistische Auffaffung bes Befens bes Staates fannte, fo febr er fich auch feinem absolutistischen Begner Salmafine in ber Bolemif überlegen zeigte.

Sein alterer und ihn gleichwohl überlebender Zeitgenoffe Th. Hob bes (1588—1679) stand ihm als Bertheibiger der absoluten Staats und Königsgewalt schroff gegenüber. Aber auch Hobbes steht auf dem Standpunkt der atomistischen Auffassung des Staates. Er wendet nur diese Atomistis gewaltsam um zur scheinbaren Begründung eines zwar übertragenen, aber eben durch die Uebertragung nach seiner Meinung absolut gewordenen Herrschtes. Schon Milton zeigte, daß sich diese Gründe geradezu in's Gegentheil verkehren lassen. In der lichtvollen Auseinandersetzung des Bersassers vermissen wir nur

die ftarfere Servorhebung ber materialistischen Grundlage ber Philosophie des Hobbes, womit er über Bacon's Tendenzen weit hinausging. Der religionsfeindliche, gemuthlose Absolutismus des Hobbes hat etwas um so Grauenvolleres, je mehr er widernatürlich auf die atomistische Auffassung des Staates gebaut ist.

Auch Spinoza (1632 - 1677) fommt, wie ber Berf. zeigt, über bie atomistifche Auffaffung bes Staates nicht hinaus, indem auch er ben Staat und die Staatsgewalt auf ben Bertrag ber Einzelnen baut. Aber er geht boch ungleich tiefer als hobbes und giebt ber Bertragstheorie eine Benbung, Die weit mehr auf Milton's Ibeen innerhalb gewiffer Grenzen (benn in ben metaphpfischen Fragen wurde Milton ben Weg bes Theismus gegangen senn) hinquslicf, und burch welche er bis auf einen gewiffen Bunft positiv forbernd in ben Entwidelungegang ber Wiffenschaft bee Staaterechte eingegriffen bat. Denn fo unbefriedigend feine Metaphysit und feine Ethit ift, fo fehr fein Rechtsbegriff ein nur mechanischer (weber organischer, noch sittlicher) Begriff ift, so fann es boch als ein wesetlicher Gewinn ber Wiffenfchaft betrachtet werben, wie auch ber Berf. mit Recht bemerklich macht, bag ber 3wed bes Staates von Spinoza ale bie Freiheit erfannt wurbe.

Im vierten Capitel treffen wir auf beutsche Staats, und Rechtsgelehrte bes siebenzehnten Jahrhunderts: Samuel Pu-fendorf, Alberti, Sedenborf, Leibniz.

Hier erwirbt sich nun ber Verfasser mit gewichtigen Grunben bas Berdienst, ber in ber neueren Zeit eingeriffenen Unterschätzung Pufendorf's entgegenzutreten und ihn schon burch seine unter bem Namen Severinus de Monzambano erschienene Schrift: de Statu Imperii Germanici (1667), als einen genialen Kopf erscheinen zu lassen. Er erinnert mit Recht, bas die öffentliche Meinung seiner Zeit Pusenborf sehr hoch gestellt habe, daß seine Schriften zahlreiche Berehrer gefunden hätten und daß durch sein Borbild Thomasius begeistert worben seh. Licht- und Schattenseite ber Lehre Pusenborf's beleuchtet ber Berf. vortrefflich und zeigt, wie burch ben von ihm angefachten Streit in Deutschland ber Sieg ber Wiffenschaft bes Raturrechts in ihrer Unabhangigkeit von bem firchlichen Lehrbegriff entschieden wurde. Alberti und Sedenborf konnten, jener mit seinem orthoboxen Compendium, biefer mit seinem Chriftenstaat, dagegen nicht auffommen. Mit Recht bedauert ber Berf., bag ber große Leibnis feine Ibeen über bie Staats wiffenschaft nicht in einem spftematischen Bangen bargelegt, son bern nur gelegentlich seine Unfichten eher angebeutet als tiefer begrundet und schärfer begrengt hat. So fehr nun ber Berf. alle wesentlichen Befichtspuntte ber ftaatewissenschaftlichen Leb ren bes Leibnig in feine eingebenbe Darftellung verwebt, fo hatte boch unseres Erachtens bie Bedeutung bes Leibnigifden Grundgebantens einer philosophisch theofratischen Begrundung bes Staatsrechtes und alles Rechtes tiefer gewürdigt werben follen, in welcher Leibnig für alle weitere Entwickelung ber Rechts - und Staatsphilosophie bas allein richtige und grund. liche Princip aufgezeigt hat, wenn er auch ben Unterschied ber menschlichen und ber gottlichen Gerechtigfeit noch nicht icharf genug entwidelt haben mag. Daher erscheint uns auch heute eine gang erschöpfende Darftellung und Beurtheilung ber Rechte, und Staatsphilosophie bes Leibnig im Busammenhang mit ben Principien feines gesammten philosophischen Spftems noch immer ein bringenbes Beburfniß.

Im fünften Capitel werben uns bas Zeitalter Ludwigs XIV und die zweite englische Revolution, bann bie Lehren Fenelons, Boffuets und John Lode's vorgeführt.

Die Beziehung und ber Unterschied ber absolutiftischen Praxis des Königs von Frankreich und des theoretischen Absolutismus des Hobbes werden lichtvoll auseinandergeset. Scharf tritt der Unterschied der sittlichen Lehren des edlen Fesnellon und des hierarchisch absolutistischen Bossuet hervor. Der Verf. zeigt zur Genüge, wie das Zeitalter Ludwigs XIV- der Entwicklung der Staatswissenschaft nicht gunftig war und wie "die autoritätsselige Gebundenheit des politischen Denkens"

auf bem Continent in ber erften Salfte bes achtzehnten Jahrhunderts unvermindert fortbauerte. Mit um fo größerem Intereffe menben wir uns feiner Darftellung ber ftaatsphilosophiichen Lehren John Lode's (1632-1704) ju, ber in England mit ber zweiten Revolution schon früher eine Wenbung zu freieren Ibeen einleitete. Es ift bekannt, wie tief Lode's Briefe über bie Tolerang eingewirft haben. Wenn auch er über bie atomiftische Auffaffung bes Staates nicht hinaus fam und fo fehr wie feine antiabfolutiftifchen Borganger ben Staat aus bem Bertrage hervorgeben ließ, fo barf man nicht überfeben, baß in biesem gangen Beitalter biese einseitige Auffaffung burch ben herrschenden Absolutismus provocirt mar. Man alaubte nur in biefer Lehre eine fraftige Baffe gegen ben Absolutismus finden zu fonnen und hatte sich überhaupt noch nicht über bie bloße Berftanbesauffassung zur Bernunftauffassung, welche bie bes Berftanbes erft vollenbet, ju erheben vermocht. Bir folgen bem Berfaffer nicht weiter in feine lehrreichen Darlegungen ber Theorie Lode's und feine icharffinnigen Bemerkungen über dieselbe, indem wir nur noch bemerten, bag Lode für bie nachfte Folgezeit fehr folgenreich geworben ift.

Das sechste Cavitel ift Christian Thomasius und Chriftian Bolff gewibmet. Das Lehren und Birfen bes Thomafius wird eingehend und lichtvoll erörtert. Die hohe Bedeutung bes Mannes tritt überall in heller Beleuchtung bervor, und wir gogern nicht, mit bem Berf. anzuerkennen, bag Thomafius in mander hinficht bem Verftanbniß feiner Zeitgenoffen vorausgeeilt ift. Selbst ber Behauptung wollen wir nicht widersprechen, baß Thomasius an speeulativem Talent und an geistigem Ueberblid weit hinter Leibnig gurudfteht, bag aber feine Berbienfte um die humanitat und um die Rechtswiffenschaft bennoch größer find als bie bes berühmten Bhilosophen. Denn bies wiberspricht nicht unserer Behauptung, bag Leibnig in ber Begrundung ber oberften Brincipien ber gesammten praftifchen Philosophie alle feine Borganger und nachsten Rachfolger weit übertroffen habe, wenn er es auch an ber foftematischen Ausführung feiner tieffinnigen Ibeen hat fehlen laffen. wenig fonnen wir bem Berf. wibersprechen, wenn er behauptet, daß bie Theorie ber beutschen Universitäten bem Thomasius nicht zu folgen wagte, fonbern nach ihm eher wieber mehr in bie früheren Unschauungen gurudfant. Ohne Frage burfte ber Berf. biefe Behauptung felbft auf ben berühmteften Lehrer ber Moralphilosophie und bes Naturrechts in ber nächstfolgenden Generation, auf Christian Wolff ausbehnen sammt seinem Anhang. Um fich einen Begriff von ber Bebeutung bes hervorragenden Mannes zu machen, moge man nur bie Folgen beachten, welche fein fühner Muth hatte, querft bie beutsche Sprache auf ben Lehrstuhl gebracht zu haben, bag er bie erfte gelehrte Beitschrift in Deutschland grundete und bamit ber Begrunder ber beutschen Journaliftif wurde, daß er in bem Mangel ber Freibeit des Denkens die Ursache der Langfamkeit der Fortschritte ber Wiffenschaft in Deutschland nachwies, bag er bas Unrecht zeigte, bie Regerei von Staatswegen als ftrafbares Berbrechen ju behandeln, daß er burch seine Disputation "vom Berbrechen ber Zauberei", bem Unfug ber Berenproceffe entgegentrat und badurch viel bagu beitrug, ben Aberglauben gurudgubrangen, und baß er nicht ohne Erfolg die Tortur befampfte, wenn es auch noch über ein Jahrhundert bauerte, bis biese Barbarei ganglich aus bem Strafproceg verbannt wurde. Richt minber groß find bie Berbienfte bes Thomastus in ben Untersuchungen über bie letten Grunde bes Rechtes und bes Staates. Unter feinen Borgangern hatte wohl Lode und Bufenborf ben meiften Einfluß auf ihn. Aber mit Recht bemerft ber Berf., bag er in einigen Beziehungen eine neue Stellung einnahm und bie Lehre bes Bufenborf erganzte. Wiewohl auch er noch ben Staat auf Bertrag grundet, fo burchbricht er boch bereits biefe Botstellung burch bie bestimmte Berwerfung bes Sages, bag alles Recht ursprünglich von ben Berträgen fomme. Er erkennt angeborene Rechte an und zeigt, bag ber Bertrag nur infofern rechtsverbindlich wirfe, als berfelbe eine Rechtsnorm vorausfese und beachte, welche ichon ohne Bertrag bem Naturrecht, bem

Bolferrecht ober bem burgerlichen Rechte angehöre. Der Berf. lagt nicht unbemerft, bag bie Berfolgung biefes Gebankens in feine weiteren Confequengen es als Irrthum erscheinen laffen mußte, bag ber Staat bas Probutt bes Bertrage feiner Burger fen. So hatte Thomasius schon die Philosophie des Rechtes und bes Staates bicht an bie Schwelle ber organischen Auffasfung hingeführt. Duß man auch bem Berf. bie Behauptung einraumen, bag ber Rechtsbegriff bes Thomafius in wefentlichen Beziehungen theils ludenhaft, theils unrichtig ift - was berfelbe in einigen Punkten nachweift -, fo muß man ihm boch auch vollkommen beipflichten, wenn er von ihm in folgenben Worten ruhmt: "Aber trop alle bem hat fich Thomafius auch um bie Ertenntniß bes Rechtsbegriffs ein großes Berbienft burch feine Untersuchung erworben, und bie beiben großen Bahrheiten, bag alles (menschliche) Recht eine außere Ordnung fen und bag bas innere Seelenleben für fich nur ber Moral im engeren Sinne, aber nicht bem Rechte angehöre, also auch nicht von ber Rechtsautoritat beherrscht werbe, haben burch biefelbe eine neue Beleuchtung und Befräftigung erfahren, für welche bie fpateren Geschlechter ihm bankbar ju fenn Urfache ba-Auch bie völlige Ausscheibung bes göttlichen Rechts im Sinne ber Theologen aus ber Rechtswiffenschaft und bie gangliche Befreiung ber Bernunftlehre von ber Glaubensautorität ift ein wichtiger Fortschritt seiner reiferen Studien, ben man um fo hoher ichagen muß, ale Thomasius in feinem Bergen an bie Autoritat glaubte, bie er aus logischen Grunben aus seiner Wiffenschaft verwies, und als vor und nach ihm bie Bermengung ber religiöfen und ber philosophischen Doftrinen die Arbeiten ber Wiffenschaft zu ftoren und zu verberben pfleate."

In der Darstellung der Rechts und Staatslehre Christian Bolff's halt sich der Berf. frei von der in der neueren Zeit des liebten Unterschätzung dieses Philosophen, wiewohl ihm jene seine gedehnte Breite der Darstellung, jene ermudende Beitschweisigkeit und unersattliche Entwickelungs und Klarmachungs.

luft bis zur Trivialität nicht unbefannt find, von benen abgeftogen Schelling ihn einen Philosophen langweiligen Unbenfens In ber That ift etwas Chinefifch Manbarinen: haftes in seinen weitlaufigen Schriften, welches sie ber heutigen Beit ungenießbar macht. Bas wohlmeinenbe nuchterne Berftanbigfeit ohne Benialität zu erreichen vermag, bas hat Bolf nahezu erreicht und die Wirfung seiner Schriften auch auf die Dauer nur burch bie ermubenbe Breite ichmer beeintrachtigt. Un Rlarheit, Die nur zu oft bis zur Trivialität hinabsteigt, hat es ihm nicht leicht Einer zuvorgethan, und noch heute ift viel mit Bebuld aus feinen Schriften zu lernen und von ihren Bebanterien befreit für tiefere Forschung zu verwerthen. schmolz Leibniz und Thomasius, ohne boch andere Borganger zu vernachlässigen. Jenen zwar vermäfferte er, mahrend er Diefen wenigstens in einigen Bunften weiter führte. Befanntlich hat Wolff, wie auch ber Berfaffer bemerkt, feine Unfichten über bas Raturrecht in feiner bemonstrativen Methobe ausführlich in neun bidleibigen Quartbanben, welche bamale wiederholt gebrudt worden find, aber heute von Niemanden mehr gelefen, von Wenigen gelegentlich nachgeschlagen werden, bargeftellt und bann nochmals in einem furzen Auszug, ben Institutiones Juris naturae et gentium (1740) summarisch wiederholt, und außerdem noch in feiner erften Sallifchen Beriobe "vernunftige Bebanken von bem gefellichaftlichen Leben ber Menfchen und insonderheit tem gemeinen Befen" ober ein Buch über "bie Politif" geschrieben. Der Berf. legt feiner Darftellung nur ben erften Band bes größeren Bertes, in welchem bie angeborenen Bflichten und Rechte erflart und bamit bie Funbamente bes Raturrechts gelegt werben, und ben achten Banb, ber bas öffentliche Diese Darftellung ber Bolffichen Recht enthält, zu Grunde. Rechte . und Staatslehre ift burchgangig gerecht und bie Ber-Dienste Wolffe anerkennend. Wenn er auch mit Recht gus giebt, bag ber Sauptstamm ber von Bolff aufgestellten Sate nicht neu entbedte Wahrheiten gewesen find, fo findet er boch hegreiflich, bag bie merfwurdig flare und principielle Aussprache

und Berfündigung berselben einen tiefen Eindruck auf die Zeitzgenossen machte, daß sie dem neuen Zeitzeiste entsprachen, und daß es ziemlich dieselben Lehren gewesen sind, welche einige Jahre später in I. I. Rouffeau einen energischen Bropheten erhielten. Der Berf. läßt nicht unbemerkt, daß Bolff, wie Thomasius, als ein liberaler Vorkämpfer einer neuen Zeit von der vorwärts strebenden Jugend hochgeachtet ward und daß er troß seiner pedantisch eitlen Breite in der Entwickelungsgeschichte des modernen Geistes eine einflußreiche Stelle einnahm, auch weit über Deutschland hinaus wirkte, indem seine Lehre nach Holland, Reapel und Frankreich verpflanzt wurde, während sie auf den deutschen Universitäten und in Desterreich zu einer dis auf Lant wenig bestrittenen Herrschaft gelangt war.

Das siebente Capitel ist Friedrich dem Großen von Breußen gewidmet. Belch' ein Uebergang: von Chr. Bolff auf Friedrich ben Großen! Und boch ift er gerechtfertigt. fommt Friedrich b. Gr. in bie Befellschaft ber Staatebrechts, lehrer? Darüber giebt uns ber Berf. genugenbe Ausfunft. Burbigung Friedrichs b. Gr. als Staaterechtelehrere ift ein Glanzpunft seines Bertes. Mit vollem Rechte behauptet ber Berf., Die staatswiffenschaftliche Bedeutung Friedrichs b. Gr. fen verhaltnismäßig nur wenig befannt und werbe felbft von ben Mannern bes Fache nur wenig gewürdigt. Dag er gerabe ber erfte und vornehmfte Reprafentant ber mobernen Staatsibee fen, tonnen wir nicht mit bem Berf. behaupten, bag er aber einer ber genialften unter benfelben fen, raumen wir willig ein. Merkwürdigerweise find es biefelben beiben Manner, bie vorzugeweise auf Wolff wirften, und die auch Friedrich d. Gr. am höchsten verehrte, Leibnig und Thomafins - außer ihnen am meiften noch Lode; - und boch wie verschieben erscheinen Wolff und Friedrich b. Gr. als Staatsrechtslehrer! Der Berf. zeigt fehr gut, bag fur Friedrich ber Ausgangspunkt feiner faatswiffenschaftlichen Forschungen bie Frage über bie Ratur bes fürftlichen Rechts und Berufs gemefen ift. Er weift nach, bas Friedrich schon als 26jahriger junger Dann in feinen Bemertungen über ben gegenwartigen Buftanb bes europals schen Staatswesens (Oeuvres VIII.) über bie Hauptfrage mit fich in's Reine gefommen war. In biefer Schrift außert Fried, rich b. Gr. unter Unberem: "Die meiften Fürften leben in bem Bahne, bag Gott aus besonberer Aufmertsamfeit für ihre Broge, ihr Glud und ihren Stoly bie Menge ber Menschen um ihretwillen geschaffen und ihrer Dbhut anvertraut habe, und bag ihre Unterthanen die Bestimmung haben, die Werfzeuge und bie Diener ihrer regellofen Leibenschaften zu fenn. Wenn bas Princip falfch ift, fo werben auch bie Folgerungen aus bemfelben fehlerhaft senn.... Burben bie Fürsten biese Irrthumer abwerfen und auf ben Ursprung ihres Betufes jurudgeben, fo murben fie mahrnehmen, bag ber Rang, auf ben fie fo eiferfüchtig find, und ihre Erhebung lediglich bas Bert ber Bolfer ift, baß bie Taufende von Menschen, die ihnen anvertraut find, fich feis neemege einem einzigen Menschen als Sclaven ergeben haben, um ihn gefürchteter und machtiger zu machen, baß fie fich nicht einem Mitburger unterworfen haben, um bie Marthrer feiner Launen und bas Spielzeug seiner Willfur zu werben, sonbern baß fie ben unter ihnen ermahlt haben, bem fie vertraut haben. baß er gerechter als ein anberer regieren und ihnen am beften wie ein Bater bienen werbe; ben wohlwollenbften, bamit er ihre Roth lindere; ben weisesten, bamit er fie vor verberblichen Rriegen bewahre; endlich ben fahigften, um ben Stagteforper zu reprafentiren; beffen bochfte Macht ben Gefegen und ber Berechtigfeit zur Stupe biene, nicht aber ein Mittel werte, um ungestraft Miffethaten zu begehen und Tyrannei zu üben."

Friedrich b. Gr. ift hier in seinen freisinnigen Grundsagen wohl auch nicht über die Bertragstheorie hinausgesommen, boch ist es ihm eigentlich nicht um diese Theorie zu thun, sondern um die richtige Ersenntniß des Fürstenberuss, welche er in der That hiemit gewonnen hat. Als des Königs bedeutendste politische Schrift bezeichnet der Berf. richtig den etwas später erschienenen Untimachiavelli. Man kann dem Berf. nur beipflichten, wenn er diese Schrift ungleich höher stellt, als ste von den

Staatolehrern unferer Zeit gestellt ju werben pflegt. Diese flugen gelehrten herrn thun fich mehr ale billig barauf ju gut, baß fie ben Charafter Machiavelli's und bie Tendeng feiner ebenfo berüchtigten als berühmten Schrift: Der Kurft, richtiger beurtheilen, ale bies Friedrich bem Großen möglich gewesen ift. Aber bei diefer richtigeren Erkenntniß ber Umftanbe und Beweggrunbe, aus welchen bas Buch vom Furften hervorgegangen ift, verlieren fie mehr als recht ift bie Frage aus ben Augen: welcher Bahrheitsgehalt wohnt bem Buche vom Fürften ein? und welche Folgen und Wirfungen fonnten und mußten aus ihm für die Theorie und Praxis bes Staatslebens hervorgeben und welche find fattisch aus ihm hervorgegangen? Alle "Rettungen" Machiavelli's find und bleiben mehr ober minder hinfend, im Grunde also mißlungen, und wiberlegen nicht was ber Berfaffer in ben Worten ausbrudt: "Roch immer behauptete (ju Ronig Friedrich's Beiten) Machiavelli's Schrift über bas "Fürftenthum" in ben hochften Rreifen ber Fürften und ihrer Minister eine Autoritat, wie feine andere Lehre ber Bolitif. Den absolutistischen Reigungen ber Beit fagte fie vollständig au. Man verleugnete fie mohl etwa aus religiofen Scrupeln, aber insgeheim las man fie boch mit Bergnugen, und befolgte fie in ber Braxis fo gut man es verstand. ". Man hat feinen fonberlichen Grund fich barüber ju betrüben, bag Friedrich b. Gr. weber ben Beruf empfand, noch Beit bagu hatte, gelehrt zu untersuchen, welche Entschuldigungen fich für Machiavelli etwa auffinden ließen, um bas Daaß feiner Schuld mit möglichfter Billigfeit abzumagen, wohl aber hat man fehr viel Grund, fich barüber zu freuen, daß bes hochbegabten und thatfraftigen Ronigs fittliches Gefühl wider bas verlockende Budy fich heftig emporte. Der todtliche Saß, ben ber Berf. ihm gegen Machiavelli guschreibt, galt doch ziemlich sicher nicht sowohl ber Berson, als ben aufgestellten Grundfagen, wenn er auch wohl aus ben bosartigen Wirfungen ber Schrift auf bie ruchlose Ratur ihres Autore jurudichließen mochte. Einen Beiligen, wenn es ihm auch um einen folden nicht gerade zu thun fenn mochte, fonnte

er jebenfalls nicht in ihm erbliden, und was man auch jur Milberung bes Urtheils über Machiavelli mag beibringen fonnen, namentlich feine glubende Baterlandeliebe, fo gehörte boch minbeftens, wenn tenn boch Ruchlosigfeit nicht vorausgesett werben foll, ein ungehenrer fittlicher Leichtfinn bagu, eine Schrift von folden wenn auch nur angeblich ausnahmsweise anzuwendenben Grundfagen in die Welt hinauszuschleubern. Die Braxis folder Grundfage ift wie jebes fcblechte Beisviel fehr fcblimm und fann nur verberbliche Wirfungen haben. Aber wir behaupten, daß die Aufftellung einer Theorie folder fchlechten Brazis, ba die lettere möglicherweise nur vorübergehend fenn ober julest herzlich bereut werden kann, noch viel schlimmer und verberblicher fenn muß, weil fte fich fur Bahrheit ausgiebt, fur eine durch langes und redliches Nachdenfen gewonnene Uebergeugung, und burch biefen Schein ben Berftand und ben Billen ber Menschen besticht, in die Irre führt und verdirbt. bart baher eine eble Gefinnung, wenn Friedrich ber Gr. es als bie ruhmvolle Aufgabe eines politischen Denfers, wie ber Berf. fagt, betrachtete, Die Welt von bem vergifteten Sauche biefer Beft zu befreien. Wenn auch ber Berf. Die Ausfalle bes königlichen Bolitifers gegen Machiavelli für übertrieben und nicht gang gerecht findet, wiewohl es fich fragt, ob fle wirklich au ftark find, fo erkennt er es boch willig an, bag es nothig und nuglich war, daß ein Staatsmann von erftem Rang es unternahm, die Lehre ber Politif von bem Schmut bes Lafters und ber Berborbenheit zu reinigen (also boch!), womit ber Bebanke und bie Schrift Machiavelli's noch befledt war. Er halt es mit für eine Folge bes Untimachiavelli, bag bie ichlechte Seite bes Machiavellismus in ber Politik fich in unserer Zeit nicht mehr so schamlos vor ber Welt zeigen kann, wie im seches gehnten Jahrhundert, und mit Fug und Recht bemerft er: "Die offenen Berbrechen ber Mächtigen, welche bamale überall Rachficht fanben, wurden heute eine allgemeine Entruftung hervorrufen, welcher ber Dachtigfte nicht zu widerfteben vermochte. Aber so lange noch auch in ber mobernen praftischen Politif so viel heimlicher und liftiger Machiavellismus geubt wirb, fo lange ift bie Bolemif bes Antimachiavelli nicht überfluffig geworben."

Um es zu begreifen und im Grunde gerechtfertigt zu finben, bag ber geniale, von eblen Gefinnungen befeelte Konig ben Autor bes Kurften als moralisches Ungeheuer, als specifischen Lehrer bes Berbrechens, ale ben ichaublichften und verworfenften ber Menschen, ben Begunftiger jeber Tyrannei bezeichnete, muß man in bas Muge faffen, bag bie gefammte Schrift vom Furften vom Unfang bis jum Ende eine jedes fittlichen Brin= cips entbehrende politifche Rlugheitolehre ift, welche Bahrheit und Tugend, wie Luge, Berbrechen und Lafter, ber Ruglichfeit zum Zwede ber Behauptung ber Berrichaft unterordnet und nicht bloß ben schändlichsten Berrath und die scheußlichsten Berbrechen julagt, fondern felbft empfiehlt, wenn fie ju bem angegebenen 3mede zu führen icheinen. Bulett follen zwar alle biefe Lehren bem 3mede ber Befreiung bes Baterlanbes bienen und hierin haben Biele eine Entschuldigung bes Berfaffere ber Schrift vom Kurften finden wollen; allein eine Baterlandeliebe. bie solche Mittel nicht scheut, ift feine Tugend mehr, sonbern eine blinde Leidenschaft, eine aller Sittlichkeit bare Thorheit. Wie weit Machiavelli in ber Berleugnung jeder ethischen Unforberung geht, mag man baraus erfeben, bag er bem Eroberer (und bas Erobern ift ihm etwas ganz Erlaubtes, ja weil es Rraft und Muth beweist etwas Rühmliches) als nothwendig hinftellt, also empfiehlt, bie Familie bes fruheren Fürsten, wie auch immer, au vertilgen, ben Leuten entweber schon au thun, ober ben Baraus zu machen. Um ein erobertes Land zu behaupten, giebt es ihm fein fichreres Mittel, ale es zu ruiniren; ber Fürft, ob Eroberer ober nicht, muß fich eine Stellung ju geben wiffen, baß, wenn bas Bolf etwa nicht mehr glauben follte, er es burch Gewalt zum Glauben zwingen fann. Es ift ganz in ber Ordnung, wenn ber Furft biejenigen aus dem Wege raumt, welche vermöge ihrer natürlichen Stellung eifersuchtig auf ihn sepn mußten. Männer, welche so gehandelt haben, sind ihm hobe Borbilder. Machiavelli weiß beffere Lebren einem neuen

Fürsten nicht zu geben, als bas Borbild ber Thaten bes Cafar Borgia, Herzog von Balentinois genannt. Rach ihm that biefer Emportominling, welchen bie Geschichte mit Recht als eines ber größten Ungeheuer seiner verborbenen Zeit gebrandmarkt hat, Alles, was ein verftandiger, thatfraftiger Mann thun muß, um festen Buß zu faffen in ben Staaten, Die frembe Baffen unb frembes Glud ihm zuführten. Seine zum Theil meineibigen Sinrichtungen, Die Ermordung feines Brubers, feine treulofen Sinschlächtereien geben ihm feinen Unftog. Besonbers "nachahmungewurdig" ift ihm bas Berfahren gegen einen feiner Bouverneure, welches Maciavelli mit folgenben ber Gistalte eines Spinoga wurdigen Worten ergahlt: "Da biefe Seite (ber Sandlungen C. Borgia's) fehr merkwürdig und nachahmungs, wurdig ift, fo muß ich babei noch verweilen. Rachdem ber Berzog (C. B.) bie Romagna genommen und fich überzeugt hatte, baß fie zuvor von unmächtigen Fürsten beherrscht war, welche ihre Unterthanen eher ausgeplunbert, als in Bucht und Orde nung gehalten, und ihnen vielmehr Beranlaffung zum Unfrieden als jum Frieden gegeben hatten, fo bag jenes Land voll von Diebereien, Raubanfallen und Ausschweifungen jeder Art war, fo hielt berfelbe, um fie jur Ginigfeit und jum Behorfam gegen ben fürstlichen Urm wieder zu bringen, für nothwendig, ihnen eine gute Bermaltung ju geben. Er feste über fie Deffer Remiro d'Orio, einen grausamen und rasch handelnden Mann, ben er mit ber ausgebehnteften Racht befleibete. Diefer ftellte bort balb Friebe und Einigkeit her, und gewann für fich felbft bas größte Unsehen. Darauf vermeinte ber Bergog, fo außerorbentliches Unsehen sen nicht gang gerathen, ba es leicht verhaßt werben fonnte. 'In ber Mitte bes Landes fette er fofort ein Bericht fur burgerliche Rechtoftreitigkeiten ein, mit einem ausgezeichneten Borftanbe, jebe Stadt hatte bort ihren Anwalt. Da er wohl wußte, daß bie jungft vorausgegangenen Unmenfc lichkeiten einigen haß gegen Remiro b'Drio erzeugt hatten, fo wollte er, um bie Gemuther bes Bolfes wieber gut ju ftimmen und für fich gang zu gewinnen, barthun, baß, wenn etwelche Grausamseit vorgefallen war, sie nicht auf seine Rechnung tame, sondern auf die rohe Ratur seines Beamten. Er nahm barob die Gelegenheit wahr, und ließ ihn eines Morgens auf dem öffentlichen Plate zu Ersena in zwei Stude hauen, und daneben ein Stud Holz und ein blutiges Messer legen. Dies grausame Schauspiel stellte das Bolt für lange Zeit hinaus zufrieden, erstülte es mit stummem Entseten."

Diese Belege, welche noch sehr ftart vermehrt werben tonnten, mogen es verständlich machen, wie Friedrich ber Große in Machiavelli ein moralisches Ungeheuer finden fonnte, mit welcher Bezeichnung er natürlich Machiavelli nicht so ruchloser Handlungen, wohl aber ber Billigung und Empfehlung solcher Handlungen beschuldigen wollte.

Wenn nun ber Berf. erflart, ber positive Inhalt bes Antimachiavelli fev von höherem Berthe als feine polemifche Rritit, Die er für theilweise übertrieben halt, was wir kaum finden können, so kann man nicht überrascht sebn, ihn außern zu sehen, man finde im Innern ber stachlichen Schale ber Schrift bes genialene Ronigs eine foftliche und schmadhafte Frucht, welche bem politischen Geifte zu vortrefflicher Rahrung biene. fann und bas Lob bes Berfaffere fur ben Untimachiavell, bag er an fruchtbaren politischen Wahrheiten unzweifelhaft viel reicher als der Fürst des Machiavell fen, feinen befonderen Gin-Denn baju wurbe nach unserer Meinung nicht brud machen. viel gehören, so hoch man auch ben angeblichen Berftand und Scharffinn ber letteren Schrift ruhmen moge. Die politischen Wahrheiten, die sie wirklich lehrt, sind ziemlich unbedeutend, nur die Darstellung ift bewundernswerth, die barin fich zeigende Beschichtstenntniß achtunggebietend und bie Entschloffenheit, womit das Ganze entworfen ift, verrath einen Beift von ungewöhnlicher Begabung und Billensfraft, ber aber auf falfche und verderbliche Wege gerathen ift. Eher legen wir Werth barauf, bag ber Berf. ben Antimachiavell in ber Klarheit bes Ausbrude und in ben Reigen ber Sprache ber Schrift bee Florentiners ebenburtig, an logischer Scharfe ihr minbeftens gleich

anerkennt. Wichtig und bedeutsam aber erscheint uns die Erkennt, niß des Berfassers, daß die Schrift des großen Königs und Schriftstellers sich hoch über die Anschauungsweise seiner Zeit, wenigstens die des europäischen Continents erhebe. Er zeigt dieß nun vor Allem in der Art, wie Friedrich der Gr. der Idee des Batrimonialfürstenthums entgegentritt und ihr die Idee des Bolkssürstenthums gegenüber stellt.

Wenn auch ber Ausbruck Friedrichs noch zu fehr an die Bertragstheorie erinnert, so ist doch der Kern seines Gedankens die große Wahrheit des modernen Staatsrechts: "Fürst und Bolf stehen sich nicht entgegen wie Hammer und Ambos. Der Fürst gehört zum Bolke, an dessen Spie er sieht. Es giebt kein Fürstenrecht außer dem Staate und über dem Staate, sond bern nur in dem Staate, bedingt durch den Staat. Fürstenrecht und Fürstenpslicht ist Staatsrecht und Staatspflicht. Fürstenthum ist Staatsbienst."

Um biesen großen, tiefen und herrlichen Gedanken in sein volles ungetrübtes Licht treten zu lassen, hatte Friedrich, wie auch der Berf. bemerkt, ben Unterschied zwischen dem Fürsten und ben übrigen eigentlichen Staatsdienern klarer und stärker hervorheben sollen, um ihn nicht der Mißbeutung ber atomistischen Staatstheorie auszusehen.

In ber That erhielt von bieser Ibee aus alles Andere in Friedrichs Staatsanschauung sein Licht. Der Berf. zeigt vortrefslich, wie die sittlich politische Ibee: "Fürstenthum ist Staatsdienst" nach allen Richtungen und in den mannigsaltigsten Anwendungen die ganze Staatslehre Friedrichs bestimmt und verzedelt. Die durchgeführte Bergleichung der Lehren Friedrichs mit denen Machiavelli's läßt jene im hellsten Lichte erscheinen. Der König hatte sich zu der Einsicht in die organische Natur des Staates erhoden und seine Folgerungen begegnen sich in dieser ihm selbstwerständlichen Anschauung, darum ist ihm auch der Gedanke der staatlichen Lebensentwickelung nicht fremd. Der Mißbrauch der Religion zu Staatszwecken war ihm zuwider, und durch ihn wurde der Grundsat der religiösen Bekenntniße

freiheit zuerst in Europa zu einem bewußten Staatsgesetz erhoben. In der Schrift seines höheren Lebensalters: "Bersuch über die Regierungsformen und über die Pflichten der Souversäne" argumentirte Friedrich aus derselben Einsicht in die organische Natur des Staates. Weshalb Friedrich der Große die absolute Wonarchie nicht in die repräsentative, auf welche ihn seine Theorie hinwies, umgestaltete, erklärt der Bers. mit Necht aus seiner Ueberzeugung, daß Preußen noch einer diktatorischen Gewalt bedürse, und weist darauf hin, daß er sein Volk durch die dürgerliche und religiöse Freiheit zur politischen Freiheit erzogen habe.

Das achte Capitel umfaßt J. B. Bico, Montesquieu, bie beutschen Claffifer, Berber und Filangieri. Bico (geb. zu Reapel 1668, geft. 1744) hatte eigentlich feine Stelle vor Friedrich bem Großen einnehmen follen, aber weil er junachft als Borlaufer Montesquieu's und Berber's erscheint, hat ihm ber Berfaffer feine Stelle unmittelbar vor biefen beiden angewiesen. Sowohl Bico als Montesquieu ift eingehend behandelt und treffend charafteristirt. Bico's Streben wird richtig als bie Berbindung der Philosophie mit ber Geschichte bargestellt. Ibee einer Philosophie ber Geschichte tritt bei ihm beutlicher hervor, und wir sehen ihn bereits die Ibee ber Beltalter, beren ihm brei find: bas gottliche, bas heroische und bas menschliche, verfolgen. Den theologischen Charafter ber ganzen Rechte = und Staatelehre Bico's hebt ber Berf. hinlanglich hervor, überfieht aber nicht, baß fie fich boch von ber theologistrenden Richtung fowohl bes Mittelalters als mancher Spateren fehr erheblich unterscheibet. "Sie verhalt sich," bemerkt er richtig, "weder feindlich gegen die Geschichte ber Bolfer, noch verachtet sie ben philosophis schen Gebanken. Bielmehr fleht fle gerabe in ber menschlichen Erforschung ber Ibeen, welche aus bem gottlichen Beifte fammen und die Gefchichte bewegen, die eigentliche Aufgabe ber Biffenschaft. Obwohl fie baran festhält, bag auch bas Recht bem Menschen ursprunglich von Gott fomme und ju Gott führe, und obwohl fie feinen Augenblid fich von bem beruhigenden

Glauben an bie gottliche Weltregierung entfernt, will fie boch nicht bie entwidelten Staatenguftanbe in bie eigentliche (hierardifche) Theofratie jurudführen und erfennt ben Fortschritt ber menschlichen Entwidelung an. Der Gebanke ber Erziehung bes Menschengeschlechts, ben unser Leffing fo herrlich entfaltet bat, ift bem Reime nach ichon in ber Wiffenschaft Bico's zu finden. Immer aber bleibt Bico, ein fo tiefer Denter und ein fo icharfblidenber Befchichteforfcher er ift, geiftig infofern gebunden, ale er fich nicht traut, volle menschliche Geiftesfreiheit bes munbig geworbenen Sohnes ju üben, ber fich in relativer Selbftanbigfeit auch bem ewigen Bater gegenüberftellt und gerabe baburch feinen höchften Beruf erfüllt. Er wagt fich nicht aus bem vaterlichen Saufe heraus und loft feine Schritte nicht ab von bem Lanbe ber geoffenbarten Religion. Das Recht erscheint ihm baber, obwohl er es als ein vermitteltes menfchliches erflart, ju fehr und immer ale ein gottliches, fo baß fein menschlicher Werth und feine menschliche Befchränfung nicht zu voller Rlarbeit gelangen fonnen.

Wir billigen biese Rrigit unsererseits nur insoweit, ale wir anerkennen, bag bie Philosophie nicht Lehren unmittelbar aus ber Offenbarung entnehmen, sonbern alle ihre Lehren aus fich, ihren eigenen Brincipien schöpfen foll. Sat fie bies aber wirklich gethan und es findet fich, daß fie mit ber Offenbarunge. lehre übereinstimmen, so verliert ihr wiffenschaftlicher Werth baburch mindeftens nicht, ja er wird beziehungsweise fur bie Denfchen baburch nur noch erhöht. Sollte hier Bico ein Tadel treffen, so mußte gezeigt senn, bag er nicht alle feine Lehren rein philosophisch begrundet und abgeleitet habe. Wie weit die Freis beit feines Beiftes ging, murbe fich wohl am flarften aus feiner theoretischen und praftischen Stellung jur hierarchie ergeben haben: ein Thema, bas ber Berf. nur anstreift. Ebenso lebr reich als gerecht in Bertheilung von Licht und Schatten zeigt fich bie Darftellung und Beurtheilung ber einflugreichen Behren Monte squieu's (1689-1755), ber ale Fortfeger und Beiter. bilbner Bico's wie Bobin's angesehen werben fann.

Tiefe, biefem an Gelehrsamkeit nicht gleich, übertrifft er fie boch an politischem Blick und so außerorbentlich an Formgewandtheit und Darftellungegabe, baß fich hieraus, wiewohl allerdings im Busammenhang mit feiner Kortschritttenbeng in Aufstellung ber con-Kitutionellen Monarchie und ber politischen Freiheit überhaupt, ber enorme Erfolg feines Wertes: Der Beift ber Befege, erflart, welches nach bem Berf. zuerft 1748 erschienen, in anberthalb Jahren 22 Auflagen nothig machte. Der Berf. lagt nicht unbemerkt, bag bas geiftreiche Wert mehr eine Darftellung ber Politif ale bee Staaterechte ift, und ermahnt bee Auswruchs Montesquieu's, bag zwar bie 3been ber freien Staatsordnung querft von ben Englandern ausgebildet worden, aber germanifchen Ursprunge feven. "Wenn man bas bewundernemurbige Bert von Tacitus, find Montesquieu's Borte, über Die Sitten ber Bermanen lieft, fo wird man feben, bag bie Englander von ihnen bie Ibee ihrer politischen Berfaffung befommen haben. Diefes ichone Syftem ift in ben beutschen Balbern querft erfun. ben worden." Der Berf. ftellt fich ber Berspottung biefer Borte entgegen, indem er naber ausführt, bag ihr Rern volle Bahrbeit enthalte.

Indem nun ber Berf. ju Berder übergeht und biefen genialen Forscher ale Bico und Montesquieu ebenburtig erachtet, flicht er paffend eine Schilberung ber Wirkungen ber beutschen Classifer auf die beutsche Ration ein und zeigt in furzer Ueberficht, was fic einem Leffing, Wieland, Rlopftod, Gothe und Schiller ju banken hat. Dann entwirft er uns ein gelungenes Bild von ben ahnungereichen Ibeen Berber's, welche fcon durch ben Grundzug bes Princips ber Sumanität eine wesentliche Bedeutung fur bie Weiterentwicklung ber Staatswiffenschaft und Bolitif haben. Er hebt anerfennend hervor, wie Berber an ber Erwedung bes nationalen Gemeingeiftes in Deutschland bis in fein höheres Alter arbeitete, die hoffnung medte, baß ber beutschen Ration noch eine gludlichere Bufunft beschieben fen und, noch bevor Jebermann erfaßte, wie wenig bie alte abgefaulte Reichoverfaffung gegen bie Sturme ber Revolution gu fchusen vermöge, bas politische Beburfniß eines neusvereis nigten Baterlanbes aussprach.

Rur mit Borbehalt will ber Berf. ben genannten bebeutenben Mannern ben Reapolitaner Cajetan Kilangieri (1752 Trop ber mehrfachen nicht unbegrun-- 1788) anreihen. beten Bemangelungen ber Leiftungen Filangieri's lagt ber Berf. boch bie Bedeutung bes Mannes nicht wenig hervortreten. In feinem Sauptwerfe: Die Wiffenschaft ber Gefetgebung, findet er am bebeutenoften bie Bartien über bas Strafvertahren und das Strafrecht. "Die öffentliche Anklage, die Scheidung ber Thatfrage und ber Rechtsfrage, Die Buziehung von Go schwornen für bie Beantwortung jener, Die Sicherstellung ber rechtsgelehrten Richter, Die Abschaffung ber Tortur, Die Reinigung bes gangen Strafrechts von einem Bufte ber Barbarei, waren bamale auf bem Continent fehr fühne und meiftens gang neue Borfchläge, und fogar in England lag noch Manches fehr im Argen, beffen Correttur Filangieri verlangte. Dit großer Energie forbert er, einer ber Ersten, Die Breffreiheit im Ramen bes Staatswohls und der bürgerlichen Freiheit als ein allgemeines Recht .... Mit Meisterhand zeichnet er bie Gebrechen, die mit ber Basallenherrschaft verbunden find .... Auch ber Gesetzgeber foll nach Regeln handeln, Die aus ber Bernunft und ber Berechtigfeit fliegen, und bie Bute ber Befete lagt fich wiffenschaftlich beurtheilen. Ihre absolute Gute ift ihre Uebereinstimmung mit ben ewigen Grundfagen ber Moral und mit bem Rechte ber Natur: ihre relative Bute ift bavon abhangig, bas fie bem Charafter ber Nation zusagen, für welche fie gegeben Die Bebeutung Kilangieri's laßt fich außerbem aus merben." ber Stellung abnehmen, welche er in ben religiöfen und firchlichen Fragen eingenommen hat. Sind auch von bem 9ten Buche feines Werfes, wo er jene Fragen abhandeln wollte, nur Bruchftude vorhanden, so ersehen wir boch baraus, daß er ein von ben mittelalterlichen Difbrauchen gereinigtes, mit ber Philosophie und bem Staatswohl verfohntes Chriftenthum wollte. Filangieri nimmt unter ben Philosophen, welche feit Jahrhunderten bann

und wann in Reapel aufgetaucht find, einen hervorragenden Rang ein. Bekanntlich regt sich auch jest wieder der philosophische Geist in Neapel. Borerst imponirt den neapolitanischen Philosophen unter den Deutschen Hegel. Immerhin ein viel versprechender Anfang. Sie sollten aber in Reapel wissen, daß die deutsche Philosophie bereits durch Baader, den späteren Schelling und die nachbegelschen Philosophen über Hegel hinausgeschritten ist. Die jezigen Anhänger Hegel's in Deutschland sind nur ein Restduum eines vergangenen geistigen Processes.

## notizen.

Bu St. Louis in Miffouri besteht feit einiger Beit eine philosophische Gesellschaft, gestiftet zu bem 3mede, bas Stubium und bas Berftantniß ber Deutschen Philosophie von Kant bis Begel nicht nur unter ihren Mitgliebern (burch Discuffionen. - Bortrage u. f. w.) ju forbern, fonbern auch in weiteren Rreisen unter ben Gebilbeten ber Bereinigten Staaten zu verbreiten. Die Mehrzahl ber Mitglieder halt Begel fur ben besten Interpreten ber großen philosophischen Bewegung, bie mit Rant begonnen, und ein herr B. T. harris will baher noch in Diefem Jahre eine bereits vollendete Ueberfegung von Segel & Logif nebft Einleitung veröffentlichen, und hat außerdem bie Ueberfetung ber Borlefungen über Beschichte ber Philosophie über-Professor Enyber und Dr. Sall arbeiten an einer Uebersepung ber Naturphilosophie, ein andres Mitglied ift mit ber Aesthetif Begel's beschäftigt, mahrend ein Br. Rruger fich au Richte halt und mehrere Schriften von ihm bereits übertragen hat. Der Missouri - Republican, bem wir biese Mittheilung entnehmen, municht ber Gesellschaft einen gebeihlichen Fortgang, und halt ihre Grundung fur ein Zeichen ber Beit, bas bie Regung eines neuen freieren, tieferdringenben Beiftes miffenschaftlicher Forschung in den Vereinigten Staaten ankundigt.

In Reapel follte im Laufe biefes Jahres ein "außerorbentlicher wiffenschaftlich literarischer Congress (congresso italiano scientisico litterario straordinario) abgehalten werben. Das ju biesem Behufe eingesette Commité, bestehend aus ben herren Cav. Francesco Trinchera als Brafibenten, Cav. Drongio Babriele Cofta und Errico Beffina als Affefforen, und Comm. Salvatore be Rengi als Generalfecretair, hatte nicht nur bie Belehrten Italiens fonbern auch bes Auslandes zur Theilnahme bereits eingelaben; und in die acht Sectionen, in welche bie Berfammlung fich gliebern follte, waren bie verfchiebenen Biffenschaften (mit Ausnahme ber Theologie) in angemeffener Combination vertheilt, die achte Section ber Philosophie im Berein mit ber politischen Defonomie, ber Statiftif und Befeggebung gewidmet. - Naturlich ift in Folge bes Rrieges ber Congres nicht zu Stande gefommen. Aber schon bie Idee ift ein Beweis bes regen wiffenschaftlichen Lebens, bas in Italien erwacht ist.

## Die Philosophie des Cpiktetus.

Bon Profeffor Dr. Binnefelb.

3weite Balfte.

## Die Ethif.

Den Endzwed aller philosophischen Thatigfeit erfannte Epif. tet, wie ichon bemerft, in ber Ethif, weil fie allein unmittelbaren Einfluß auf unfer Sandeln ausube, fur welches alle andere Biffenschaften einen mehr ober minber untergeordneten praftis ichen Rugen bieten; jene bilbet barum ben Saupttheil ber Philofophie, und murbe ungeachtet eines unverfennbaren Mangels an Wiffenschaftlichkeit wegen ihrer Ginfachheit und Erhabenheit fcon im Alterthum bewundert und gepriefen. Die Untersuchung über bie Bestimmung und fittliche Aufgabe bes Menschen hangt auf's innigfte mit ber Frage über ben Begriff bes Guten unb bas Wefen ber Gludfeligfeit jusammen; bas erfte fucht Epiftet in ber Tugend und bas zweite, bas hochfte Gut, in bem naturgemäßen Leben. Tugenben und Fehler werben nach fofratisch platonischer Auffaffung auf richtige ober falsche Borftellungen aurudgeführt. Die Borftellungen bes Guten, fagt Epiftet (Diss. 1, 9, 22. II, 11. 17.) liegen von Anfang an in ben Menfchen, welche alle gewiffe naturliche Grundbegriffe mit einander gemein haben, und biefe konnen einander nicht widersprechen. Beber Menich wird bejahen, bag bas Gute nüglich und unfrer Babl wurdig fen, und wir ihm unter allen Schwierigfeiten nachftreben muffen; nur über bie Unwendung biefer Grundfage herrscht Streit. Darum ift es die Aufgabe ber Philosophie ju lehren, wie man biefe allgemeinen und angeborenen Begriffe auf besondere Falle entsprechend anwendet; Riemand fann biefelben gerabe mit ben Dingen verbinden, welche barunter gehoren, wenn er biefelben nicht vorher zergliedert und genau untersucht hat, welche Dinge unter biefen ober jenen allgemeinen Begriff unterzuorbnen find.

Wenn wir nicht nur die Grundbegriffe, sondern auch bas Bermogen ihrer entsprechenben Anwendung von Ratur befäßen, fo wurde und nichts mehr zur Bollfommenheit fehlen. Der Biberfpruch ber Meinungen ber Menschen beweift ben Brrthum, welden fich bie einen in ber Unwendung zu Schulben tommen lasfen; bas Bedunfen ift fein ficheres Entscheibungemittel, ale Brufftein muffen wir beutliche und fichere Merkmale zu Grunde legen, und die Begriffe mit dem genauften Unterschiede auf besondere Dinge anwenden. Ein sicheres Kriterium (Diss. II, 11. Simpl. in Epict. cap. 53.) trägt bas Bute in fich selbst; benn es erwedt Begierbe nach fich, erregt naturgemäß bas Beftreben ber Seele, eines vernunftigen Geschopfes nach fich, es ift anftanbig und ruhmlich, giebt ber Seele Sobeit und Butrauen ju Wenn (Diss. I, 19.) bie fich felbft und vollkommene Rube. Menschen bas absolute Gut erftreben, fo handeln fle nicht eigennubig, weil bie Bottheit- bie Ratur ber vernunftigen Befen fo eingerichtet hat, bag fie bas was ihnen gut und nuglich ift, nicht erlangen fonnen, wenn fie nichts jum allgemeinen Rugen beitragen; Selbstliebe (Diss. I, 2.) macht und nicht unfähig auch andern Gutes zu erweisen. Die Erkenntniß bes fittlich Buten liegt im individuellen Bewußtfeyn eines jeben; benn mo Fähigfeiten und Rrafte vorhanden find, tann bas Bewußtseyn berfelben nicht ausbleiben. Bum Merfmal bes Bernunftigen und Unvernünftigen nehmen wir, wenn wir rubig zu Berfe geben, nicht nur ben Werth ber außerlichen Dinge, sonbern auch ben Werth ber Sache in Bezug auf ben ethischen Charafter eines jeben. Comit hat unfer fittliches Sanbeln feinen letten Grund im Bewußtsehn ber fittlichen Fahigfeiten eines jeben. Gut und Uebel, Glud ober Unglud find ber freien Bahl bes Dlenfchen anheimgestellt, und in folden Dingen, welche in unferei Bewalt stehen, ift bas eine ober bas andre ju suchen; fo bag es auf unsere Erkenntnig und unsern freien Willen ankomint, was Dieß ift bas Sauptmoment ber gangen umfer Untheil wirb. Ethif des Epiftet, und barum beginnen fehr zwedmäßig bas Handbuch und die Differtationen (man. cap. 1. 48. Diss. I.

1. 22.) mit ber Entwicklung beffen was in unfrer Macht liegt In unfrer Gewalt fteht bas Urund nicht in berfelben fteht. theil, bas Bestreben, bie Begierbe, bie Abneigung, mit einem Bort alles mas unfer Berf ift; nicht in unfrer Gewalt ftehen Leib, Befigthum, Ruhm, obrigfeitliche Acmter, mit einem Bort alles mas nicht unfer Wert ift. Bas in unfrer Gewalt fteht, ift fret, unverbietlich, hinderniflos; basjenige aber, bas nicht in unfrer Macht liegt, schwach, unterwürfig, ber Berhinderung ausgefest, frembartig. Wenn wir nun basjenige, bas feiner Ratur nach unterwürfig ift, für frei mahnen, und bas Frembartige für unfer eigen, fo werben wir hinberniffe erleiben, trauern, und in Unruhe gerathen, ja Götter und Menschen anklagen. Wenn wir bagegen nur bas mas unser Eigenthum ift, für unfer eigen erachten, bas Frembe, wie es ift, für fremb, fo wirb und Niemand 3mang anthun, ober und verhindern, mir merben Riemanden anklagen und beschimpfen, feine Sandlung mit Wiberwillen verrichten, Niemand wird uns schaben, wir werben feinen Feind haben. Derjenige ift ber mahre Beife, welcher fein Leben ohne 3mang und Unmuth führt, feinen Raden als ein Freier gen himmel aufwärts trägt und als ein Freund Gottes empor Schaut, ohne Kurcht vor allem was fich zutragen mag; er wird fich bemühen (Diss. I, 1.) baß alles mas in seiner Gewalt fteht, im besten Bustande ift, und die andern Dinge nur so gebrauchen, wie es die Ratur gestattet; d. h. wie Gott will. Der einzige Weg (man. cap. 19.) ber uns zum mahren Gute führt, liegt in ber Berachtung alles beffen mas nicht in unfrer Gewalt fleht. Denn die Freiheit wird nicht durch Erfüllung sonbern burch Bernichtung ber Gelüste bewirft (Diss. IV, 1.); unter ben Bofen kann nie Freiheit herrschen; benn bas Uebel (Diss. III, 22.) liegt in ber Unfenninif, welche Dinge unser eigen ober frembe find, burch beren Begehren wir unfer Biel verfehlen; benn sobald wir ein Ding, das nicht von unserm Willen abhangt, hoch schäpen, verligen wir benselben. But und Uebel (Diss. II, 22. man. 1.) bestehen also vornehmlich im rechten Bebrauche unfrer Borftellungen und Beiftesfrafte und ber rechten Anwendung bes Begehrens und Abscheues; jeder Schritt ben wir in ber Tugend vorwarts machen, ift ein Schritt in ber Gludfeliafeit, wo bie Tugend wirft, geht alles gludlich von ftatten. Wenn bie Ereigniffe (man. cap. 8.) auch unfern Körper bemaltigen fonnen, fo entbehren fie boch biefe Dacht über unfern Willen, für welchen fie gleichgultig find; unfern Beift belebt ftete biefelbe Freiheit, unfer Bille fann ju nichts Falfchem gezwungen ober am Beifall bes Wahren gehindert werben. (Diss. I, 18.) hat ben eigenen Theil, welchen er von sich selbst genommen und une gegeben bat, fo eingerichtet; batte er es nicht gethan, so ware er nicht mehr Gott, weil es ihm an ber gebührenben Sorge um une fehlen wurde; es fonnte auch nie ber Wille Gottes feyn (Diss. III, 3.), und aus bem Befit bieses Rapitals zu vertreiben, weil er es völlig in unfre Gewalt gegeben hat. Der menschliche Wille erleibet nur barin eine Befchrankung, bag ihm bie Bewalt über alle außern Dinge verfagt ift.

Die Betrachtung (Diss. IV, 1.) ber Regierung und 216fichten Gottes wird bewirfen, daß wir mit feinem Willen übereinstimmen, b. h. nach einem mit ber Ratur übereinstimmenben Leben trachten; benn bazu find wir auf die Welt gefett, nicht um Rlagen gegen bie Götter zu erheben, wenn fie uns wieber nehmen, was fie uns geschenft. Mehr aber als ben rechten Gebrauch ber Borstellungen, Die Freiheit bes Willes konnten bie Botter und nicht gewähren; hatten fie es vermocht, fo hatte Beus auch unfern Leib und unfre Babe frei geschaffen; biefe Dinge gehören aber nicht une, benn fie find nur fcon gemenge ter Thon ohne Theile Gottes, aus bem fich feine freie Wefen schaffen ließen. Unsere Bestimmung auf ber Erbe, an ben Leib gebunden im Berfehre mit ber menschlichen Gesellschaft zu leben erlaubt zwar nicht, uns von ben außern Dingen ganglich zu entziehen und lodzusagen; zu ihrer Burbigung hat aber und bie Gottheit bie Bernunft (Diss. I, 20. man. cap. 6,) gegeben, welche ein System von Borftellungen, ein Zusammenhang von Begriffen und ausgestattet mit ber Fähigfeit fich felbft zu be-

عبان ا

trachten, und ben rechten Gebrauch ber Borftellungen im Berfehr mit ben außern Dingen lehren und ermöglichen wirb. (Diss. 11, 1.) wir auf einen fremten Borgug nicht ftolz fenn durfen, fo fonnen wir une boch, wenn wir une beim Bebrauche ber Borftellungen nach ber Ratur und Bernunft verhalten, mit Recht erheben; benn bann thun wir es wegen einer guten Eigenschaft, welche wir in Wahrheit zu unserm Gigenthum geschaffen und bie ein wirkliches But ift, um beffen Erwerbung wir und bemühen follen. Gegen die Dinge, welche nicht auf unfre Bahl fommen, und an fich weber gut noch übel fenn fonnen, und richtig ju verhalten, giebt und ber Phis losoph die scheinbar paradore Vorschrift, in Sachen, welche nicht auf unsern Willen ankommen, fuhn, und in folchen, welche von unferm Willen abhangen, behutfam zu fenn; baburch merben wir bas Uebel, welches auf bem bofen Willen beruht, vermeiden, und unüberwindlich seyn (Diss. I, 18.), wenn und fein Ding bas nicht in unfrer Bewalt fteht, aus ber Bemuthefaffung verrudt. Die Abiaphorie der Mittelbinge barf und jedoch nicht verleiten, in ihrem Gebrauche (Diss. II, 6.) forglos und unachtfam zu fenn, ober aus Sorgfalt um Diefelben zu Bewunberen bes Stoffes zu werben; benn ihr Befig ift fur bie Bludfeligfeit nichtsbedeutend und gleichgiltig, und Ruhnheit in ihrem Gebrauche bas rechte Mittel, fie nicht für mahre Buter ju hal-So werben wir beibes, behutsam und fuhn, und burch bie Behutsamfeit fühn fenn; weil wir gegen wirkliche Uebel auf ber Sut find, werben wir gegen folche, welche nur ben Schein bes llebels haben, und fuhn zeigen fonnen. Wie (Diss. III, 7, 8.) wir uns gegen bie verfänglichen Fragen ber Sophistif üben, follen wir gegen bie finnlichen Borftellungen tampfen; felbst bas Bergnugen barf und nicht ale Beweggrund gur Tugend bienen, benn fein Mensch wird nur bem Körper zu leben suchen. wir und gewöhnen, nur badjenige fur ein Gut zu halten, mas vom freien Willen abhangt, werben wir zunehmen, und fein anderes Brabifat mit bem Subjefte verfnupfen, ale bas, welches unfre richtige Borftellung an bie Sand giebt. In Gefang-

nif, Tob und allen Bufallen bes Lebens erfennt ber Beife gleichfalls Broben einer gerechten Regierung bes Juppiter, weil er und fähig gemacht hat, bergleichen zu ertragen, und folche Bufalle nichts von ber Ratur bes Uebels an fich haben, und unfte Bludfeligfeit nicht ftoren fonnen. Umgefehrt (man. cap. 6.) wird ber Beise beim Genug von Dingen, welche unfre Seele ergögen ober Rugen schaffen ober geliebt werben, ihre Ratur und Beschaffenheit nicht aus bem Muge verlieren, und die richtige Borftellung zu bewahren wiffen, und nicht bei ihrem Berlufte beunruhigt werben; benn nicht die Dinge, sonbern bie porgefaßten Meinungen beunruhigen ben Menschen. Go ift bet Tob an und für fich nichts Schreckliches, benn fonft ware er auch bem Sofrates fo erschienen, wohl aber bie vorgefaßte Deinung vom Tobe, bag er etwas Schredliches fen, bas ift bas Schredlichfte an ihm. Wenn (man cap. 5.) wir verhindert werden, ober Beunruhigung und Betrübnig erleiben, fo wollen wir nie andere, fondern und felbft, b. h. unfere Meinungen anklagen: feines Unglude wegen bie Mitmenschen beschuldigen, ift bie Sache bes Ungebilbeten, fich felbft, bie bes Boglings, weber fich noch andere, bie bes Ausgebildeten und Erzogenen.

Das Bewußtseyn, daß die außern Dinge keine Macht über ben freien Willen ausüben können, hilft dem Weisen (man. cap. 39.) sich nie zum Stlaven der Alffekte, welche in Ersüllung oder Richterfüllung der Begierden wurzeln, zu erniedrigen; er wird seine Begierden nach Kräften einschränken, und von den irdischen Glücksgütern nur so viele zu erstreben suchen, als zur Erhaltung des Lebens nothig sind. Sein Maßtab hiers für wird sein eigner Körper seyn, wie der Fuß das Maß des Schuhes ist; überschreiten wir diesen, so setzen wir uns unruhigen Affekten aus. Naturwidrige (Diss. III, 24.) Handlungen der Menschen durfen uns in unserm Bestreben nicht hindern, es ist unsre Bestimmung mit den andern glücklich, nicht unglücklich zu seyn. Selbst (Diss. IV, 1.) die Menschen vermögen es nicht, gegen unsern Willen uns unsre Gemüthsruhe zu rauben; weber der Blick noch die Rede oder der Umgang ist für die ans

bern fürchterlich, fowenig als bie Theorien es gegen einander Die Dinge selbst flößen Kurcht ein: weil ber eine bem andern ihren Besit verschaffen ober nehmen fann, wird er biefem jum Gegenftand ber Kurcht. Werben (man. cap. 11.) Dinge aus unferm Befige entzogen, fo wird ber Beife nie fagen, ich habe fie verloren, fondern ich habe fie gurudgegeben, er wird jebes But, fo lange es ihm jum Genuffe überlaffen ift, als fremdes Eigenthum behandeln, wie ber porubergiehende Wanderer bie Berberge. Rur mas unfer bleibendes Eigenthum merben fann, follen wir pflegen, und baburch wird berjenige Berr über alles, welcher bie Macht hat, bas was er will ober nicht will, zu erwerben ober megguschaffen; wer frei leben will, wird Dinge, die in ber Macht andrer ftehen, weber munichen noch flieben, um nicht ihr Eflave zu werben. Wenn (Diss. III, 3.) wir es so machten und une barin vom Morgen bis in bie Nacht übten, fo wurde und gewiß ein schöner Erfolg belohnen; boch laffen wir und noch immer ju fehr von unsern (noch nicht geläuterten) Borftellungen ergreifen und hinreißen. Rur in ber Schule erwachen wir, wenn es noch gut geht, von unferm Taumel; faum aber verlaffen wir diese und sehen einen in Rlage und Trauer, so rufen wir fcon wieber, wie ift es biesem so übel gegangen! Derartige nichtswurdige Begriffe auszurotten follen wir unfre Krafte ansvannen. Denn was ift Weinen und Jammern? Begriff. Bas ift Biberwartigfeit? mas Aufruhr und 3wietracht? Begriff. Bas ift es, wenn man Bant und Broceß mit euch anfangt, wenn man euch Atheisten nennt? Begriffe find bas und weiter nichts. Go ftellen wir uns Dinge welche nicht von unferm Willen abhangen, ale Gut und Uebel vor; menn wir bagegeu nur bas für foldes halten was in unserm Billen liegt, fo besigen wir eine sichere Burgichaft, bag wir ein ruhiges Berg haben, unfere außerlichen Umftanbe mogen aussehen wie fie wollen. Unsere Seele gleicht einer Schale mit Waffer gefüllt, und unfre Borftellungen ben Connenftrablen, welche auf fie fallen ; wird bas Waffer bewegt, fo scheinen fich auch bie Strahlen au bewegen, bie boch ftille finb; fo fann ber Beift allein fich truben, nicht bie Runfte und Tugenben in bemfelben gerathen in Berwirrung: ift ber Geift ftill und hell, fo find biefe es auch.

Salbheit und Unentschiebenheit im Leben weift Epiftet als .bes Menschen unwürdig zurud: Ein (man. cap. 29.) Mensch muffen wir fenn, entweder ein guter, ober ein bofer; ben vornehmsten Theil unfere Ich, Berftand und Bernunft mogen wir ausbilden, ober bie außern Dinge, entweder auf bas Innere fleißig bedacht fenn, ober auf bas Meußere, b. h. ein mahrer und ganger Philosoph ober ein Laie fenn. Der Schein (Diss. III, 24.) bestimmt ben tugendliebenben Manne nicht in seinen Sandlungen, fonbern bas Bewußtseyn ehrlich und gut zu leben, benn es gibt für ihn feinen höheren Breis als ber ift, bag er fcon und gerecht gehandelt hat. Auf halbem Wege in Erreichung des hochsten Bieles wird ber Mensch nicht ftehen bleiben, weil das Gute fich überall nur als Eines, bie richtige Borftellung fich zeigt; in allen Berhältniffen werben wir bas Bernünftige erstreben und unserm Charafter getreu bleiben. Dem vernünftigen Gefchopfe ift nichte unerträglich als was unvernünftig ift, und nur was vernunftgemäß ift, Die Natur (man. cap. 10.) hat und bagu ift ihm erträglich. nicht hilflos in bie Welt gestellt, fonbern Tugenben verlieben, um ben Bufallen zu wiberstehen und gludlich zu leben; follten . wir auf Abwege gerathen, fo mogen wir une nur ber gegebenen Rrafte erinnern. Dieser Rampf (Diss. II, 18.) mit bem Unvernunftigen ift unfer wichtigfter Streit; es ift gottliches Werf, es ift fonigliche Ehre; Freiheit, Bludfeligfeit und Seelenruhe find ber Preis, welchen man babei gewinnt ober verliert. Dente hierbei an Bott, und rufe feinen Beiftand an, wie bie Schiffleute Segen wir nur bie Furcht vor bem Tobe auf bie Seite, entfagen wir ganglich ben Dingen, bie nicht in unferer Bewalt fteben, fo wird in unferm vberften Seelenvermogen Windftille und heiterer Simmel fenn. Bewöhnen wir uns aber baran, uns überwinden zu laffen, fo wird es balb fo schlimm mit und ftehen, daß wir nicht mehr mahrnehmen wenn wir funbigen, ja felbst anfangen Rechtfertigungen unfres Berhaltens ju suchen. Befiob's Spruch wird fich an une bemabren, bas

Schaben und Roth ben Mann verfolgt, ber die Arbeit flieht. 3mar ift (man. cap. 48.) ber Rampf fein leichter, benn wir muffen babei gegen uns felbft auf ber hut fenn wie gegen einen Keind und Auflaurer; am fraftigsten (man. cap. 34. Diss. III, J.) muffen wir gegen bie Bilber finnlofer Bergnugungen antampfen und und ju schügen suchen, von ihnen nicht wie von andern finnlichen Vorstellungen hingeriffen zu werben. Tugenb ift zu erhaben und Wolluft zu thierifch, als baß fie beifammen fenn konn-Beit und Muße gur reifen Ueberlegung wird uns helfen, biefen Reind leichter ju übermaltigen. Dem Benuffe (man. cap. 20. fragm. 34.) bes Bergnugens und ber nach bemfelben unausbleiblichen Empfindung ber Reue feten wir am besten unfre eigene Freude und unfer Selbftlob entgegen, bas wir uns zollen burfen, wenn wir uns ber Sinnlichkeit enthalten haben. Sollte es uns bennoch gelegen icheinen, uns mit ber Sache abzugeben, fo feben wir zu, bag wir nicht ihren Sugigfeiten und Unlodungen unterliegen, sondern ermagen wir, wie viel beffer es fen, bas Bewußtseyn in uns zu tragen, einen Sieg über bie Ginnlichkeit erfochten und ben in une wohnenden Gott nicht burch unreine Bedanken und unfittliche Sandlungen entheiligt zu haben.

Ein hauptsachliches Sinderniß (Diss. III, 14.) für einen naturgemäßen Bebrauch unfrer Borftellungen erfannte Epiftet in ber ftolgen Buversicht und in einem verzagten Muthe, zwei Fehler, welche bie Philosophie aus bem Menschen zu entfernen hat. Stolze Buverficht ift bie Einbildung, nichts mehr zu bedurfen, verzagtes Befen beruht im eitlen Bahne einer Unmöglichkeit, bag man unter fo vielen Schwierigfeiten einen gludlichen Fortgang im Guten haben fonne. Der erfte Fehler wird zerftort indem man ben Menschen von feiner Schwäche überzeugt, eine Beschicklichfeit, welche an Cofrates fehr gerühmt murbe. Dag unfer Fortschritt ober unfre Bludfeligfeit unter biefen ober jenen Berhaltniffen fchlechterbings unmöglich fen, burfen wir nicht fur gewiß und unwidersprechlich halten, sonbern wir werben beffer nachforichen und untersuchen. Ueberhaupt wird bies unter allen Berhaltniffen gerathen fenn, benn es ift faft gleichbebeutend mit ber Ausübung ber Philosophie fich nach ber Möglichkeit zu erfundigen, nur folche Begierbe und Abscheu zu haben, welchen fein Sinbernig im Wege ftehen tann, Immerbin bleibt bie Aufgabe eine fcmierige, unfre Seele von ben falfchen Borftellungen zu reinigen. Gin wirffames Mittel hierfur, um bie Menfchen jum Bernunftigen und Raturgemagen ju führen, bietet unfer angeborener Begriff, bag But und Rugen ungertrennlich Diese natürlichen Grundbegriffe (Diss. 1, 22. II, 17) find, wie bereits gezeigt wurde, nicht als aufschließliches Eigenthum einem einzelnen Menfchen verlieben, fonbern allen gemeinfam und fonnen barum unter fich in feinem Wiberfpruche fteben. Jebermann bedient fich biefer Worter und getraut fich, biefelben auf einzelne Sachen anzuwenden, ohne gelernt zu haben, was fie bebeuten, jeber gibt fich ber folgen Ginbilbung bin, bierin Wenn auch alle Menschen erfennen, bas Richtige zu treffen, baß bas Gnte bas Rugliche, fen, und man barnach unter allen Umftanden ftreben foll, wenn Jebermann bie Schönheit und bas Beziemende ber Gerechtigfeit einraumt, fo hat und wird boch die Unwendung Diefer Grundbegriffe Meinungszwiespalt hervorrufen, und nur eine Beise ber Unwendung fann natürlich bie richtige fenn. Darum gebührt ed fich, Die irrigen Meinungen ju befampfen und die Fehlenden ju belehren. Diese Berschiedenheit und ber vielsache Wiberspruch unfrer Borftellungen (Diss. II, 17.) zwingt und, dieselben nicht als ausführlich und vollständig anquerkennen; benn wenn wir beim Gebrauch ber Worter jebesmal vollständige Begriffe damit verbinden wurden, und ber Sorgfalt unfre Begriffe ju zergliebern und zu vervollständigen nicht beburften, fonnten feine irrige Meinungen existiren; Diefe Berschiedenheit zeigt fich nur in ber Menge ber Menschen selbft, jeber einzelne findet in ber gleichen Anwendung feiner Grunds begriffe viele Sinderniffe. Ein ruhiges Berhalten werben wir baburch einhalten, bag wir bie falfchen Begriffe bei unfern Begnern zuerst widerlegen, ihnen ihre Unwissenheit flar barthun und erft nach Bernichtung ber falfchen jum Aufbau ber richtigen Borftellung febreiten. Die Philosophie zeigt une bie Bege,

(Diss. 1, 22.) wie wir von ben allgemeinen Grundsäten ausgehend durch vermittelnde Begriffe und Urtheile mahre Schluffe über Gut und Uebel erhalten. Auch die Erinnerung (Diss. II, 18.) an Beis spiele großer Manner, welche ihre Affecte und Begierben überwältigten, bas Berlangen ihnen ahnlich zu werben, und ber Bunfch uns von allem Kalfchen frei zu wiffen, wird uns bazu behilflich fenn. Saben wir (Diss. III, 25.) burch eine vorgenommene Selbsischau bie richtige Einsicht erlangt, wie weit wir im Guten fortgeschritten find, ober erfannt, aus welchen Brunben wir bas Biel nicht erreichten, fo bietet bas erfte und Ermunterung in unfern Bemuhungen fortzufahren, und erfüllt uns mit Bergnugen wenn wir gludlich find; bas andre giebt Regeln ber Rlugheit und macht und in Bufunft gur richtigeren Unwendung ber Grundfate geschickt. Wenn wir ben umgefehrten Beg verfolgen und ben Begriff bes mahren Guten auf folche Dinge amwenden, welche nicht in unfrer Gewalt liegen, werben wir leicht erkennen, wie unerträglich eine folche Lehre ware. So fehrt Epiftet immer zu bem Anfange - und Schlußsaße seiner Sittenlehre zurud, baß die einen Dinge, welche allein Werth haben, die Borftellungen und unfer freier Wille, in unserer Macht, die außern Dinge bagegen, beren Befit gleichgultig ift, Die erften führen gur Glüdfeligfeit, nicht in berfelben fteben. gur Bermirflichung bes Guten in uns felbft', fowie bas Uebel, (Diss. IV, 5.) welches allein ungludlich macht, weil es schabet und ber menschlichen Natur und Burde entgegen ift, nur in unfrer Bahl begründet liegt, und wir nur durch eigenes Berschulden zu bemfelben geführt werben fonnen (Diss. II, 16.).

In der Ueberzeugung, daß der einzige Weg zur Glückseigkeit die Freiheit unsers Willens ift, werben wir voll Ergebung den Blick zur Gottheit erheben und sprechen: mache mit mir, was du willft, ich bin mit allem zufrieden; ich bin dein und will mir nichts verbitten, was dir zu verhängen gut dünft. Führe mich, wohin du willft, kleide mich in welches Gewand du willft. Der Weise (Diss. IV, 7.) ordnet sich freiwillig als guter Bürger unter die göttlichen Gesetz, er balt den Willen Gottes für besser

als ben feinigeu, und verlangt (man. cap. 8. Diss. IV, 1.) nicht, baß bas was geschieht, so geschehe, wie er es wünscht, sondern wunscht vielmehr, daß alle Dinge so geschehen, wie fie sich ereignen. Darin finbet er fein Glud, benn wollten wir uns bagegen widersegen, fo murben wir uns außer dem Borwurf ber Rartheit, uns gegen ben Stärkern aufzulehnen, noch ben ber Ungerechtigfeit aufburben, weil Alles von Gott fommt; nur ber Thor (man. cap. 8 u. 14.) wird munichen, bag alles in ber Ratur fich nach feinem Willen richtet. Der Rluge will nur bas, mas bie Natur anordnet, um nicht bie Freiheit und Herrschaft über fich felbft zu verlieren, indem man feinen Willen ber Dacht ber Bufalle unterorbnet. Ungeachtet biefer unbedingten Refignation fonnen bie Berhaltniffe Umftande herbeiführen (Diss. 1, 29. III, 24.) welche es bem Beifen gestatten, fich ihnen burch freiwilligen Austritt aus ben Leben zu entziehen; boch wird er biefen Schritt nicht ohne bie triftigften Brunbe unternehmen. Go lange bie Bernunft es fur vorzüglicher erachtet, werben wir in unserm Rörper ausharren: nicht aus Weichlichkeit ober geringen Unlaffen follen wir zu biefem letten Mittel schreiten, weil es bem Billen Bottes zuwiber mare, welcher bie Welt und bie Menschen auf ber Erbe zu seinen Absichten nöthig hat. Wem (Diss. I, 2. 24.) aber Bott bas Zeichen jum Abzuge gibt, wie bem Sofrates, ber muß ihm wie einem Felbherrn auf seinen Befehl gehorchen. Diefe Thure fteht une immer offen; aber nicht blobe burjen wir handeln, wie Kinder die Spiele verlaffen, die ihnen nicht ' mehr gefallen. So begieb bich auch ba, wenn bir bas Leben in Wahrheit unerträglich wird, hinweg, willst du aber bleiben, so weine nicht. Die hartesten Brufungen (man. cap. 1. 3, 11. 14.) bie bas Schlidfal über uns tommen lagt, werben ben Weisen in biefem Grundsage nicht iere machen; er wird weber Gotter noch Menschen beshalb anklagen, er wird feinen Korper, feine Befundheit, sein Leben und fein Bermögen, sowie feine Freunde, Berwandten und bas Baterland als ein frembes Eigenthum anfeben, bas ihm nicht geschenft, nicht fein Gigenthum, fondern nur geliefertes Gut ift, er wird alle biefe Gater ruhigen Gemu.

thes jurudgeben, unbefummert, burch wen es ber Beber von ihm gurudverlangt. Denn (Diss. I, 15. III, 3) die Philosophie hat fich nicht anheischig gemacht, ihm etwas Außeres zu verschaffen; baburch murbe fie fich eines Dinges, bas nicht ihr Stoff ift, belaben, und wenn bas Schone und Gerechte, um bas wir uns bemühen ober das uns zufällig begegnet, nicht zugleich bas Gute ift, fo tommen weber Bater noch Bruber noch Baterland noch andre Beziehungen und ihr Berluft in Betracht. Gine lebhafte Borftellung (man. cap. 26.) ber Berganglichfeit und Beranderlichfeit alles beffen, mas wir lieben, wird uns lehren, auch einen folden Berluft ftanbhaft und ruhig zu ertragen zu wiffen, und die Rube, welche wir bei den Erlebniffen anderer bewahren, auf unfre eignen zu überzutragen, als ob fie nicht und betrafen. Darum ift es gerathen (man cap. 15.) im Leben und wie bei einem Gastmahle zu betragen: von ben herumgetragenen Speisen gelangt etwas zu bir, barnach ftrede beine Sand aus und nimm bescheiben einen Theil bavon, geht etwas porüber, fo halte es nicht auf; fommt etwas noch nicht, wornach bu begierig bift, fo wirf beine Begierbe nicht weiter barauf, sondern warte bis es an bich gelangt. Go betrage bich in Begug auf alle irbischen Gludoguter, und bu wirft ein murbiger Tifchgenoffe ber Gotter fenn. Wenn bu aber nichts von bem Borgelegten nimmft, fonbern verachtenb barüber hinfiehft, bann wirft bu nicht nur Tischgenoffe, sondern auch Mitbeberrscher ber Botter fenn. Auf folche Beife maren Diogenes und Seraflit und ahnliche nach Berbienft und Burbe Göttliche, wie fie auch genannt wurden (Diss. I, 16.).

Ausgehend von ber Ansicht, daß alle Menschen aus gleischem Grunde auf ber einen Seite bewogen werden, bemjenigen Beisall zu geben, was mit ihren Borstellungen übereinstimmt, allem andern benselben zu versagen oder mit ihrer Justimmung zurückhalten, weil die Sache noch ungewiß ift, daß auf der andern Seite aber es bei allen aus gleichem Grunde herrührt, etwas zu begehren, das sie sich als gut und begehrungswürdig vorstellen, können wir auch nicht über andre Menschen bose seyn, mit

benen wir eher gleichwie mit Blinden und Tauben Mitleid fuhlen werben und bie es eher verbienen, bag wir fie ihres Irthums überführen. Eines nur erlaubt Epiftet (man. cap. 16.) baß wir mit Ungludlichen weinen, um unsern Untheil an ihrem Miggefchice zu bezeugen, nur foll fich unfer Berg betrüben und biefe Borftellung jur Bahrheit werden. Wegen frember Lafter jedoch burfen wir unsern Borftellungen teine Gewalt wiber bie Ratur anthun, bies verriethe ein Bemuth bas gerne Unftof nimmt und einen Sang jum Saffe hat; aber nur unebein und unvernünftigen Menfchen (man. cap. 43. fragm. 70.) fommt es zu, ihre Feinde zu haffen und ihnen zu schaben, ber Beife wird ihnen, wie Juppiter ben Menschen, seine Fürsorge zuwenden, weil nicht sowohl berjenige ber nicht schaben, als wegen ber Ungertrennlichkeit bes Guten und Ruglichen ber, welcher nicht nugen fann, unfere Berachtung verbient. Diebe und Berbrecher können und nie in Sachen, welche und eigenthumlich finb, antommen, sondern nur in folden, welche nicht in unserer Gewalt fteben. Gleichgültigfeit und Nichtachtung berfelben bebingt bas nothwendige und richtige Berhalten, daß wir Niemanden wegen einer unrichtigen Sandlung gurnen, so lange wir aber berartige Dinge für groß achten, haben wir viel mehr Urfache, auf und felbst ate auf andre bose zu fenn. Die Ueberzeugung (Diss. I, 28.) daß Irrthum und Rachtheil ungertrennlich verfnüpft find, verbietet uns, auf Jemanden zn gurnen und zu schelten, Jemanden anzuklagen und zu haffen oder fich zu ärgern, felbft nicht bei unfern nachsten Berwandten. Um Fortschritte in ber Beisheit und Tugend zu machen, barf uns ber ber Wahrheit ermangelnbe Sat (man. cap. 12.) nicht auf Irrwege leiten: wenn ich mit meinem Eigenthum nachläffig umgehe, wird es mir am Lebens. unterhalte fehlen; wenn ich meinen Jungen nicht zuchtige, wird er ein Bosewicht werden. Es ift besser, ohne Kummer und Furcht zu fterben, als mit unruhigem Gemuthe im Ueberfluffe au schwelgen; es ift beffer, bag ber Junge ein Bofewicht werbe, als bag bu ungludlich bift. Fange beim Rleinen an, beine Ruhe zu bewahren; es wird bir etwas Del verschuttet, man

fliehlt dir ein wenig Bein; fprich babei, fo theuer erkauft man Leibenschaftslofigfeit, so theuer Gemutheruhe! Dem umfonft werben biese beiben Carbinaltugenben ber Stoifer nicht erworben, welche nur irrthumlich als Mittel zur Tugend bezeichnet werben fonnten; bem Stoifer ift bie Tugend Weisheit, und biese bie Freiheit, b. h. bie Befiegung ber hinberniffe, welche ber Leibenschaftslosigkeit anabela und ber Seelenruhe arapazla im Wege fichen. Sind die Hinderniffe außere, fo muß fich ber Menfch in bas Unabanderliche fügen und es ertragen; find fie innere, so foll er fle burch feinen freien Willen entfernen. Daher mablte fich Spiftet jum Bahlfpruch: avexov zai anexov, bulbe und feb Den außern hinderniffen fest ein vollkommener Menich bie ungeftorte Seefenruhe, ben innern Bleichgultigfeit ges gen bie Befühle entgegen. Darnit aber ftimmt bas von Epiftet frembem Unglude gestattete Dittleib nicht confequent überein, und er hat es mohl nur aus Rudfichten ber humanitat erlaubt. Um folder hoher Tugenden theilhaftig zu werden, ift es ein frenges Erforberniß, nicht in Born zu gerathen, wenn bein Sflave beinem Befehle nicht gehorcht: stelle bir vor, er habe bich nicht gehört, ober könne nichts von bem thun, bas bu munschest; un= gehorsames Betragen geziemt fich allerdings bem Stlaven nicht; bir aber fteht es noch viel weniger an, bich von ihm beunruhigen zu laffen.

Stets ist es die vorgesaste Meinung, welche uns eine Sache als Unglud erscheinen läßt; der Anblid (man. cap. 16) eines Menschen, der Thränen vergießt, weil sein Sohn in die Ferne gereist oder er sein Vermögen verloren hat, wird uns deslehren, daß wir uns vor dem Glauben zu hüten haben, daß dieser Mensch sich wirklich durch solche Verluste im Unglude besinde; vielmehr bei richtiger Unterscheidung werden wir dei uns sprechen: diesen drückt nicht der Unfall, welcher einen andern bei entsprechender Gemüthsruhe nicht beunruhigen wurde, nur seine Meisnung zeigt sein Schickal ihm im falschen Lichte. Darum kann uns auch kein Mensch Unrecht oder Beleidigungen zusügen; (man. cap. 20.) denn nicht bersenige, der uns schimpst oder

schlägt, mißhandelt uns, fondern bie Meinung, welche wir von folden Menschen haben, als mighandeln fie und; wenn bich Jemand gereizt hat, so wiffe, daß bich beine Meinung gereizt hat; bemühe bich also vor allem, bich nicht von ben Borftellungen hinreißen zu laffen. Ebensowenig (man. cap. 24.) barf uns ber Gebanke beunruhigen, bag wir unser Leben ohne außere Ehre und einige Bebeutung hinbringen; wenn Mangel an Ehre ein Uebel ift, fo wird bich ber andre ebensowenig in bieg Uebel fturgen können ale in bie Schande; benn Ehre ift fein mahres Gut und Unehre fein mahres Uebel, beibe rechnen wir zu ben Mittelbingen. Richt von uns hangt es ab, Ehrenftellen zu er langen, ober zu Gastmählen geladen zu wenden; nirgends aber wird berjenige unbedeutend und ohne Achtung leben, ber gerade burch bie Dinge, welche in seiner Gewalt fteben, bedeutend fenn und sich die größte Ehre erwerben muß, so daß jeder in ihm feinen herrn und Ronig zu erbliden glaubt. Wenn (Diss. III, 22.) wir ohne Berletung bes Gewiffens, unfrer Redlichkeit und unfres Chelmuthes Guter erwerben fonnen, fo werben wir und benfelben nicht entziehen, sondern ihren Besit auffuchen; verlangt man aber, bag wir um ihren Befit unfre mahren perfonlichen Guter verlieren, um biefe falfchen und fcheinbaren zu erlangen, so handelt man unbillig und unverständig.

Die höchste Stufe ber Vollkommenheit zu erreichen, ift nicht allen bestimmt, boch ist es hinreichend (man. cap. 37.) daß jeder sein Werk erfüllt; auch ohne dem Vaterlande öffentliche Denkmale zu hinterlassen, nugen wir demselben, wenn wir andre zu treuen und gewissenhaften Bürgern heranbilden; durch diese Bemühung werden wir ihm nicht unbrauchbar senn, wir übernehmen damit keine Stelle, welche unfre Kräfte übersteigt, wodurch wir und selbst nur Unehre bereiten und die Aufgabe vernachlässigen würden, welche wir mit Ehren ausfüllen können. Unfre eigne Pflicht (man. cap. 29.) erheischt es, bei jedem Geschäfte genau auszusforschen, was ihm vorhergeht oder nachsolgt, wie jede Sache beschaffen, und ob unfre Ratur ihr gewachsen sen, um nicht ansfangs bereitwillig daran zu gehen, hernach aber wenn einige

wibrige Dinge hinzukommen, beschämt bavon abzustehen; nicht alle find wir ju gleichem Berufe geboren. Ber ein Philosoph fenn will, barf nicht zu umpaffenben Dingen greifen; wachen muß er, arbeiten, von ben Sausgenoffen fich entfernen, von einem Stlaven fich verachten laffen, in allen Dingen, in Ehren Umt und Bericht jurudfteben, und nicht gegen Leibenschaftelofigfeit und Unerschütterlichkeit jene Dinge eintauschen. Beife (Diss. II, 15. man. cap. 5.) pruft zuerft feine Rrafte, um nicht aus Untenniniß feines fittlichen Bermogens fich oft in lacherliche, immer aber in ungludliche Unternehmungen ju verwideln; mancher richtet seinen Rorper babei zu Grunde und arntet nur Schande bavon; Mangel an Sachkenntniß führt uns zu Unternehmungen, welche unfre Rrafte überfteigen, Mangel an Menschenkenntnig bringt und mit Leuten in Berkehr, beren Umgang wir beffer flieben; beibe Fehler verleiten une gleich Rinbern, unfre Blane alle Augenblide zu wechseln.

Wenn unser Rampf (Diss. IV, 4.) welchen wir mit ben außern Dingen bestehen, jur Berachtung und Abschließung von bemfelbn führt, fo huten wir une, nicht in ben entgegengefesten Brrthum ju verfallen und burch Sehnfucht nach Stille und Duge, burch ben Bunfch in ber Frembe allein zu leben und ungeftor ftubieren zu fonnen, nichtswürdig und von andern abhängingt ju werben. Denn jebes außere Ding, mas es auch fen, welchem man zu hohen Werth beilegt, fest uns unter andere herab; es ift gleich verwerflich, ob wir uns unter ben Buchern vergraben ober flagen, bag und feine Beit gur Lefture übrig bleibe. Bucher gehören mit gleichem Rechte zu ben außern Dingen, welche nicht von und abhängen, wie hoher Rang und Burbe; und bei ber blogen Beluftigung welche bie Lefture gemahrt, ober bei ber Befriedigung feiner Wißbegierde fteben zu bleiben, zeigt ein froftiges, armfeliges Gemuth. Die Letture allein, welche nur eine Borbereitung jur Führung eines guten Lebens ift, fann weber erwunschten Fortgang in ber Tugenb noch Gludfeligfeit gewähren. Diese Unficht ber fentimentalen Gludfeligfeit in ber Einsamkeit tabelt Epiftet als so ungereimt, bag er ihre Bertreter mit benjenigen vergleicht, bie wenn fie im Falle find ein Urtheil ju fallen ober mit Borftellungen ju thun haben, von benen bie eine begreiflich, bie andere unbegreiflich find, ben Unterschied berfelben nicht erforschen, fonbern zuvor ein Buch über bie Begreife Die Lefture foll nicht bagu bienen, nur lichkeit lesen wollen. bas Lehrbuch zu verstehen und es andern auszulegen, sondern unfern Billen fo ju bestimmen, wie es die Philosophen vorschreiben, bei allen Dingen welche und ergogen ober Rugen verschaffen ober geliebt werden, immer zu bebenten, wie fie beschaffen find (man. cap. 3. Diss. III, 24). Dann werben wir und zu tröften wiffen, wenn unfre Freunde verreifen ober theure Bermanbte fterben, b. h. bem allgemeinen Bechsel ber Dinge folgen muffen; ber Trennung tonnen bie Menfchen fich nicht ente gieben, und barum burfen fie über ben Abschied fich nicht grae men. Wiberftand gegen benfelben mare ein Rampf gegen bie Botter, ein Auflehnen gegen beren Blane, ein verwegener Streit, ben unfre fpatesten Rachkommen noch zu bugen hatten. Es verträgt fich nicht zusammen, alt werben zu wollen und boch nic zu erleben, daß einer unfrer Lieben ftirbt Die Bergänglichkeit bes Benuffes muß uns ftets gegenwärtig feyn, burch bie Erinnerung, daß außere Guter nicht unser Eigenthum find, sondern vom Bufalle abhangen. Bei (man, cap. 12.) allen Begegniffen werden wir, in une gefehrt, ber Rrafte eingebent feun, welde wir in une ale Widerstand besiten: gegen bie Berlodungen ber Sinnlichfeit bient une bie Enthaltsamfeit, für eine muhevolle Arbeit ift uns Ausbauer gegeben, bei eintretenber Schwachheit Beduld ein Gegenmittel; haben wir uns gewöhnt fo zu handeln, fo werden uns bie Borftellungen nicht hinreißen; wir merten bei jebem Werte, bas wir unternehmen, unfern Billen auf tiefe Beife vernunftgemäß erhalten; unfre Sicherheit (man. cap. 12.) gegen bie Umftanbe, welche bei jeber Belegenheit hinbernd fich ereignen fonnen, nimmt zu, wenn wir zugleich bie Worte bingufügen: ich will nicht nur bies ober jenes thun, fonbern auf meinen ber Ratur gemäßen Entschluß behaupten und nichts thun, was meines Charafters unwurdig mare; mein Biel murbe ich

aber versehlen durch Unwillen über das was hierbei geschehen kann und wird. Selbst Krankheit (Diss. III, 24.) und Armuth schreden hierin den Weisen nicht ab: Gott verhängt sie über und nicht aus Haß, weil er seine besten Diener und seinen Sohn nicht hassen kann, noch aus Nachlässigseit, weil er die geringsten Wesen nicht vergißt, sondern um und zu prüsen und Beispiele der Ergebung darzustellen. Darum (Diss. II, 10.) würde der Weise, wenn er die Zukunst voraus wüste, selbst zu seinen Leiden und sogar dem Tode mithelsen; alles dieß ist unser Antheil nach dem Plane des Ganzen, welches den Vorzug vor dem Theile hat.

Bur Durchführung (Diss. III, 12. 13.) biefermaturgemäßen Entichluffe find Uebungen erforberlich; als moralifche Startunge. mittel muffen wir aber feine folden Dinge mablen, welche etmas Unnatürliches haben und burch ihre Geltsamfeit Erstaunen erregen, um une nicht auf gleiche Stufe mit ben Taschenspielern au fegen. Nicht alles mas fich burch Befährlichkeit ober Schwierigfeit auszeichnet, taugt ichon zur Uebung, fonbern basjenige, bas bagu beiträgt, bie Fertigfeit ju erreichen, welche fich ber Philosoph jum Biele gestedt hat. Jebe große Runft bietet bem Anfanger Unficherheit; wer querft wie ein Rranfer qu leben gelernt hat, wird bann um fo ficherer ale Befunder zu leben wiffen. Dhne anhaltenbe Uebung ift es nicht möglich, jur Bollfommenheit bes Begehrungsvermögens zu gelangen; man barf nicht ermarten, bag und eine bevorzugte Uebung in außern Dingen gur Sicherheit und Richtigkeit ber Begierben und bes Abscheues verbelfen wird. Die Macht ber Bewohnheit reißt uns in verfehrten Begierben mit Ungestum fort, welche wir mit ben entgegengesetten befämpfen und gerabe ba, wo und bie finnlichen Borftellungen am ichlupfrigften und gefährlichften werben, bienliche Uebungemittel zur Abhilfe anordnen, und wenn wir jebe Begierbe abgelegt haben, werben lauter vernünftige unfer Lohn fenn. Der mahre Abcet bemuht fich nur in Dingen, welche von feinem Willen abhangen, Begierbe und Abicheu malten zu laffen; er wird feine Bervollfommnung babin bringen, bieg vorzüglich in

folden Dingen zu vermögen, die gemeiniglich ben Menschen am schwerften vortommen; felbft wenn er Schlage erhalten hat, wirb er nur fagen: er habe eine Statue umfangen. Wenn es rathfam scheint, tann man fich nach einiger Zeit in eine Brobe einlaffen, um zu erfahren, ob die finnlichen Borftellungen noch fo leicht Rach ber Begierbe und bem Abscheu bilwie früher obfiegen. ben unfre Triebe und Abneigungen bas zweite Uebungefeld; biefe muffen wir baran gewöhnen, ber Bernunft ju folgen und nicht gur Ungeit noch am unrechten Orte noch auf unschickliche und regellose Weise rege ju fenn. Das brittte Feld machen bie Urtheile aus; in biefen foll uns bie lebung anleiten, gegen ben Schein und ben Reig ber Dinge auf ber hut ju fenn. Die leiblichen Uebungemittel, beren fich einige bebienen, fteben einer öfteren Untersuchung seines Lebens, welche ichon Gofrates bringend empfahl, an Werth bedeutend nach; fie mogen Wichtigfeit befiten, infofern fie auf bie Berichtigung unferes Begehrungsvermögens Einfluß ausüben; fobald fie feinen andern 3med haben als fich zu fpiegeln und bewundern zu laffen, fo verrathen fie einen Menschen, welcher Sang ju außern Dingen hat.

Rach erlangter Ueberwindung von Begierbe und Abscheu in außern Dingen wird bem Menschen bas gludliche Loos ju Theil, frei gu leben, b. h. gu leben wie er will, eine Freiheit, welche felbst bem Sflaven nicht verwehrt ift (Diss. IV, 1.): ihn bindet feine Rothwendigfeit, feine Bewalt, fein 3mang; unsern Trieben fieht nichts im Wege, unfre Begierben erhalten ftets was fie erstreben und unfer Abscheu lehnt immer ab, was ihm widrig ift. Diefes ichone Biel ift nur bem Guten vorbehalten, fein Bofer lebt wie er will, feiner ift frei, beffen finnliche Borftellungen und Begierben ftarter find als fein Wille; barum fuchen fie Betrübniß, Rummer und Reid heim, welche fie nicht wollen. Diese perfonliche Freiheit erringt auch ber Beise nur um ben Preis bes Fernhaltens von Staatsgeschäften und bem Familienleben, welche ihn an ber Bervollfommnung feiner felbft Darum rath Epiftet (Diss. III, 22.) von ber Che und Kinderzeugung ab; wer nach seinem Bermögen Aufsicht über

bie Menschen führt, mas fie thun, wie fie ihr Leben einrichten, weffen fie fich befleißen, welche Pflichten fie verabsaumen, ift ein größerer Wohlthater fur bie Menschheit, als berjenige, ber nur für Rachfommenschaft besorgt ift. Fur biefe findet ber Cynifer Erfat in feiner Konigemurbe, er hat alle Menschen zu Rinbern angenommen, alle Manner find feine Sohne, alle Frauen feine Töchter. Rur wenn wir einen Staat von lauter Beifen voraussegen, wo schwerlich jemand auf ben Ginfall gerathen wird, ein cynisches Leben zu fuhren, weil niemand ba mare, um beffen willen er einen folchen Stand annahme, wird ber Che und Kinderzeugung fein Sinderniß mehr im Wege ftehen. ware bas Beib bes Cynifers eine Cyniferin und feine Rinber wurden conifch erzogen werden; in ber gegenwartigen Lage muß ber Beise ohne Abhaltung ben Beschäften feines gottlichen Berufes obliegen und barf fich burch feine Brivatrudfichten in ber Erfüllung feines Umtes gestört und gebunden feben. Sogar Die Frage, ob fich ber Beife in Staatsgeschafte mischen barf, verneint unfer Philosoph; benn es giebt feinen größeren Staat als benjenigen, beffen er fich vermoge feiner gottlichen Genbung bei ben Menschen annimmt. Obrigfeitliche Burben lagt fich ber Beife nicht übertragen: es gibt feine größere Stelle, als bas hohe Umt, bas er fcon bekleibet; er foll nicht aus Engherzigfeit fich nur mit ben Burgern feines Staates, fonbern mit allen Menschen einlaffen, welche ohne Unenahme unter bem gemeinfamen Gefete ber Vernunft stehen, mit ihnen aber nicht über politische Thatigfeit ober Rrieg und Frieden, sondern über Gludseligfeit und Ungludseligfeit, Bohlfahrt und Bibermartigfeit, Freiheit und Rnechtschaft reden. Unabhängigfeit von allen Berhaltniffen wird fomit fur ben Beifen gur unerläffigen Rothwendigkeit. Die Erkenntniß, daß alle Menschen in Gott ihren Bater verehren und bas große Gemeinwesen vor den die Einzelstaaten Scheibenben Gefegen ben Borgug verdiene, mußte Epittet dahin führen, die Beschäftigung mit bem Bangen ber Sorge um bas politische Wohl und Webe eines einzelnen und fleineren Gemeinwefens voransegen. Epiftet führte somit bie ftolze Selbft-

genügfamteit bes Beifen bis jum Meußerften burch, und fchredt vor feiner Confequeng berfelben gurud: in allen Menfchen muffen wir unfre Bruber und bie gleiche Ratur achten, ihr Bohl muß uns wie unferm Bater am Bergen liegen, und wir befolgen burch biefe Sorge fein Beisviel und feinen Willen. Die Ausbildung ber eigenen geiftigen und fittlichen Bolltommenheit, Die bem Beifen ale einzige Bedingung ber Gludfeligfeit angelegen feyn muß, lagt ihm feine Beit noch bas Bedürfniß, fich um die Erziehung feiner Rinder zu fummern, und verbietet ihm, fich ihretwegen in feinem Biele ftoren ober beunruhigen' zu laffen. Epiftet (man. cap. 12. 14) bezeichnet es als Thorheit zu verlangen, bag unfre Jungen keine Fehler begeben; benn wir wollen bamit, bag ber Fehler fein Fehler, fondern etwas andres ware. Rummer und Trauer burfen wir nicht mit unfrer Beiftebruhe vertaufchen, wenn wir unfre Rinder auf bie schlimmen Bege ber Gunbe gerathen feben; es ift beffer, biefelben machfen in Buchtlofigfeit auf und werden bofe, als baß wir ungludlich werben; bie Furcht vor bem zufunftigen Schicksale ber Kinder hemmt ben Weisen nicht an der Bollenbung ber eigenen Freiheit. Roch viel weniger ift es unfre Pflicht, (man. cap. 24.) unfern Rindern ober Freunden Reichthum ober Ehre verschaffen zu wollen, welche ihnen boch nicht zur Tugend verhelfen wurden; wir verlagen ihnen beffer folche Dienfte und bewahren unser eigenes Gut; was wir felbst nicht besigen und fur werthlos erachtet haben, fonnen wir auch andern nicht geben, felbst wenn es in unserer Macht lage und unfre Freunde noch fo hilfsbedurftig erscheinen. Das Bestreben (man. cap. 23.) und baburch ihren Beifall zu erwerben, mare bie Urfache, und von unferm Innern weg nach außen zu wenden, uns von ber erften Beisheit zu entfernen und und bes frühern Buftanbes verluftig zu machen. Der Beife bebarf feines Beifalls von irgend einem Menschen: er begnügt fich damit, ein Philosoph zu senn.

Wenn Spiftet auch Eltern, Rinder und Baterland unter bie gleichgultigen Dinge rechnete (man. cap. 30. Diss. II, 4. 10.)

fo tennt er boch Bflichten, zwar feine unbebingten, fonbern folche, welche nach unfern Berhaltniffen zu ben Berfonen abgemeffen find. Der Menfch ift jur Treue geboren und fann fie nicht verlegen, ohne ber wesentlichen Bestimmung gerabe entgegen zu handeln. Unsere Pflicht verlangt, unfern Bater zu pflegen, ihm in allen Dingen nachzugeben, es zu ertragen wenn er fchimpft, felbft wenn er fchlagt; wir burfen nicht erft unterfuchen, ob er gut ober bofe ift, bie Pflichten bleiben fich gleich; wir haben unfer Berhaltniß ju ihm ju betrachten und barauf zu sehen, was unser Borfat zur Folge haben wird, wenn wir ber Natur gemäß handeln. Die Betrachtung ber Berhaltniffe wird und ftete lehren, unfre allseitigen Bflichten gegen unfre Nachbarn und Mitburger ausfindig zu machen. Haben wir (man. cap. 35.) nach genauer Brufung erfannt, bag wir etwas ju thun haben, fo burfen wir es nicht vermeiden, bei unfern Sandlungen geschen und beobachtet zu werben, wenn auch bie Menge gang andere barüber urtheilen follte. Denn eine Sandlung die immer unvernunftig ober unrecht ift, werben wir beffer gang unterlaffen; wegen einer rechten That haben wir aber nicht nothig biejenigen ju meiben und ju fcheuen, welche une mit Unrecht barüber tabeln. Wegen ber Schwierigfeit ber Runft, überall ber Ratur ber Dinge gemäß zu handeln, hat Epiftet (Diss. 1, 27.) bie Forderung gestellt, daß die Philosophen uns zuerft in ber Theorie, welche bas Leichtere ift, üben und uns hernach in die schwerere praftische Weisheit einführen. biefe schreibt bem Leben Befete vor, fur welche wir mit vielen Dingen, bie uns davon abziehen, fampfen muffen; ein Saupthinderniß bildet unfer Gigendunfel; felbft berjenige ber bie großten Kehler in feinen Werfen begeht, will fich nicht zurecht weisen laffen, und wer fich unterfteht, folche Fehler zu rugen, arntet nur Saß als Dant. Die praftische Philosophie lehrt uns bas richtige Berhaltniß zu ben außern Dingen, welche nur ben Stoff ju unfern Sandlungen abgeben. Die Gleichgultigfeit (Diss. II, 5.) welche wir der Außenwelt beizulegen haben, durfen wir nicht auf ihren Gebrauch übertragen; wir haben uns fo einzurichten,

wie es am juträglichsten ift, ba wir über unfre Werke einmal vor Gericht fteben muffen. Der Willen ber Natur (man. cap. 26.) bei allen Bufallen läßt fich leicht aus benjenigen Dingen erfennen, über bie wir feinen Streit haben. Durchbrungen von ber Ueberzeugung, baß erft aus ber praftischen Philosophie ber ausgebilbete Beise hervorgeht, ruft Epiftet (man. cap. 50. Diss. IV, 12.) bemselben ju: wurdige bich ftete ale vollfommener Mann ju leben und ale einer ber Kortschritte macht. Alles mas bir als bas Beste erschein, sen unverbruchliches Geset; wenn fich bir etwas Mühevolles ober Rühmliches barbietet, fo fen eingebent, baß jest bie Beit bes Kampfes berangekommen fen nnb fein Aufschub mehr stattfindet, daß burch eine einzige Niederlage ober ein bloges Rachlaffen beine Fortschritte gehemmt ober im fiegreichen Rampfe mit Glud geforbert werben fonnen. Daburch wurde Sofrates ein vollkommener Mann, bag er fich in allen Dingen bazu anhielt, nichts anderem als ber Vernunft zu gehorchen. Du aber, wenn bu gleich noch nicht Sofrates bift, mußt boch fo leben, wie einer, ber ein Sofrates ju fenn municht. nur auch fur eine kleine Weile feine Achtsamkeit bei Seite fest, barf fich nicht einbilben, baß er biefelbe, fobalb er nur will, wieber haben fann, vielmehr muffen wir immer baran benten, bag wir wegen bes Fehlers, welchen wir uns heute nachsehen, nothwendiger Beise auch fur bie Butunft in unserm Berhalten schlechter und nachlässiger fenn werden. fest fich die Gewohnheit, die allerleidigste fest, und nicht in Acht zu nehmen, baraus erwächst die noch üblere Bewohnheit, bie Achtsamfeit aufzuschieben, und man schiebt es immer weiter und weiter hinaus, gludlich zu fenn, anständig und ehrbar zu hanbeln und ber Natur gemäß fich zu verhalten. Bare ein Auffoub ber Achtsamfeit juträglich, so mare ein gangliches Ablegen berfelben noch juträglicher; bie Unachtfamen verrichten fein Befchaft im Leben beffer. Darum habe Acht junachft auf die allgemeinen Grundfage, um fie in fteter Bereitschaft zu haben. Kurs zweite muffen wir bebenten, wer wir fenen, mas unfre Beftimmung fen, und une bemuben nach ber Ratur unfrer Be-

ziehungen unfre Pflichten abzumeffen, endlich baraus beurtheilen mann jebe Sanblung fich ichide. Schaben bestraft uns fur ein Abgehen vom geraden Wege ber Schicklichkeit und Ordnung. ein Schaben welcher nicht von außen herrührt, fondern aus unfern Sandlungen felbft ftammt. Ift es une auch nicht vergonnt. uns por allen Kehlern ficher ju ftellen, fo liegt es boch im Bereiche unfrer Möglichkeit, es barauf abzusehen, feinen Fehler gu Es ift schon etwas Erwunschtes, wenn wir baburch. baß wir in unserer Aufmersamteit nie nachlaffen, auch nur fleinere ober wenige Fehler ablegen. Das Berschieben ber Aufmerksamkeit auf ben morgigen Tag beißt nur: heute will ich noch unbefonnen und schamlos seyn; heute foll es noch in ber Bewalt anderer fteben, mir Betrübniß zu bereiten. Belch grofes Uebel thun wir uns baburch felbst an! Bas bir morgen Rugen bringt, bringt bir heute schon viel mehr, nemlich bag bu morgen schon aufmerksam bift, und es nicht auf fernere Zeiten So hat Epiftet, welcher bie Schwächen und Reigungen bes menschlichen Beiftes in feinem Innerften belaufcht und ihnen nachgeforscht hat, in allen feinen Lehren bas Beftreben zur Geltung gebracht, ben Menschen von allem, mas außer ihm liegt, unabhängig zu machen und ihn ganz auf sich allein und sein sittliches Bewußtseyn anzuweisen. Je größere Bollenbung ber Beife in diefer Selbstgenugsamfeit gewonnen hat, um fo weniger wird er fich von ber menschlichen Gesellschaft und ben mannigfaltigen Berhaltniffen, welche bas Leben mit fich führt. losfagen. Es zeugt von einem eblen Buge im humanen Charafter unseres Beltweisen, wenn er (Diss. III, 2.) bem Beisen nicht bie Befühllofigfeit einer Bilbfaule jumuthet, fonbern an ihn bas Berlangen ftellt, bie naturlichen und gefellschaftlichen Berhaltniffe, in welchen er als Berehrer ber Botter, als Sohn, Bruber, Bater und ale Burger lebt, ju beobachten und bie Lebren bes Schidlichen nicht unberudfichtigt ju laffen. Denn (Diss. III, 2.) die Bande ber Bermanbtichaft ftimmen und gur Sanftmuth und Gebuld und ber Mensch (Diss. II, 5.) ift ein Glieb bes im engern Sinne fo genannten Staates, ber eine Rachahmung

iener großen Botter und Menschen umfaffenben Gemeinschaft ift. Einer Bogerung, unfern Freunden beizustehen ober fur bas Baterland eine Gefahr zu magen, obgleich bie Bernunft bazu rath, halt Epiftet (man. cap. 32.) bas Beispiel bes großen Bahrfagers Apollo entgegen, welcher benjenigen aus bem Tempel vertrieb, ber feinem ermordeten Freunde nicht zu Sulfe geeilt war. Beil alles was feiner Bestimmung gemäß ift, unfre Sochachtung verdient, wird ber Weise feinen Bflichten ale Gatte, Bater und Burger Genuge leiften, er wird Gott ehren, gegen feine Eltern von Dant und Liebe erfüllt fenn, überhaupt feine Triebe und Abneigungen fo beherrschen wie es die Bflicht und feine naturliche Bestimmung erforbert. Solches Berhalten (Diss. III, 21.) liefert ben Beweis, bag unfre philosophischen Stubien achte Früchte getragen haben. Richt nur um Borter erflaren ju horen, verlaffen unfre Junglinge Baterland und Eltern, fonbern um Bebulb und Dienftfertigfeit ju erlernen, Meifterauber ihre Gemuthebewegungen und Leidenschaften zu werben, einen Borrath bon Grundsagen zu sammeln, aus welchen fie ihr Leben lang Starte und Muth ichovien, um alle Bufalle zu ertragen und fich Ehre babei ju erwerben. Wer bies vermag, ben hat auch Gott berufen und er wird von ihm geführt, ale Lehrer ber Jugend aufzutreten. - Diefe Aufgabe, welche gunachft ber Philosophie zufällt, läßt sich auch im gewöhnlichen Leben anstreben und verwirklichen. Epiftet (fragm. 11.) forbert bazu auf wenn er fagt, um ungeftort und aufrieben leben au fonnen, muffen wir versuchen, alle unfre Mitmenschen zu guten berangubilben; biefer Bestimmung tommen wir nach burch Belehrung und Unterweisung berjenigen, welche gern in unfrer Wesellschaft find, und Entfernung folder, welche feinen Befallen baran fin: ben; mit ber Fernhaltung biefer wird auch bie Bosheit und Sflaverei entfliehen; mit benen aber, welche bei uns ausharren, wird Rechtschaffenheit und Freiheit zurudbleiben. Die Uebereinftimmung ber Meinungen und Buniche befestigt alsbann bie Freundschaft, welche aber nur unter Beifen bauernd befteben fann, weil fie bas Biel bes Buten, bie Freiheit bes Willens

ì

anstreben. Darauf gründet sich der Werth der Freundschaft, welche sich schwerer als die Erfüllung der Pflichten des Vaters und Bürgers mit der Bedürsnisslosigfeit des Weisen vereinen läßt; denn wenn dieser kein andres Ziel als das der Freiheit seines individuellen vernunftgemäßen Willens hat, so wird ihm kein andrer dazu dienen können noch er selbst die Hise andrer bedürfen und aufsuchen; ein Widerspruch, bessen Lösung Epistet nicht versucht hat.

Diesen Weg ber Gludseligfeit find vor une viele eble Manner gewandelt; wir, Die wie biefe erhabenen Borbilber, Kinder Gottes find und somit gleichen Anspruch auf Freiheit besitzen, werden flug baran thun, und einen biefer Charaftere ale Mufterbild aufzustellen \*), nach welchem wir leben wollen in ber Einfamkeit und im Umgange mit ben Menfchen, fur melchen Epiftet une werthvolle und schatbare Regeln ber Klugheit und Befete ber Schicklichfeit hinterlaffen hat. Lange (man. cap. 33. 44.) bei Dingen bee Rorpere ju weilen, ift ein Beichen eines gemeinen, uneblen Charafters; biefe werben wir als Rebenfache behandeln, auf bas Gemuth hingegen fen unfre gange Sorgfalt gerichtet. Reizmittel zur Bracht und Ucppigfeit merben wir ganglich vermeiben, und une mit forperlichen Ungelegenheiten nur nach Bedürfniß versehen. Ein Borzug (Diss. IV, 11.) des Menschen, welchen er von ben Göttern hat, ift bie Reinlichkeit; bie göttliche Substang, welche burch ben Bufat von Materie verunreinigt wurde, wird baher ber Mensch burch Sorge um ben ihm anvertrauten Leib nach Sabigfeit ju reinigen bemuht fenn, um nicht burch bas Aussehen von ber Philosophie Aus natürlicher Abneigung gegen alle Brahlerei abzuschreden. empfiehlt Epiftet Stillschweigen ober wenigstens nur bas Rothwendigste ju fprechen und bieg mit wenigen Worten. Selten,

<sup>\*)</sup> Man. cap. 23. Die gewöhnliche Lesart ήδη και χαςακτήςα ift finnsftorend, die Conjektur ήθων και χας. unhaltbar, benn es handelt fich nicht um die Bahl ber Denkweise, sondern um Borbilder bes Charakters: ich lese baher eldos και χαςακτήςα und fasse es als hendicabys.

wenn gerabe bie Umftanbe bagu aufforbern, fonnen wir uns in Reben einlaffen, aber nicht über alltägliche Dinge, nicht über Pferberennen und Athleten, nicht über Speise und Trant, welches bie gewöhnlichen Gegenstanbe bes Gespraches finb, am wenigsten aber über Menschen, weder lobend noch tabelnd ober fie mit einander vergleichend. Ebenso wird fich ber Weise huten, in Gefellschaften seine Thaten und Gefahren baufig und unmaßig zu erwähnen; benn fo angenehm auch ihm eine Unterhaltung von benfelben febn mag, fo unangenehm ift es andern, folche Dinge mitanhören zu muffen. Biel paffenber wird er, wenn es in seinem Bermögen fteht, burch seine Reben bie ber Unmefenden auf bas Unftanbige lenten, ift er aber von Fremben umgeben, ganglich ichweigen. Begen Erzählungen, baß gemiffe Leute und Bofes nachreben, ift eine Bertheibigung wegen ber Bormurte nicht gerathen, sondern barauf zu antworten: bie übrigen mir anklebenben Fehler maren jenen Leuten unbefannt, fonft hatten fie auch diese angeführt. Gefährlich ift es, in schandlichen Reben auszuschweisen; bei berartigen Borfällen geziemt bemienigen, ber fich barin vergangen hat, ein Berweis; wenn es die Umftande nicht gestatten, fo foll unfer Stillschweigen ober Errothen und unfre umvillige ernfthafte Miene bas Digvergnügen barüber anfündigen. Saufiges und ausgelaffenes Lachen fteht keinem Beisen an; ebenfo fern fen es von ihm, Lachen zu erregen. Dieß ift ein schlupfriger Charafterzug, ber leicht gur Bemeinheit verführt und jugleich bie Achtung feiner Bertrauten schwächt. In die Borlesungen prahlerischer Sophisten begieb bich nicht auf eine unbedachtsame und leichtsinnige Beise; bewahre bort ben Ernft und die Burbe, ohne läftig ju werben. Der öftere Besuch ber Schausviele erscheint nicht nothig, wenn es aber einmal bie Umftande verlangen, fo zeige Riemanden ein besonderes Intereffe baran, ale bir felbft; muniche, bag nur geschehe, mas wirklich geschicht, und bag nur biefer ben Sieg bavon tragt, ber ihn bavon tragt; fo wird bir fein Sinberniß Enthalte bich aber ganglich, jemanden zuzurufen, augulachen ober in befrige Bewegungen zu gerathen; nach bem

Beggange unterhalte bich nicht viel über bas Borgefallene, infofern es nicht zu beiner Befferung bient. Denn baraus murbe erhellen, bag bu bas Schauspiel bewundert haft und bu ron ber Begierbe eines außern Gutes gefeffelt bift. Beim Umgange mit Bornehmen ftelle bir alle Bufalle, Die eintreten konnen, vor, und bu wirst ertragen, was fommt, und nicht klagen, baß fich bein Besuch nicht ber Dube lohnte; erwäge aber auch, mas Sofrates ober Beno in biefer Sache gethan hatten, und bu wirft nicht verlegen fenn, von ben eintretenben Umftanben auf geziemenbe Beife Gebrauch ju machen; anders handeln, wurde einen Ungebildeten verrathen, welcher bie außern Dinge au fehr Beigere bich bes Eibschwurs ganglich, wo nicht, so viel bir möglich ift. Gaftmahler bes großen Saufens und ber Ungebilbeten schlagen wir fluger aus; wenn aber eine festliche Beit fommt, werben wir babei unfre Aufmertfamfeit anftrengen, um nicht in Gemeinheit zu verfallen; benn jeber welcher fich mit einem unfaubern Befellen in Berbindung einläßt, wird besubelt, fo rein er auch zuvor gewesen fenn mag.

So hat Epiftet (Diss. 1, 2.) in seiner Ethif jebem bie Rolle angewiesen, welche er nach feinem Vermögen ausfüllen fann und foll; jeder wird es an fich felbst inne werben, was fein individueller Charafter verlangt; gleich wie ber Stier bei ber Unnaherung bes Lowen felbft bie Starfe und ben Muth in sich fühlt, so bleiben Niemanden die ihm von Natur verliehenen Fähigfeiten und Rrafte verborgen; allein ein Stier wird nicht auf einmal ein Stier und so wird man nicht auf einmal ein tapferer und tuchtiger Mann. Die Starfe wird burch Uebung erworben; tonnen wir auch bas hochfte Biel nicht erreichen, fo burfen wir boch bas Streben nach ihm nicht aufgeben. Dhne nur ben Bersuch zu machen, ber Ethik eine wissenschaftliche Begrundung ju geben, führt Epiftet feinen Beifen unmittelbar in bie Schickfale bes Lebens ein, und lehrt ihn ben Weg, mit Ueberwindung ber bem Menschen anhastenden Schwachheiten und Bebrechen bie Bludfeligfeit ju suchen und ju finden, nicht in ber Erscheinungswelt, sonbern in ber Bestimmung ber fittlichen

Bollfommenheit, welche jeber in fich tragt. Epiftet hat es verfcmaht, ein fustematisches Lehrgebaube aufzuführen, um nicht in ben Stolg ber Philosophen feiner Beit zu verfallen; nirgende (man. cap. 46.), fagt er, follen wir uns den Titel eines Philosophen anmagen, noch viel bei Ungeweihten von Lehrfagen fprechen, sondern nach benfelben handeln, in treuer Rachahmung und Erinnerung an Sofrates, welcher auch überall alles Brahlerische von sich fern hielt. Auf ben außern Unschein hin (Diss. IV, 8.), ben einer mit vielen gemeinfam hat, ift weber Lob noch Tabel erlaubt; ber Begriff lagt fich aus bemfelben nicht abnehmen; nicht jeber, ber ben Mantel anlegt und haare und Bart wachsen läßt, ift ein Philosoph. Wenn bu (man. cap. 13.) in Beisheit und Tugend vorwärts schreiten willst, so ertrage es gedulbig, wegen außerlicher Dinge für unvernünftig und thöricht gehalten zu werben; bemuhe bich nicht um ten Schein, als wußtest bu etwas; wenn bu auch einigen etwas ju febn scheinft, fo bege gegen bich felbst Diftrauen. Es ift nichts Leichtes, ben ber Natur gemäßen Borfat und bie außern Dinge zugleich ju behaupten, es ift vielmehr eine nothwendige Folge, baß wer bas eine mit Corgfalt betreibt, bas anbre vernachläffigt. Biel beffer macht (man. cap. 22.), wer Neigung jum phhilophischen Studium hat, fich barauf gefaßt, bag man ihn verlachen, viele seiner spotten und fagen werben: ploglich ift er als Philosoph jurudgefommen, ober mober biefe ernfte, gelehrt scheinenbe Miene? Du aber halte an bem, bas bir bas Befte ju fenn scheint, fest, als ob bu von Gott auf biefen Poften ber Beisheit gestellt mareft, bedente zugleich, bag, wenn bu auf bemfelben feft beharreft, gerade bie, welche bich fruher verlachten, bich später bewundern werden, bag bu aber, wenn bu ihnen unterliegst und vor ihrem Spotte bich zurudziehst, boppelt verlacht werben wirft. Erfüllt von ber Wichtigfeit feiner Lehren ermahnt Epiftet (man. cap. 50.) feine Schuler, feinen Bortras gen gleich Befegen nachzukommen, ale ob fie gottlos handelten, wenn fie einen seiner Lehrsage übertreten. Bas man auch von ihnen fagen mag, fie mogen fich nicht baran fehren; benn bieß ift nicht ihre Sache. Niemand verschiebe es länger, sich in den Besit des größten Gutes zu setzen, sich eines naturgemäßen Lebens zu besleißen, und in keinem Stücke die unterscheidende Bernunft zu verletzen. Du hast, ruft Epiktet aus, die Lehrsätze empfangen, nach denen du dich bilden sollst; und du hast dich nach ihnen gebildet, welchen Lehrer erwartest du noch, auf den du deine Besserung verschieden wolltest? Du bist kein Jüngsling mehr, sondern ein vollkommener Mann, wenn du dich also immer noch vernachlässigt und forglos dahin lebst, immer Aufsschub über Aufschub und Borsat über Borsat häusest, und einen Tag nach dem andern festsetzest, an dem du auf dich Acht gesben willst, so wirst du unvermerkt gar keine Fortschritte machen, sondern als Ungebildeter leben und sterden.

## Rritit ber Philosophie Epiftet's.

Die vorstehende Darftellung bemeift, bag fich Epiftet einer. feite vielfach in feinen Lehren an Die Stoifer anlehnte, andrerfeits aber eine gleich ftarte Reigung zur Ascetit ber Cynifer in fich fühlte, mit beren Ramen er häufig den mahren Beisen begeichnet (Diss. 1, 24, III, 22, IV, 8.). Auf chnischem Boben steht Epiftet baburch, baß er bie Wiffenschaft nicht mehr als Selbstzwed gelten läßt, und aller Theorie nur untergeordnetes Interesse beilegt; die Philosophie wird von ihrem himmlischen Sipe herabgezogen und finkt burch ihre auf bas praktische Beburfniß angewiesene Bestimmung jur Lebensweise herab; gewiß nicht zu ihrem Bortheil! Diefe Erscheinung mag ihren Grund und ihre Entschuldigung jum Theil im Leben und Charafter bes Philosophen selbst finden, welcher im niedrigsten Stande geboren und von ber Barte bes Schidfals verfolgt, fich bestrebte, sich gegen alle Anfälle und Leiden Gleichaultigkeit zu erwerben und allen seinen Mitmenschen gleiche Burde juguerfennen. Derfelben Schule gehört Epiftet's Lehre von ben allgemeis nen Begriffen an, welche bie Grundlage feiner gangen Ethit bilben; aus berfelben Quelle ftammte bie Bedurfniflofigfeit und Gelbft. genugfamfeit bes Tugenbhaften, ber allein ber Beife fenn fann;

jurudgezogen von ber Außenwelt in bas Bewußtsehn seiner moralifchen Selbftbeftimmung ichafft er burch bie Kreiheit feines Billens bas Gute in seinen Sanblungen zur Wirklichkeit, und halt bas Bofe ober Uebel von fich fern; bie außern Guter ftoren feine Unempfindlichkeit gegen ihren Besit nicht, felbft bie, welche ber Zufall ohne unfre Beihilfe geschenft hat, weist er als gleich: gultige Dinge jurud. Die Schroffheit bes Chnismus versuchte Epiftet burch milbere Lehren ber Stoa ju magigen und beibe Spfteine baburch in eines zu verschmelgen: Die Keffeln (fragm. 10.) unfres Beiftes laffen fich burch Belehrung und Erfahrung lofen, ber Benuß ber außern Buter, bie auch eine Babe Bottes find, ift gestattet unter ber Bedingung, bag er einem veri nunftgemäßen Leben nicht hinberlich wirb. Dem Beifen liegen außer ber vorzüglichsten Sorge seiner eigenen Bollfommenheit Bflichten ber Bermanbtschaft und Freundschaft ob, in ber mensche lichen Befellschaft, wo alle als aus berfelben Quelle entsproffen fich ale Glieber eines großen Bangen zu betrachten und zu schähen haben, hat er als Burger biefes Bangen und bes fleineren Baterlandes biejenige Stelle einzunehmen, bie ihm bie Gottheit zugewiesen hat. Gine weitere Hauptquelle war Epiftet bie fotratische Philosophie; nach beren Borgang verschmähte er ein spftematisches Lehrgebaube, und hielt fich besonders fern von allen speciellen physifalischen Untersuchungen. Gine anbre Sauptabnlichfeit beiber Lehren beruht in ihrer reinen Anficht von Gott: ohne in offenen Rampf mit bem alten Bolfeglauben zu feiner Ausrottung zu treten, mar es beiber Bestreben, eine hohere und eblere Unficht über bie gottliche Ratur ju verbreiten, beibe ermahnten einbringlich an ben Gott, welchen jeber in feinem Innern mit fich trage, ben Damon. Die Wahrheit ber Erfennts niffe, worin fur Sofrates bie Sittlichfeit unfrer Berte begrunbet ift, entspricht bei Epiftet ber Richtigfeit ber Borftellungen, welche ein richtiges Sandeln zur Folge haben. Unverfennbar ift in ben spärlichen Untersuchungen über physische Fragen Heras flit's Einfluß. Die unbedingte Unterwerfung aller Ibivibuen unter bas allgemeine Weltgesetz war schon ein Sat bieses Phis

losophen, indem er aus bem Kluffe ber Dinge bie allgemeine Bernunft allein ale bas Unveranderliche und fich Gleichbleibenbe Die Berwerfung bes Unfterblichkeitsglaubens, bie Rudfehr ber Seele nach ihrer Trennung vom Körper in bie Weltfeele und Elemente, ber gottliche Urfprung bes Menfchengeiftes, bie Beltverbrennung, alle biefe Lehren haben ihre Duelle in ber heraflitischen Philosophie, fur welche zwar biese Fragen ungleich höheres Intereffe boten, weil ihr bie Ratur bas Sochfte war, biese abet bei Spiftet unter ber Regierung ber Borsehung' Mit Blato ftimmt Epiftet besonbere in ber Forberung eines naturgemäßen Lebens und in feiner Unthropologie überein: er unterscheibet scharf ben aus Thon gebildeten Korper, melder ber außern Rothwenbigfeit unterworfen unter bie Mittelbinge zu rechnen ift, vom vernunftgemäßen Billen als bem allein Freien; bie Seele, bie an ben Leib gebunden, wunscht Bereinigung mit ihrem gottlichen Urfprunge. Um weniaften tonnte ber ibeale Charafter ber Philosophie Epiftet's von bem Realismus bes Aristoteles in sich aufnehmen, ober sich ihm nabern. Durch feines ber vorhandenen Spfteme zufrieden geftellt und burch ben ihm von Natur verliehenen Sang ju philosophischer Thatigfeit angespornt, fuchte Epiftet auf Grund ber vorgefunder nen Lehrgebäube ein neues zu erbauen und in beffen Mauernfich und feine Beitgenoffen por bem Berberbniß feines Sahrhunberte zu schüßen und zu retten. Bon Unfang an waren wegen feiner praftischen Tendeng bie ebelften Manner bem Stoicismus ergeben, und biefer hatte fich auch in ber Raiferzeit in Achtung erhalten und als vorzügliches Pallabium gegen bie Berfolgungen und Graufamfeiten ber herricher Rome bemahrt. Darum mablte auch Epiftet biefe und bie viel ftrengere Lehre bes Chnismus gur Grundlage, auf ber er seine neue Lehre aufbaute; bie ihm angeborene Milbe und Rachstenliebe fonnte jedoch nicht mit ber Schroffheit ber beiben Schulen fich begnugen, ber Materialismus ihrer religiöfen Unfichten wiberftrebte feiner fittlichen Unschauungeweife. So fam Epiftet bagu, ber Philosophie eine religiose Grunblage zu geben und ihr ein mpftisches Geprage aufzubruden, welches

nicht burch leichtfertige Handlungen entheiligt werben foll. Beife tritt auf ale Briefter und Berold ber Gottheit, burch feinen Mund wird die gottliche Wahrheit verfundet, welche ben schwachen, irrenden Menschen auf die Bahn der Sittlichkeit lei-Das Bedürfniß einer reineren und troftreichen Beltanschauung und die angestrebte Besserung der Menschen bestimmte Epiftet jum Eflefticiomus, ohne hierin ber Brundlage feiner Lehre untreu ju werben, beren Bollenbung er und im Bilbe eines achten Conifers preifend vorführt. Unter allen Beisen bes Alterthums verbiente Sofrates nach Epiftet's Anficht bie Krone burch fein unausgesettes Bemuben, gegenüber bem Aberglauben feiner Beit reinere Unschauungen über bas Befen ber Bottheit und ihr Berhaltniß jur Welt und ben Menschen ju Die spatere Beimischung frember auslandischer Religionslehren in die Philosophie war Epiftet unbefannt; er hielt feinen griechisch-romischen heibnischen Standpunft feft; Die Läugnung ber Unfterblichfeit und die Erlaubniß bes Selbstmorbes schloffen ichon jebe Unnaherung an bie jubifche ober driftliche Offenbarung aus. Die driftliche Religion mar ihm perschloffen, und beghalb find feine erleuchteten Lehren von ber Gottheit und bem Urfprung und ber Bestimmung bes Menschen nur um fo höher zu stellen und zu schäpen, und fein Charafter wegen eines fittenreinen Lebens ju preifen. Auch Gpiftet gehört bem Rreise fener Sterne an, welche nach gottlicher Fügung in ben bedeutendsten Beisen bes Alterthums ber Menschheit voranseuchteten; mit Recht verbient er auch die hohe Achtung, welche jede Beit ber Philosophie berselben gezollt hat; feine Schriften, hoch gefeierte und viel gelesene Bucher bes Alterthums, aus melchen Taufende Troft und Starfung in ben Leiben ihres Lebens suchten und fanden, wird auch die Rachwelt noch als Rufter von Reinheit und Cbelfinn bes Menschengeiftes unter ben fcmeren Sturmen einer verberbten Beit bewundern.

## Bemerkungen über die Entwicklung der Naumborstellungen.

Bon Prof. Dr. Eruft Mach.

Ich wurde die folgenden Zeilen nicht publiciren, wenn ich nicht der Anficht ware, daß sie doch manche anregende Gedanten enthalten, die sich insofern seltener barbieten, als sie aus einer gleichzeitigen Beschäftigung mit Physik und Psychologie hervorgehen.

Der Blinde macht die Erfahrung, daß er gewisse Mustelsanstrengungen vornehmen muß, um den Tisch, die Thure, das Fenster zu tasten. Unter gewöhnlichen Umständen ändern sich seine Tastempsindungen nicht ohne entsprechende Mustelanstrengunge. Unter geänderten Verhältnissen können jedoch ganz dieselben Mustelanstrengungen zu sehr verschiedenen Tastempsindungen Beranlassung werden. Es wird demnach möglich seyn in dem Gewühl der Empsindungen das System der Mustelempsindungen von den Tastempsindungen, welche zufällig damit verknüpft sind, zu sondern. Dieses System von Mustelempsindungen ist wohl die Grundlage der ersten Raumvorstellungen auch beim Sehenden.

Einen weitern Beitrag liefert bie Sautempfinbung. Rebe Sautstelle fann außer verschiebenen Taftempfindungequalitäten noch eine Empfindung entwideln, bie mit ber hautstelle unver-Diese Sautempfindungen zweiter Reihe fpielen andert bleibt. nun biefelbe Rolle wie oben bie Mustelempfindungen. fonnten ben erfteren Raum ben Dustelraum, ben zweiten ben Sautraum nennen. Jebenfalls find bie hieher gehörigen Raumvorftellungen noch am wenigsten flubirt. In mancher Begichung jeboch nahert fich bas mas bie haut leiftet, bem mas ber Be-Man fann an ber baut zum Theil fichtefinn bervorbringt. ähnliche Erscheinungen aufweisen wie an ber Nethaut. Befannt ift, bag ein Stabchen, welches man zwischen bie Spigen bes Beigfingers und bes barübergelegten Mittelfingers legt, wie zwei 15 \*

Stabchen, bei gleicher Stellung ber Finger von ben beiben Außenseiten angelegt wie ein Stabchen empfunben wirb.

Die Nethaut liefert einen Raum ben wir mit hering ben Sehraum nennen wollen. Er entsteht, indem, wie aus stereoscopischen Bersuchen genügend klar hervorgeht, sebe Nethautsstelle außer einer veränderlichen Lichtempfindung auch noch eine veränderliche höhen s, Breiten und Tiefenempfindung entwickelt. Die so gebildeten Raumvorstellungen sind wesentlich verschieden von dem geometrischen Raume, welchem ich Messe aum nennen möchte. Dies äußert sich auch beim Gestaltensehen.

Schon in einer alteren Rotiz habe ich versucht, einige Thatsachen bes Gestaltensehens aus bem psychologischen Reproductionsgesetze und ber verticalen Symmetrie bes Augenmusselssyftems zu erklären. Wie ich mich seither überzeugt habe, ist bie verticale Symmetrie ber beiben Nethäute und die vertical symmetrische Vertheilung gewisser Empfindungen in berselben in dieser Beziehung noch weit wichtiger.

Die gerade Linie wird geometrisch befinirt als die Kürzeste zwischen zwei Punkten, was schon deshalb sonderbar ift, weil alle Längenmessung schon die Gerade voraussetzt. Psychologisch hat diese Definition gewiß keine Bedeutung. Ich habe schon früher erwähnt, daß man die Gerade so legen kann (verstical oder horizontal) daß ihre beiden Nethautbilder gleichzeitig auf identische oder symmetrische Stellen sallen. Dies ist es was der Geraden psychologisch einen Borzug gibt vor andern Eurven und dieser psychologische Borzug ist nicht ohne Bedeutung für die Geschichte der Geometrie.

Die Neigung ober Steigung ber Geraben wird empfunben als Abweichung von ihrer Symmetrielage zu beiden Nethäuten. Wie kommt es aber, daß die geneigte Gerade, beren Bild auf ganz andere Rethautstellen fällt, noch Gerade ernannt wird? Das Bild berselben Geraden nimmt bei Bewegungen nacheinander alle möglichen Lagen auf der Nethaut ein. Auch wirft oft eine Gerade im Raume auf die eine Nethaut ein verticales, auf die andere ein geneigtes Bild. Durch biese oftmalige Berknüpfung muß die geneigte Gerade fehr lebhaft an die verticale und horizontale Gerade erinnern d. h. fie muß ihr ähnlich erscheinen. Allerdings scheint dies nicht erschöpfend zu feyn.

Man kann bie Gerade psychologisch befiniren ale bie zu fich felbft symmetrische Linie. Die Rrummung einer Linie wird bann empfunden ale Abweichung von ihrer Symmetrie ju fich felbst. - Die Gleichung einer Linie sein y = fcx). 3ch habe mich oft gefragt, weßhalb gerabe ber erfte Differentialquotient  $\frac{dy}{dx}$  als Steigung, ber zweite  $\frac{dy^1}{dx^1}$  als Krummung bem fichtbar ift, und warum bie bobern Differentialquotienten für bie Augengestalt ber Curve mochte ich fagen bedeutungelos find, während fie fur die geometrifche Bestalt fehr characteristisch fenn können. — Auch mein Freund Josef Popper hat schon vor mehreren Jahren unabhängig von mir bieselbe Frage im Bespräche vorgebracht, ohne bag wir jeboch bamals beibe im Stande gewesen maren une hierüber Rechenschaft zu geben. -3ch glaube nun die Sache aufzuflaren indem ich fage, bas Auge. empfindet nicht ben zweiten Differentialquotienten, welcher Sache der Rechnung und Meffung ift, sondern es empfindet die Abweichung einer Linie von ihrer Symmetrie ju fich selbft.

Wie kommt es, daß die Geometrie sich früher an die Untersuchung ahnlicher Gestalten gemacht hat als an Gestalten von anderer Berwandtschaft z. B. Affinität und Collineation? Bohl ist die Einfachheit der Messung und Rechnung ein Hauptgrund. Allein schon der bloße Rame Aehnlichkeit beweist, daß hier noch etwas zu sinden ist. Die Aehnlichkeit fällt auch dem auf der gar nichts von Geometrie versteht. Stereoscopische Bersuche lehren, daß ein und dasselbe Nephautbild bald größer bald kleiner aber immer nur zu sich ähnlich empfunden werden kann. An den Stellen eines Rephautbildes können also dieselben Hosen und Breitenempsindungen entwickelt werden, wie an den entsprechenden Stellen eines größeren oder kleineren geometrisch

ähnlichen Rethautbildes. Dies ber psychologische Grund ber Aehnlichkeit.

Die Achnlichfeit fällt uns auf bei Gestalten von gleicher Lage. Bei Gestalten von ungleicher Lage, welche nicht so oft vorsommen wie die Gerade, gehört besondere Erfahrung dazu um die Achnlichseit zu erkennen. Es gibt Scherzbilder welche aufrecht eine andere Bedeutung haben wie umgekehrt. Man erkennt hier nicht die geometrische Achnlichkeit (gleichzeitig Congruenz) des aufrechten Bildes zum verkehrten.

Bu ben Raumvorstellungen ber Geometrie gelangen wir burch bas Anlegen bes Maaßstabes, burch Ersahrungen bie nicht vorzugsweise am eigenen Organismus gemacht werden. Die Länge ber Linien wird gemessen burch Anlegen von kleinen geraden Linien als Maaßstab, ber Flächenraum burch Auslegen von Quadraten, ber Körperinhalt durch Einlegen von Bürfeln. Das wirkliche Anlegen bes Maaßstabes genügt um alle geometrischen Säpe abzuleiten. Es ist unwesentlich, daß man bequemere Methoden eingeführt hat.

Dem Meßraume entsprechen Empfindungen also nach Borstellungen des Sehraumes. Kennt man diesen Zusammenhang einmal aus der außern Ersahrung, so kann man in der That Lehren der Geometrie aus dem Sehraum ohne weitere Juziehung der außern Ersahrung ("a priori") ableiten. Die a priori entwickelten Wissenschaften sind auch Ersahrungswissenschaften, nur tragen wir das Experimentirmaterial in unserm Organismus herum.

Sind die Lehren der Geometrie einmal entwidelt, fo ift es gleichgültig wie fie gewonnen werden. Sie konnen dann durch den Taftfinn so gut bestätigt werden wie durch den Bessichtsfinn.

Ich meine nun, man könnte in ber Stufenleiter ber Raumvorstellungen noch weiter gehen und so zu Borftellungen gelangen, beren Inbegriff ich ben physikalischen Raum nennen möchte.

Es fann hier nicht meine Absicht fenn unfere Begriffe

von Materie zu kritistren, beren Unzulänglichkeit ja bereits ziemslich allgemein gefühlt wird. Ich will blos meinen Gedanken klar machen. Denken wir uns also unter Materie ein Etwas, in dem verschiedene Zustande eintreten können. Denken wir etwa der Einsachheit wegen an einen Druck in derselben, der größer oder kleiner werden kann.

Die Physif ist seit langer Zeit bemüht die Wochselwirfung, Wechselanziehung (gegenseitige Beschleunigung, gegenseitigen Druck) zweier materieller Theilchen als Kunction ihrer Entsernung (also räumlichen Beziehung) auszubrücken. Die Kräfte sind Functionen ber Entsernung. Run können aber die räumlichen Beziehungen der materiellen Theile boch nur an den Krästen ersannt werden, welche sie auseinander ausüben. Die Physis strebt also vorläussig nicht nach den Grundbeziehungen der Materien, sondern nach der Ableitung von Beziehungen aus andern schon gegebenen. Es scheint mir nun, daß das Grundfrastgeses der Natur nicht mehr die räumlichen Beziehungen der Materien enthalten dürste, sondern uns mehr eine Abhängigseit zwischen den Zuständen der Materien aussprechen müßte.

Wären die materiellen Theile des ganzen Weltalls in ihren Raumlagen einmal befannt, sowie ihre Kräfte als Functionen biefer Raumlagen, so könnte die Mcchanif ihre Bewegung vollfommen angeben b. h. sie könnte für jede Zeit alle Raumlagen aussindig machen, oder alle Raumlagen als Functionen der Zeit binktellen.

Bas bedeutet aber die Zeit für das Weltall? Dies ober jenes ist eine Function der Zeit, heißt, es hängt von der Lage des schwingenden Bendels ab, von der Raumlage der freisenden Erde u. s. w. — Alle Raumlagen sind Functionen der Zeit heißt also für das Weltall, alle Raumlagen hängen von ein and der ab.

Da aber bie Raumlagen ber materiellen Theile nicht ans bers erfannt werben fonnen als an ihren Zuftanben, so fonnen wir auch sagen, alle Zuftanbe ber materiellen Theile hangen von einander ab. Der physitalische Raum, ben ich im Sinne habe (und welscher zugleich die Zeit in sich enthält) ift also nichts anderes als Abhängigfeit ber Erscheinungen von einanber. Die vollendete Physit, welche biese Grundabhängigseit tennen murbe, hatte feine besondern Raums und Zeitbetrachtungen mehr nothig, benn diese waren ohnehin schon mit erschöpft.

So grob nun ber mitgetheilte Gebankengang und so trivial vielleicht bies Resultat auch erscheinen mag, so habe ich bife Ueberlegung bei meinen physikalischen Studien boch auch sehr nühlich gefunden.

Manches in der Physik noch Rathselhafte z. B. das Webersiche electrodynamische Geset wird sich unter dem Einslusse dieser Ueberlegung klarer gestalten. Wenn man sich dieher die physikalischen Erscheinungen mit Einschluß der chemischen mit Borliebe als Bewegung, Rebeneinanderlagerung u. f. w. gedacht hat, so wird man vielleicht nicht ohne Vortheil versuchen sich Bewegungserscheinungen etwa chemisch zu benken. Das Licht soll Schwingung senn. Wir wissen das durch Licht der Chemismus angeregt werden kann. Warum könnten wir uns das Licht nicht als rasch wechselnde ansangende chemische Trennung und Verbindung benken?

Bemerkungen über die Anwendung der Logik auf die Naturwissenschaft, mit besonderer Nücksicht auf einen Versuch naturwissenschaftlicher Analyse des Freih. v. Leonhardi.

Bon Prof. Dr. Schliephate.

Die Logif hat bas Wesen bes Denkens und Erkennens zu erforschen und baraus zuhöchst die Gesetze ber wissenschaft- lichen Erkenntniß zu entwickelen. Sie findet Anwendung in allen Erkenntnißgebieten ohne Ausnahme. Dadurch find bie einzelnen Wissenschaften in innige Beziehung zu ber Philosophie

gesetzt und werben in bemselben Maße, wie sie von ber Philossophie sich lossagen, auch bes echt wissenschaftlichen Geistes entsbehren. Wer vermeint, ohne die Hauptlehren des Denkens mit dem natürlichen Seyn des gemeinen Menschenverstandes in den Tiefen der Forschung auszukommen, der stedt in dem Irrthum des Naturalismus, der, einem blinden Triede folgend, das herrslichte Wertzeug der menschlichen Vernunft, das Wissen und Biel und Weise ihres Thuns verschmäht.

Die logischen Beiege aber werben verschiebentlich angesehen, je nach bem Begriff, ben man von ber Logik felber hat. Für ben einen find es bloge Borftellungsformen, allgemein und nothwendig, aber lediglich subjective Berfahrungsweifen, Die Logif alfo, von fachlichen Erfenntnigbestimmungen absehenb, eine 216ftraction ber intellectuellen Formen. Für ben anbern bagegen find die logischen Gesetze Bestimmungen bes Wesens felbft, bes Sepenben und folglich bes ju Denfenben, fie gelten ihm als Belt - und Lebensgesete. Es ift bei biefer Unficht nicht nothig, fo weit zu gehen, als Hegel that, um Logif und Metaphysik ju einer einzigen Biffenschaft aufgehen zu laffen. Denn nicht bie gange Metaphpfit faut in bie Logit, fonbern fie greift nur foweit in biefe ein, ale ihre Begriffe ale Erfenntnigprincipien aufzunehmen find. Der Standort ber-wahrhaft speculativen Logit ift der hohere, ihr Umfang ber weitere, fie nimmt bie Aufgaben ber formell abstracten Logif, von ihrer Gingeschränktheit und Durre befreit, in die ihrige auf, beibes, bas Subjective und bas Objective in ber Ibee ber Bahrheit nicht blos bogmatifch in Parallele ftellend, wie wir es bei Schleiermacher und seiner Schule sehen, sonbern fie ale mesentlich und untrenns bar geeinigt erfennend.

Seitbem bie Logif in ber beutschen Philosophie, wozu schon in Kant ber Anstoß lag, die Banden bes abstracten Formalismus durchbrochen hat, muß man die Forderung aufrecht erhalten, daß sie auch für die Erweiterung des Erfenntnißinshaltes Anweisung gebe, was sie nur leisten kann, wenn sie in ihren Leitbegriffen die Grundzüge des Wesens, der Wirklichkeit

bes Lebens erfaßt, die dann in den verschiedenen Wissenschen zu mannigsaltiger Anwendung kommen. Bon der gemeinen abstracten Logik ist in der eigentlichen Gedankensindung kaum ein Ruben zu erwarten; ihr Gebrauch ist mehr ein äußerlicher, um den vorhandenen Gedanken Gestalt zu geben. Ober hätte ihr Spllogismus in der eigentlichen Erforschung der Wahrheit wirflich viel gefruchtet? Hat er nicht weit mehr dazu gedient, eine Formel zu geben, für die Anordnung und Verknüpfung schon vorher geschöpfter Gedanken? Wie oft wird die Macht des sormalen Beweises überschätzt, indem man glaubt, er erzeuge eine Erkenntniß, da er sie nur durch Vindung ihrer Bestandtheile gestaltet. Um die Gedankenerzeugung zu sördern, müssen Principien der wissenschaftlichen Deduction ausgenommen seyn, die ebenfalls der wissenschaftlichen Analyse vorstehen, welche aber die gemeine Logik nicht besitzt, wovor sie sich hingegen zu entsehen pflegte.

Die Unwendung ber Logit in ben einzelnen Wiffenschaften tritt am faßlichsten, weil unmittelbar, ba hervor, wo ber Inhalt ber Wiffenschaft schon ein nach ben Begriffen bes Beiftes Be bilbetes ift, wie in ber Sprachwiffenschaft, und mo berfelbe in folchen Begriffen felbft befteht, wie in ber Raum - und Bablenlehre, in ber Sittenlehre, in ber Philosophie, ber Runft, bes Rechts u. a. Wollte man glauben, baß fie weniger tief in bie Naturwiffenschaft eingreife, weil bie Naturdinge außerhalb bes Beiftes liegen, und gleichsam eine eigne Art ber Borftellungs. weise, ber Philosophie jum Trop, für fich erforbern, fo mare bas ein schlimmer Irrthum. Denn bie Raturwiffenschaft ift nichts anders, als bie Auffaffung ber Ratur, wie wir fie als vernünftige Beifter erseben, betrachten, ihre Erscheinungen erflaren muffen. Die Rothwenbigfeit bes logisch richtigen Denkens giebt auch hier ben Ausschlag. In aller Biffenschaft wird bet Begenstand in die Intelligenz, beren Formen gemäß, aufgenommen, weil biefe felbst Kormen ber Bahrheit find. gischen Formen ber Wahrheit bienen eben bagu, Die Dinge rein ju vergegenftanblichen, Die Borftellungen fogufagen ju entfubjectiviren, b. h. von ben Formen ber Meinung und bes Schei-

nes ju befreien, bie nirgends mehr überwuchern als in ben f. g. empirischen Theorien ber Natur. Wie rafch und obenhin, nach wenig geprüfter Methode ber Betrachtung, pflegen gerade bie Empirifer ihre Borftellungeweife für bie Daseynsweise ber Dinge ju erflaren! Diefen gegenüber muß bie Logif bie fachlichen Bahrheitsbestimmungen geltenb machen, um burch reine Begriffe bie subjectiven Beimischungen ber Unfichten auszutreiben. wurde eine fehr bankenswerthe Aufgabe fenn, wenn man bie gegenwärtig in den Naturtheorien herrschenden Grundbegriffe einer grundlichen Brufung von logischer Seite unterziehen wollte. Es wurde fich zeigen, daß Bieles, mas fur ausgemacht gilt, ben ftrengen Denkgesegen nicht Benuge thut. Bas ift gewöhnlicher, als bie Bermecholung ber Begriffe, Ursache und Bebingung, bie soweit um fich gegriffen bat, bag ber alltägliche Sprachgebrauch in bie Irre führen fann. Welch feltsame Stellung bat oft in ben Naturlehren ber Bwedbegriff, ober bei anbern bie, angeblich ohne 3med, wirfende Urfache, bie aber, ohne ihre Schuld und ihr Berbienft, bas 3wedmäßigfte ju Stanbe bringt! Die Unflarheit in ben Leitbegriffen erscheint namentlich bei ben Fragen, welche bie Lebensgrunde, g. B. in ben Organismen, und bie Thatigfeiten und Rrafte in ber Ratur betreffen. Um von lettern ein Beispiel anzuführen, so mare es, wie uns scheint, eine ber Dube lohnende Untersuchung, Die Schlufreihe ju prufen, worauf Physiter ben Beweis grunden, bag bie Barme eine folche Bewegung fen wie bas Licht, fo bag man von Barmefarben redet, und ob bie Behauptung zu rechtfertigen fen, bag bie Unfichtbarfeit ber Barme ihren Grund in ber Ginrichtung bes Auges habe, mas zu fagen ebenfo furz wie bequem ift. Selbst die große Frage über bie Bebeutung bes Mechanismus in ber Naturlehre, ob er wirklich, wie man will, bas allgemeine Erklarungsprincip ift, forbert noch eine folche Rritif.

Doch ift es die Absicht bieser Zeilen nicht, Forberungen und Ausstellungen zu häusen, vielmehr wollen wir die Ausmertssamkeit auf eine wissenschaftliche Leistung lenken, worin auf einem begrenzten Gebiete die Anwendung philosophischer Begriffe in

einer naturwiffenschaftlichen Untersuchung burchgeführt ift, wir meinen eine Abhandlung über bie Armleuchtergewächse von Prof. v. Leonhardi in Brag. \*)

Wir legen auf bie grundliche Bearbeitung eines abgefcbloffenen Begenftanbes, wie eine Pflanzenfamilie ift, ein großes wiffenschaftliches Gewicht; in fleinem Rahmen feben wir ein Borbild für die weitere Forschung. Wenn man so oft bamit fich begnügt, die philosophischen Begriffe nur im Bausch und Bogen auf die Raturreiche überzutragen, womit ber wiffenschaftlichen Erfenntniß wenig gebient ift, fo ift es um fo erfprießlicher, wenn mit gleicher logischer und empirischer Strenge ein genau umbegtes Feld angebaut wird; bas ift ber richtige Weg, um Philosophie und Naturfunde mit einander zu verfohnen und die philosophirenbe Naturbetrachtung wieber ju Ghren ju bringen. Bei ber großen Ausbehnung ber Raturforschung und ber unermeglichen Berbreitung ihrer Lehren, woburch mit bem Bahren auch falfche Borftellungen unter die Maffen tommen, ift ber thatfachliche Beweis ber fruchtbaren Unwendung logisch = metaphysis fcher Grundbegriffe jum Berftanbnif ber Beftaltun. gen in ber Ratur, welche une bie Blieberung eines Bangen in Gattungen, Arten, Artengruppen und Spielarten erfennen laffen, von höchster Bebeutung und in ber jegigen Zeit von nicht geringerem Werthe, als bie Aufflarung eines Bebietes ethischer und praktischer Begriffe. Denn bie tiefere Erfassung bes Naturbegriffe muffen wir fur eine ber folgenreichften Aufgaben ber Wissenschaft unserer Tage erklaren, theils um auf einem Gebiete, wo oberflächliche Philosophen soviel eitlen Schimmer verbreitet haben, ein helleres Licht zu ichaffen, theils wegen ber Rudwirfung folder Erkenntniß auf andere Saupttheile ber Wiffenschaft und auf bas Bange berfelben. Die ibeenlose Raturanficht hat bem praftischen Materialismus, bem Benußleben, bem Eigennus,

<sup>\*)</sup> Die bisher bekannten öfterreichischen Armleuchter : Gewächse, besprochen vom morphogenetischen Standpunkte. Raturforschern und Philosophen gewidmet von Dr. hermann Freiherrn v. Leonhardi, Professor der Philosophie an der Prager Universität. Prag, 1864.

ber Entgeistigung und Entstitlichung nur zwiel Borschub gethan. Es ist wohl Zeit, daß man allgemein anerkenne, wie diejenigen Recht haben, welche das Naturwesenhaste in höherem Sinne erfassen und die Natur, die auch ein Göttliches ist, als würdige Berbündete des Geistes im Menschen und seinen Werken ansehen. Daß aber in den Reichen der Natur die obersten Grundansichten zu eigenthümlicher Darstellung kommen, daß in ihren Gebilden die gleichen Grundgesetze des Lebens nach Schönheit und Zweckmäßigkeit erscheinen, welche, und zwar auf andere eigenthümliche Weise, auch im Bernunstreiche walten, ist eine Ansicht, die, um recht zu überzeugen, im Einzelnen nachgewiesen werden muß.

Die Bflanze bietet uns in ber Ginfachheit ihrer Dragnisation, in ihrem gesehmäßig fillen Bachsthum, in ber Unschaulichfeit ihrer Geftalt, mas Alles in einer überaus weisen Mannigfaltigfeit und Schönheit ber Bilbung fich barftellt, einen vorzüglich gunftigen Gegenstand, um bie Grundgefete ber Lebensentwicklung baran zu verfolgen. Die Kamilien ber Characeen ober Armleuchter gewährt in biefer Hinsicht besondere Borguge und hat wegen ihren merkwürdigen Eigenschaften schon fruh bie Aufmertsamteit bes Physiologen und Systematifere auf fich gezogen. Die eigenthumlichen Bestaltungeverhaltniffe bicfes, ale froptogamisches Unfangeglieb in bem Entwidlungegangen ber Stängelund Blatterbildenben Bflangen, auf ber Uebergangoftufe ber nieberen zu ben vollkommneren Gewächsen ftebenben Bflanzenfreises find aber nicht bloß für ben Raturforscher, sondern für ben benfenden Menschen überhaupt von Intereffe. "Durch einen außerft einfachen anatomischen Bau, verbunden mit einem überraschenden Reichthum morphologischer Glieberung und Abstufung, gewähren biefe Gewächse bie Möglichkeit, die biologische Begrundung und Bebeutung ihrer einzelnen Zellgewebstheile, ja vielfältig fogar ihrer einzelnen Zellen mit Bestimmtheit nachzuweisen," so baß fich auf diesem Gebiete "ein streng wissenschaftliches Anfangsglied einer pflanglichen Gestaltbegrundungslehre- (Morphogenese) und Gestaltgesetlehre (Morphonomie)" ergiebt. "Indem bie gestalterzeugenbe Lebensentwidlung. fich Schritt vor Schritt verfolgen

laßt, wird in unwiderleglicher Beise erfichtlich, daß in ihr und daß insbesondere in dem Gegensate von Stängel : und Blattbildung, sowie in bem ber Geschlechter und ihrer Bertheilung, gewiffe - bas geiftige Reich und bas Leben ber Menschheit, nicht minder als bas Reich ber Natur beherrschende — Gefete eine treue Spiegelung und auf bestimmter-Stufe ihren leiblichen Ausbrud" finden (S. 10. 11). Diefes Gefet wiederholt fich in bem logisch burchgeglieberten Eintheilungsganzen bes genannten Pflangenfreises, in ben Begriffen ber Gattungen, ber Artengruppen, ber Unterartengruppen, ale ein Bild ber mannichfaltigen Durchführung zweier Sauptfactoren aller pflanzlichen Lebensbilbung, bie einander wefentlich entgegengefest find und nach Ausgleichung ringen. Bir bezeichnen fie burch ben " Begenfaß: einerfeite ber gur Enticheibung und Abgrengung brangenben Celbftheit, andererfeite bes burch einftweiliges Richtentscheiben späteren Entscheidungen Raum gebens ben innigen Unschließens bes Theiles andas Gange ber Entwidlung." (3. 11.) Es werben bamit zwei Rategorien allgemeinster Geltung gur Unwendung gebracht, beren umfaffende Bedeutsamfeit in vielen Theilen ber Wiffenschaft leicht nachzuweisen ift, wie, um Beisviele anzugeben, in ber Unterscheitung bes Beiftes und bes Leibes, Die nicht bloß quantitativ, fondern grundwesentlich zu faffen ift, in ber Unterscheibung bes Thiere und ber Bflange, ber Befchlechter, ber Beiftesvermogen, ber Charaftere, und g. B. felbft noch ber Individualitäten, bie nicht minber in ber Runft, in ber Gesellschaftslehre, in ben Sauptformen ber weltgeschichtlichen Westaltungen wiederzuerfennen find. Der Begenfat ber Gelbftanbigfeit, beren form ale Freiheit erscheint, und ber Bangheit, beren Form als Befcoloffenheit, Bebundenheit erscheint, hat ben logischen Borjug, daß er ein qualitativer ift, nicht burch ein bloges Dehr und -Minber, noch burch bloge Wechselverneinung bezeichnet. Daber bie Lebensfähigfeit biefes Princips in ber Biffenschaft und feine tiefgreifende praktische Bebeutung. Auch find es Begriffe, bie, als übereinstimmende, in ben höheren Wefensspharen und in

allen vollendeten Lebensbildungen, alfow esentlich in der Mensch, beit, zu harmonischer Durchbringung gelangen, um die edelste und reichhaltigste Schönheit erscheinen zu laffen.\*)

In ber Körperwelt ift Alles in Bewegung und die ruhigfte Erscheinung ift gleichsam ein Unhalt ober ein völlig gleich. mäßiger Wellenschlag in bem allumfaffenben Lebensftrome; bie Beftalt ift "bas fich bewegend Beftellte." Co angefeben, "werben bie einzelnen Characeenarten in ihren unwandels baren Grundgestalten und in ihrer wechselnden Trachtenmannichfalt und bie gesammtefte paareiche Artenfolge nach ihrem Beftaltungezusammenhange fortan verftandlich, ale symbolische Darftellungen ebenfo vieler Naturlebenetriebe ober Gestaltenfcopfunge. Duellen (fleine Schöpfungefreise) und ferner ale eines gangen Spftemes solcher Quellen, schematisch erlauterbar burch bas Bild eines mannichfach fich vertheilenben Schöpfungeftromes, ber burch ben naberen ober entfernteren Busammenhang aller feiner ausschreitenben Urme bie Ginheit ber Entwidlung, burch bie raumliche Bertheilung biefer Urme aber bas Sin . und Berfcmanten ber, auf bem Wege ju ihrem letten Biele noch gablreiche untergeordnete Ziele verfolgenden Lebensbewegung, sowie die Aehnlichfeiten, die Gegenfage und die Stufenverhaltniffe diefer 3wis fchenziele erkennen läßt." In ber Gestalt ift ber finnlich fichtbare Ausbrud finnlich nicht fichtbarer, aber burch Rudichluß nachweisbarer Lebensvorgange und Lebensgrundwefenheiten gege-Die Familie ber Urmleuchter ift gleichsam "ein am Saupteingange bes Bflanzenreichs angeschriebener allgemeiner Lebenstanon" und wird bem finnigen Beobachter in abnlicher Beife ein Schluffel jum Berftanbniß bes Gangen als fur ben Beschauer bes gothischen Domes ein einzelner Bierrath, in bem noch Bintel - und Zahlenverhaltniß bes ganzen Baues fich fundgiebt." (S. 12.)

<sup>\*)</sup> Die Ableitung und Erflärung jener Rategorien, findet fich in mehreren Schriften von Rrause; vergl. z. B., deffen: Borlesungen über bas System der Philosophie S. 51 ff. 365 ff.; Geist der Geschichte der Menschheit, herausgegeben durch v. Leonhardi, S. 504 ff.

Insbefonbere aber muffen wir bas Ergebnig ber Forfdungen v. Leonhardi's hervorheben: "baß bie verschiebenen Arten ber Characeen fich in einer bestimmten Beziehung ale bie untrennbar natürlich jufammenhängenben Blieber umfassenberer Bangen erweisen. Schon bie Artengruppen, weiterhin aber bie Gattungen, mit Rudficht auf bas burch fie bargestellte Typengange, find feine blogen Bielheiten, bie richtigen Gattungebegriffe feine funftlichen Abstractionen. Die in Artengruppen sich theilenden Gattungen sind mahrhafte Bange (Individualitäten) höherer Stufe, in bestimmter Beltung sclbftanbige, eigenthumlich gegliederte Einheiten; Die ganze Kamilie aber ein in allen Saupthinfichten untrennbares Lebenseintheilungsganges. Das bie Sachglieberung begleitenbe Eintheilungsganze ber Characeengattungstypen = und Artengruppentypen = Begriffe ift somit nicht etwa ein bloß physisches Broduct im Sinne ber, sich so nennenden inductiven Logif Mill's, fondern eine getreue Spiegelung eines Raturwesenheit - Bangen im vernünftig beichauenben Beifte: es ift bie in einer abaquaten Bebankenform erfaßte pflangliche Befenheit und Befenheitsgliederung sclbft." (G. 13.)

Diefes Ergebniß, geftütt auf eine hochft forgfältige Unterfuchung ber verschiebenen Characeenarten (45 europäische, unter benen 31 im öfterreichischen Raiserstaat bis jest gesundene, welche ber Berfaffer vorzugeweise geprüft hat) ift im allgemeinen philofophischen Betracht von größter Wichtigfeit, als thatsachlicher Nachweis von ber Berkehrtheit ber nominalistischen Dleinung, als feven die Gattungsbegriffe bloße Reflexionserzeugniffe bes Beiftes ohne mesenhafte ober reale Bebeutung in ber Ratur felbft, ein Borurtheil, welches ben Werth ber claffificirenben Erfenntniß an ber Wurzel angreift und bie abstract - empirische Raturforschung untergrabt. Go lange bie fogenannte naturwiffenschaftliche Dethobe unferer Tage von biefem Irrthum nicht abläßt, schließt fie ben ärgften Wiberfpruch ein, indem fie wohl bie Ratur erfahrungemäßig erfaffen will, aber ihr, um fle zu verfteben, zugleich Formen und Beziehungen aufbrudt, bie ihr in Birflichfeit nicht angehören follen. Wenn aber bie leitenden Begriffe nicht fach-

gultig find, fo find es bloge Irrlichter. Das Bublen mit ber Aftermethobe bes f. g. exacten und naturwiffenschaftlichen Berfahrens, bie mehr eine Manier als eine Erkenntnisweise ift, muß die Philosophie in ihrem Rreise niederschlagen, indem fie "auf ber gangen Strenge ber Form, auch bei Begrundung ber Begriffe, nicht blog bei bem Folgern aus benfelben befteht." (S. 16.) Der Berfaffer bemerft: "Mit Recht verlangt ber Raturforscher von bem Philosophen, ber über naturwiffenschaftliche Dinge urtheilen will, bag er fie fenne. Der Philosoph barf nicht bloß an ben Ergebniffen ber Naturforschung nippen, er muß sich selbst in biese vertiefen; und auch, wenn er mit einem im Allgemeinen richtigen Bebanten an bie Natur heranfommt, barf er nicht wähnen, die Thatsachen philosophisch baburch schon binlanglich zu wurdigen, bag er fie unter feinen Bedanken, ober gar nur unter einen Kachausbruck orbnet, wie wir bies bei ben meisten fich fo nennenben Naturphilosophen finden. Bielmehr foll er feinen Gebanken folange Quarantane halten laffen, bis ihm berfelbe aus bem Gegenstande felbft hervorleuchtet." Unbrerfeits muß von bem Naturforscher verlangt werben, baß er "einen nicht geringeren Fleiß, als er bebarf um bie Befete bes Mifrostopes und ber anderen Sulfswerfzeuge tennen zu lernen, burch welche ihm finnliche Bahrnehmungen zugehen, auch auf die Erfenntniß ber Bahrheit, ber Einrichtung und ber Befete bes eigenen Beiftes verwende, burch welchen ihm biejenigen nicht finnlichen Wahrnehmungen über bie Ratur gufommen, mittels welcher es ihm zuerft möglich wirb, die finnlichen wiffenschaftlich ju verwerthen. Unterläßt er bas, lernt er nicht, bag es außer ben abstracten Denkformen bes biscursiven Berftanbes und außer ben Sammelbegriffen auch Wesenbegriffe gibt, zu benen eine wahrhaft inductive Logik führt, so bemerkt er nicht, baß er es ftatt mit ber Natur felbft, gerabe in ben wichtigften Sinfichten nur mit einem wefenlosen Scheine zu thun hat." (S. 16. 17.)

Indessen soll in keiner Wissenschaft, auch nicht in der Naturwissenschaft, ber Werth der Abstraction herabgesetzt, sondern nur der verkehrten und einseitigen Anwendung derselben gesteuert Belliche. f. Philos. u. phil. Krittl. Band 49.

Die Abstraction fann aber nur Werth haben, wenn werben. fte mit ber Bahrheit übereinftimmt. Der Gemeinbegriff zeigt uns bie bleibenbe Erscheinung innerhalb eines bestimmten Beobachtungefreises, ber allgemeine Begriff brudt ihr Befet aus. Aber ber Geift, wird man einwenden, hat jene wunderbare Dacht und Willfur ber Abstraction und Combination, er fann theilen und fonbern, beziehen und binben, nach Besichtspunften bie intellectuell gegeben find, ohne bag bie Dinge in ber Natur eben fo beschaffen maren. Benn ber Beift mit ben Dingen nach Unleitung reingeistiger Biele frei schaltet, so verhalt er fich schon nicht mehr rein theoretisch, sonbern er gestaltet fich, etwa nach 3meden ber Runft, ber Cultur ober bes blogen Spiels, eine eigene Belt mit gegebenen Materialien. Sofern er aber einen theoretischen 3med verfolgt, gilt ihm ber Grundfat ber Bahrbeit auch von allen seinen Abstractionen und Berbindungen bes Gebantens, von bem gangen Begriffsgebaube ber Gintheilungen und Erflärungen. Ind biefem Betreff finden wir bei bem Berfaffer eine überaus wichtige Bemerfung, bie gleichfalls aus ber genauen Durchforschung ber Bestaltenfulle in bem von ihm bearbeiteten Theile ber Bflanzenmorphogenese fich ihm ergeben hat. "Die Möglichkeit: verschiebene Dinge in einer ober einigen Sinfichten als eine Einheit aufzufaffen, fowie: in ber Sauptfache Busammengehöriges in bestimmten Sinfichten begrifflich entfernt zu ftellen, ift nicht etwa bie Folge einer Unangemeffenheit ber Formen bes Dentens beim Bestreben, Naturerscheinungen und Wefenheiten zu erfaffen. Diefe Möglichkeit ift vielmehr fcon in ber Sache felbft begrundet. Aber nur benjenigen, ber nicht aufmerksam genug in die Sache einbringt, tann fie beirren. Durch die abstracte Berbindung von Dingen, die in ber Saupthinsicht verschieden sind, werden in der That ebenso viele sache liche, nur mehr untergeordnete, Bezüge bezeichnet. Forscher überraschende Einheit ber Natur bewährt fich unter anberm gerabe auch baburch, bag bas, mas in einer Sauptbeziehung getrennt ift, in einer andern Sauptbeziehung ober boch

in einer und ber andern untergeordneten Bezlehung nicht getrennt ift." (S. 27.)

Die Entzifferung ber Naturschrift auf einem bestimmten Beochachtungefelbe hat außer ber allgemeinen logisch-philosophiichen noch eine bestimmt naturwiffenschaftliche Bebeutung. Denn "bie Rachweisung eines in einer wiffenschaftlichen Formel ausbrudbaren Sachzusammenhanges unter ben Urten einer Battung und unter ben Gattungen einer Familie, und baburch ermittelt bie Rachweisung eines ben Erscheinungen und Gestaltungen bes Lebens ju Grunde liegenden Befenheitgangen und feines Blieberungsgeseges, ift nicht nur ein Fortschritt auf ber Bahn exacter Raturanalyse, sondern bietet auch einen wiffenschaftlichen Salt gegenüber berjenigen unwissenschaftlichen Boreil, bie, in erft unflarer Ahnung eines höheren Zusammenhanges unter ben " Arten und Gattungen bes Bflangen und Thierreichs, allgu leichtfertig bie unwandelbar bleibenbe Befenheit berfelben preisgiebt, und eine bloß jufällige und zeitlich vorübergebenbe Begrundung berfelben behauptete" (G. 18.)

Durch bie in neueren Beiten von Darwin weitergebilbete Entwidelungstheorie Lamard's ift bie Borftellung ber Banbelbarfeit ber Arten in ihrer Entstehung auf bem Bege ber Gelbitguchtung gwar zu Unsehen gefommen, fie ift aber ebensowenig erwiesen, wie bie apriorische Behauptung ber Unwandelbarkeit ber Arten auf Grund eines abstracten Artbegriffs, ber nicht auf ftrenger Unalpfe, fonbern junachft auf bem blogen Dafürhalten beruhte. Um die bereinft etwa mögliche Lofung ber Frage nach ber Weise bes ursprunglichen Auftretens ber Arten vorzubereiten, besteht ber erfte naturwiffenschaftliche Schritt in ber "Erfassung einer Seite pflanglicher ober thierlicher Befenheit, hinsichts beren bie Urten, Gattungen und Familien sich als in einem folden fachlichen Bufammenhange ftebend erweisen, ber mehr ift, als ber allgemein physifalische ober als bie bloß phys fiologische und morphologische Aehnlichkeit." Es gehören bahin bie im Einzelnen schon weitgebiehenen Berfuche, bas natürliche Syftem bes Thier - und Bflangenreichs aufzufaffen. (S. 19. 21.)

Dabei ift vor Allem bas Berhaltnif von Gangem und Theil, von Begrunbenbem und Begrunbetem, mas bie Borftellung einer bloß fliegenben Reihe berichtigt, in's Auge "Erft wenn bie Art burch bas, was fie zur Art macht, ale wesenhafter, integrirenber Theil ihrer Gattung, bie Battung burch bas, mas fie jur Gattung macht, als wesenhafter Theil ihrer Familie, die Gattung aber als bas Begründende ihrer Artenfolge, Die Familie als bas Begrundenbe ihrer Gattungefolge erkannt ift; wenn bie Gattung nicht mehr ale bloße Bielheit ober Gesammtheit mehr ober weniger einanber ahnlicher Arten, die Familie nicht mehr als bloße Bielheit mehr ober weniger einander ahnlicher Gattungen erscheint; mit anberen Worten, wenn erft in einem Gebiet bie wirklis den Gattungen und Familien nach bem natürlichen Bufammenbange ihrer Gattungs und Kamilienwesenheiten erkannt find, und wenn ein Zusammenhang von Art. Gattung, Kamilie und Pflanzenreich im Ginzelnen nachgewiesen ift; - erft bann lagt fich hoffen, bag auch ber weitere Schritt gelingen werbe: bie fur bie Entscheidung jener Frage wesentliche Reihe allgemeinerer Begriffe wissenschaftlich flar zu ftellen, und als in innerem Zusammenhange ftebenb nachzuweisen als Theilbegriffe eines Stammbaumes von Lebensgestaltunge - Brunbbegriffen und weiterhin von Befenheit = und Leben = Begrundungs= begriffen." Dber, in Anwendung biefes Sapes auf bas organische Naturreich : "bie allgemeinere Begriffereihe : Bflangen ober Thier - Art, Gattung, Familie, Beschlecht, Beneration, Stod und Stud (Individuum) mußten alle als die ergangenden Blieber ber noch umfaffenberen Begriffe: Pflanzen = und Thier = Wesenheit und ber barin zunächst enthaltenen Theilbegriff: Pflangen = und Thier = Leben und Lebensgrundwesenheit nachgewiesen fenn, bevor fich auf Grundlage berfelben wiffenschaftlich gultige Schluffe machen ließen über Wefenheit und Beife ber Lebensbegründung von Pflanzen und Thieren oder ber Pflanzen = und Thierschöpfung. Selbst ber heute noch so unbestimmte Begriff Bermandtschaft, in ftrenger Scheibung von ber blogen Analogie,

läßt sich früher nicht vollsommen klarstellen." (S. 19. 20.) Auf biese Weise wurde ber analytisch versahrende Systematiser auch "eine klarere Ersassung des Schöpfungsbegriffs überhaupt vorbereiten, der gerade auch auf philosophischem Gebiete die Geister von neuem beschäftigt, und wobei es, wie auf dem naturwissenschaftlichen Gebiete, jest vor Allem auf klare Unterscheidung ankommt: einerseits des dem Leben und der Zeit zu Grunde liegenden Ewigen, das sich dem Geiste in den Ideen spiegelt und im Leben als Aufgabe sich geltend macht, andererseits der nicht bloß ewigen, sondern auch zeitlichen Begründung, wie alles Wesentlichen, so des Lebens selbst." (S. 20). Diese Erstenntniß selbst aber wurde wiederum die Unterscheidung der ewigen und zeitlichen Lebensbegrundung oder Schöpfung auszuhellen dienen.

Es moge hier hinreichen, auf die philosophisch = natur= wiffenschaftliche Bebeutung einer Schrift hinzuweisen, Die auf ihrem speciellen Gebiete bes Reuen viel enthält, und bie, wie wir hoffen, auch in bem Rreise ber Naturforscher sowohl burch bie ansehnlichen Beitrage, Die fie ber Kachwiffenschaft liefert \*), wie burch ben wiffenschaftlichen Beift, ber bie Erfahrungsfunde mit bem Bernunftbegriff ftreng und grundlich vereinigt, eine anregende Wirkung ausüben wird. Wie häufig treffen wir bei Raturgelehrten bie Meinung an: baß in ben organischen Naturreichen fein eigentliches Befet herriche. Wir finden auch Unhanger einer weitverbreiteten Schule, benen bie Natur als Entäußerung, Abfall, Bergerrung ber "Ibee" gilt, mahrent fie boch eine eigenthumlich schone und herrliche, im Beift fo nicht gu erreichende Darftellung berfelben ift. Sie meinen, bie Bflangen = und Thierwelt fer in ihren Einzelheiten ein regellofer Naturtraum; bas organische Reich verstehen wollen, hieße fur fie, ein Meer ausschöpfen, ba fie barin nur bie mufte Unendlichfeit ungebundener Bilbungen feben wollen. Der besonnene Phi-

<sup>- \*)</sup> Bergi. Bei ten weber in ber Beitschrift "Lotos", 1864, August 6. 117 ff.

losoph wirb gwar aus metaphysischen Grunden anerkennen, bas bie Grundgesetze ber Ratur auch noch im Rleinsten walten. mit bem rechtgläubigen Festhalten baran ift es nicht gethan, ber Artifel eines metaphyfifchen Lehrgebaubes allein wird feinen eingigen Empirifer überzeugen und befehren. Es ift barum eine bas wiffenschaftliche Leben fraftig und gefund forbernde Arbeit, wenn an ben Dingen, bie ber Raturfundige ju beurtheilen vermag, ber Nachweis geschieht, baß auch ba, wo man es nicht fah noch glauben mochte, ein allgemeines Gefet fich ftreng bemahrt, bas man freilich nur entbeden fann, wenn man bas Berfzeug ber Entbedung, bas Berftanbnig philosophischer Leitgebanten, bazubringt. Co wird es nun aus v. Leonharbi's Untersuchung flar: bag ber Begenfas von Stängel : und Blattbildung in ben von ihm beleuchteten Pflanzenfamilien, bag beffen allmaliges Auftreten, Bereinfeitigung und Ausgleichung eine fichtbare Berforperung bes Gegensages von verherrschenber Beftimmbarfeit und Bestimmtheit, von vorherrichenber Geschloffenheit im Bangen und fich besonbernber Selbstheit ift. bas ein merklicher Bewinn, und bient bagu, um in die fo vielfaltig migverftanbenen Begriffe Gattung und Art, Topus und habitus Rlarheit zu bringen. Soll ein ben tieferen Bufammenhang eröffnendes Berftandniß ber Lebensthatigfelten bes thieris fchen Organismus angebahnt werben, fo muß es burch bas Berftanbniß ber einfacheren Lebensthätigfeiten ber Pflanze vorbereitet werben. Den burch v. Leonharbi eigeschlagenen Weg ber Raturforschung hat Alexander Braun, ber ihm eben in ber Bestimmung ber Characeen bebeutenbes wiffenschaftliches Material geliefert hat, mit folgenben Worten bezeichnet: "Jebe Gingelheit öffnet, recht betrachtet, bas Berftanbniß für ungahlige andere, und eine gewiffe Stufenfolge von Einzelheiten ben Ginblid in's Gange." (Rebe gur Feier bes 58. Stiftungstages bes tonigl. medicin - chirurgischen Friedrich - Wilhelms - Inftitute, am 2. August 1852). Wenn, auch nur in kleinem Umfange, bie fpeciellen Naturfategorien nachgewiesen werben, so wird ber Bufammenhang berfelben auch in anberen Theilen ber Naturforfdung

fich herausstellen, und in weiterer Folge ihr Busammenhang mit ben allgemeinen Besenkategorien. Go erschließt fich barin ein tieferer Blid in bas Innere bes Wiffenschaftgangen; bie Rategorien von allgemeinfter Beltung werben felbft burch ihre Bewährung im Concreten lebenvoller im Beifte hervortreten, bie metaphyfifchen Gabe, in ihrer Abgezogenheit gleich algebraifchen Formeln, bie ber Lofung harren, ziehen mehr Inhalt an fich und gewinnen faglichere Bestalt, fie fchlagen burch ihre vielfache Bethätigung im Lebenswirflichen tiefer in bas Bewußtfenn ein und ichließen fich im Berftanbniß zusammen. So sehen wir in ben hier zur Sprache gebrachten Forschungen die Ergeb. niffe, welche zunächft bie botanische Wiffenschaft bereichern, in höherem Zusammenhange als analytifch metaphyfische Aufflarung Sie liefern auf biefe Beife einen Beitrag gu fich barftellen. berjenigen Induction ber Erkenntniß, welche allseitig und vollftanbig in allen' Theilen ber Forschung burchgeführt, mit ber bebuctiven Erfenntniß gefetmäßig geeinigt werben foll, bamit beibe fich an einander rechtfertigen und die volle Ueberzeugung in ber Einstimmung bes Bernunftbegriffes und ber Erfahrungethatfache hervorrufen.

## Recensionen.

3. C. Blunticili: Gefchichte bes allgemeinen Staatsrechts und ber Politit Seit bem sechszehnten Jahrhundert bis zur Gegenwart. Munchen Literarisch-artistische Anstalt der 3 G. Cotta fchen Buchhandlung. 1864.

Bon Prof. Dr. Frang Soffmann.

3meite Balfte.

Im neunten Capitel bes vorliegenden Werfes sehen wir uns bereits zu I. I. Rouffeau, bem Staatslehrer der französisichen Revolution, und zu Siebes vorgerückt. Zuerst schildert ber Berf. die zweite Halfte bes achtzehnten Jahrhunderts als ben Anfang einer neuen Weltperiobe in treffenben Bugen. Dain giebt er eine Darftellung und Beurtheilung ber Berfon und Lehre Rouffeau's, zeigt, daß die Schriften Rouffeau's ben Schluffel zu ber Staatstheorie ber frangofischen Revolution barbieten, und geht zur Charafteriftif ber politischen Schriften bes ben Rugftapfen Rouffeau's folgenden Sièves über. Die Ausführungen fonnen mit Recht als bie zweite Glanzpartie bes Werfes bezeichnet werben. Mit ficherer Sand und anerfennungswerther Rlarheit führt ber Berf. uns burch bie Wibersprüche bes Charafters und ber Lehre Rouffeau's in lehrreicher Ausführung binburch und erklart une bas Rathfel, wie ein fo gearteter Dann eine fo ungeheure fast magifche Birfung üben fonnte, aus bem Umftand, daß in bem Individuum Jean Jaques fich bie Zeit felber erkannte. Er hebt mit Recht hervor, bag Rouffeau, ohnehin nicht Staatsmann, als Philosoph ein geiftreicher spetulativer Traumer mehr als ein schöpferischer Denker mar. Ift es glaublich, ruft er aus, bag ein folcher Mann (beffen Charafterwibersprüche er vorher geschilbert hatte) einer ganzen Nation wie ein leuchtenbes Borbild, wie ein Herold einer neuen befferen Weltordnung erschien? Und boch ift's fo. Es giebt feinen anberen Namen, ber in jener Zeit heller ftrahlte als ber bes Benfer Burgers Jean Jaques Rouffeau, und es giebt feine reformatorischen Schriften, die damals mehr wie ein neues Evangelium verehrt wurden als die Schriften biefes Rouffeau. folgende meifterhafte Schilberung muß man im Werte felbft nachlesen. Rouffeau wird bann als ber erfte Reprasentant bes mobernen Rabicalismus bezeichnet, aber auch gezeigt, baß biefer Rabicalismus nicht bie Bebeutung einer neuen Staatsphilosophie für bie Nachwelt haben fonne, und bag Rouffeau fein Beltreformator fen. "Die Unschauung eines politischen Rindes fann bie reife Menschheit nicht leiten. Aber es ift in seinen Werfen ein genialer Bug von welthiftorifcher Wirfung. Für ben Uebergang von ber mittelalterlichen in bie moberne Beit hat er feurige Worte gesprochen, welche die Bergen begeisterten und bie Beifter entflammten, und feine Worte find in ber frangofischen Revolution zu Thaten geworden. Wir find nicht mehr von bem Bauber seiner Ibeen gebannt, wir haben ihre Schwäche und ihre Irrthumer kennen gelernt, aber noch werden wir von dem Bauber seiner Sprache gefesselt und von dem mächtigen Strom seiner Beredsamkeit hingerissen: noch entzündet sich an der Gluth seiner Leidenschaft unser Mitgefühl und noch bewundern wir die dialektische Schärfe seiner Beweise."

Den Grundgebanken ber Staatslehre Rouffeau's sucht ber Berf. mit Recht in beffen Bertragotheorie, Die er schon bei Locke, Bufenborf und Andern vorfand, aber eigenthumlich faft bis ju ben außerften Folgerungen entwidelte. Daß seine Staatslehre speculativ fen, verbirgt fich bem Berf. nicht. Bortrefflich entwidelt er ben Gebankengang Rouffeau's mit ben Worten: "Um ben Grund bes Staates ju finden, benft er ben Staat meg und loft bas Bolk auf in die Individuen wie in seine natur-Bon ba aus sucht er ben logischen Weg zur lichen Elemente. Berbinbung ber Individuen. Er will erklaren, wie aus ben Individuen das Bolt, aus bem Bolt ber Staat nicht etwa historisch geworden ist, sondern logisch werden muß; und er findet ben Beg bes Bertrages als ben allein vernunftgemäßen. . . . . Starte ift phyfische Macht (sagt Rouffeau). Ich sehe nicht wie baraus eine moralische Macht gefolgert werben fann. Der außeren Gewalt weichen, ift ein Act ber Rothwenbigfeit, nicht bes Willens; bochftens ein Act ber Klugheit, aber nimmermehr ein Act ber Pflicht. Burbe bie Gewalt bas Recht schaffen, fo mußte biefe Wirfung erloschen, wenn die Urfache wegfiele. ftartere Gewalt wurde, indem fie bie bisherige Gewalt überwindet, auch in ihr Recht eintreten. Muß man ber Gewalt gehorchen, mozu noch bas Recht? Es bringt nichts hinzu, es ift gang überfluffig und vollkommen finnlos. . . . Es bleibt alfo nur ber Weg bes Bertrags. Buerft muß man einig geworben seyn, ein Bolf zu bilben, bann erft fann ber zweite Bertrag zwischen Kurft und Bolf abgeschloffen werben. . . Wenn bie Menschen bahin gekommen find, bag fie bem Wiberftand, welchen bie naturlichen Sinderniffe ihrer Erhaltung bes eigenen Raturguftanbes entgegensegen, nicht mehr mit ihren vereinzelten Kraften gewachsen find, fo fann ber ursprüngliche Buftand nicht mehr fortbauern. Die Menfchen murben zu Grunde geben, wenn fie nicht biefen Buftant anderten. Dann giebt es fein anderes Mittel, fie zu erhalten, ale eine Summe von Einzelfraften zu ver: binben, welche ftarfer ift als jener Biberftand. Diese Summe fann nur burch bie Bereinigung Dehrerer hergestellt werben. Aber ba bie Rraft und bie Freiheit eines Jeben bie Grund. lage feiner Gelbsterhaltung find, wie werben fie fich einigen fonnen, ohne fich felber zu schaben? Das Broblem ift alfo: "eine Form ber Berbindung ju finden, welche mit gemeinsamer Rraft bie Berson und bie Guter aller Berbundenen vertheibigt und schütt, und bei welcher Jeber, indem er fich mit Allen einigt, boch nur fich selber gehorcht und ebenfo frei bleibt, wie zuvor. - Der Gesellschaftsvertrag ift die Lösung biefes Broblems."

Bon biefen Grundgebanken aus entwickelt nun ber Berf. die Lehre Rouffeau's eigehend und unterwirft fle zugleich einer Rritif, welcher wir in allen Bunften unsere Bustimmung ertheis len muffen, ohne jeboch einzuräumen, baß fie bis jum letten Schluffe fortgeführt fen. Rachbem ber Berf. ben wesentlichen Inhalt bes erften Buches bas contrat social, welches bas Kunbament ber gangen Lehre legt, vorgetragen hat, fahrt er in folgenber Beise fort: "Dieses Fundament ift aber nur ein loderer Saufe Sand, ber feinem Drud und feinem Angriff Stand halt. Der Grundfehler Rouffeau's ift nicht ber, ben ihm Schloffer und Andere vorgeworfen haben, baß er ben Staat speculativ erflaren, nicht bloß hiftorisch bemonstriren wollte. philosophische Speculation hat ihr Recht. Sein Grundfehler war vielmehr ber, bag er unrichtig, b. h. unlogisch speculirte. Er löfte ben Staatsbegriff in bie Individuen auf, und meinte von ben Inbivibuen aus ben Weg jum Staate ju finden. aber ift logisch unmöglich. Bon ben Individuen als folchen aus kann nur bie individuelle Entwickelung erklart, von ben Brwaten aus können nur Brivatgefühle und Brivatverhaltniffe

begründet werden, benn immer entspricht die Wirfung ihrer Urfache. Eine Summe von Individuen ift niemals und fann gar nicht eine Ginheit feyn, fo wenig ale aus bem Saufen Sanbförner eine Statue wird. Benn in ben Ginzelmenschen nur ber inbividuelle Beift und Bille mare und wirkte, fo mare bie Existen bes Stagtes als eines Befammtforpers, ber von bem Gesammtgeift und bem einheitlichen Gesammtwillen belebt und bestimmt wirb, unbegreiflich. Rur weil die Gingelmenfchen von Ratur nicht bloß Individuen, b. b. Befen fur fich find, weil ter Trieb zur Gemeinschaft ihnen eingepflanzt ift, weil fle in ihrem Körper bie gemeinsamen Buge ber Familie, ber Ration, ber Menfcheit fichtbar an fich tragen, weil in ihrer Raffe ein Bemeingeift wirft, fo ift ber Staat, b. h. bie Offenbarung biefer innern Gemeinschaft und Einheit möglich geworben. atomistische Staatslehre Rouffeau's ift also im logischen Wiberfpruch mit fich felber. Aber felbft wenn man bas Unmögliche als möglich betrachten und zugeben wollte, bag ber Bertrag ber Individuen ben Staat erflare, fo ift boch bie fernere Unnahme, baß bie Individuen fich gang und gar mit allen ihren Rechten an bie Gemeinschaft veräußern, wieber unnaturlich. Da nach Rouffeau die Menschen bem Staate nicht entgehen fonnen, fo machen fie nun bie Augen ju und fturgen fich topfüber in ben Staat hinein. Je individueller bie Ratur und bie Rechte eines Menschen find, besto weniger wird er barauf verzichten und fie bem Staate hingeben. Die heiligsten Rechte ber Liebe, bes Blaubens, bes Gebankens werben ficher nicht in die Gemeinschaft eingeworfen, sonbern fortwährend individuell behauptet; und im Grunde wird bas gange Privatrecht, obwohl es bes staatlichen Schutes bebarf, boch in feinem Inhalte nicht von bem Staate, sonbern von ben Brivaten abgeleitet. Rouffeau wieberholt hier ben Irrthum bes Hobbes und fommt wie biefer zu' einer absoluten Staatsgewalt. Freilich befennt er fich als Freund ber gemeinen Burgerfreiheit, mabrent Sobbes bie Berrichaft bes Ginen über Alle begunftigt. Aber ber Abfolutismus feines ale Souverain proclamirten Demos ift für bie Freiheit ber Individuen nicht weniger gefährlich als der Absolutismus des Monarchen bei Hobbes. Db meine Eigenart von dem Unverftand der Menge unterdrückt, oder von der Willfür eines Despoten gefesselt werde, ist für meine Freiheit gleich verderblich, und wenn auch die Demokratie Rousseau's der gemeinen Freiheit Aller nicht so abgeneigt ist, wie die Despotie des absoluten Fürsten, so ist jene doch stärfer als diese und es wird schwieriger, ihrer rohen Uedermacht zu widerstehen".

In diesen trefflichen Entwidelungen, bie mit Baaber's Rritif ber Rouffeau'schen Staatotheorie nabezu zusammengehen, vermiffen wir nur Eines. Wenn wir nemlich auch bem Berf. ben Gemeingeift ber Raffe zugeben, wenn wir auch einraumen, daß eine Rechts - und Staatslehre, die fich auf den Gemeingeift ber Raffe grunden will, die gewöhnliche atomistische Erklarung bes Staates hinter fich jurudlagt, fo bebarf boch ber Begriff ber Raffe wie ber Begriff ber Menschheit überhaupt ber Erflas rung und Begründung, fo wie ber Begriff ber Raffe bestimmter als ber Begriff einer burch Abstammung bebingten befonberen Formation bes geiftigen Menschheitscharafters gefaßt fenn mußte, um in ihm Recht und Staat ber Anlage nach begrundet finden Die Erflärung und Begrundung ber Raffe, beren Begriff nur einseitig erfaßt murbe, wenn man nur Raturunter, fchiebe und nicht auch geiftige Eigenthumlichfeiten in ihm erbliden wollte, und ber Menschheit überhaupt fann aber nicht aus ber Natur, sonbern nur aus Gott, bem überweltlichen abfoluten Beifte gegeben werben, und schon barum muß jebe Ableitung bes Rechts und bes Staates unzulänglich bleiben, welche nicht bis auf Gott gurudgeht, und zwar nicht bloß auf Gott ale Schöpfer bes Universume, ber Geisterwelt und ber Ratur, welt, fondern auch als Begrunder wie ber intellectuellen, fo auch ber ethischen Gefete bes Menschengeistes. Es genugt auch nicht, mit Th. Rohmer (Lehren von den politischen Barteien S. 167.) Bott als Urheber und Borfteher bes Staates anzuerkennen, indem er ben Staatstrieb in die menschliche Ratur gelegt habe und in ewigem naben Busammenhange mit biefem feinem Geschöpfe bleibe,

sondern er ist auch als Begründer des Rechtes und des Staates anzuerkennen ideell und reell, wenn auch nur mittelbar in Ruckstädt der besonderen Gestaltung des letzteren. Wenn Jemand eine tiesere Begründung des Rechtes und des Staates kennt, als diejenige welche Baader gegeben hat, so möge man sie uns nicht vorenthalten. Wir werden sehr dankbar dafür sehn. Allein umsonst haben wir uns dis jeht nach einer tieseren umgesehen und wenn Baader's Begründung wohl einer vollkommeneren Darstellung sähig ist, als er ihr gegeben hat, so erscheint sie uns doch ihrem Gehalte nach unübertroffen. Wir erinnern aus ihr an diesem Orte nur an folgende Säte:

"Dhne eine ursprungliche und radicale Gesellschaft zwischen Bott und ben Menschen wurde eine Gesellschaft ber Menschen unter fich weber entfteben noch bestehen tonnen. Wie alle Wefen in unveranderlicher Begiehung ju Gott ftehen und wie biefe Beziehungen für fie constitutiv ober ihr Seyn begrundent find, fo gilt baffelbe für ihre Beziehungen unter fich, weil biefe fecunbaren Beziehungen boch nur Folgen jener grundeignen Beziehung und burch biefe vermittelt find. Da endlich bas Wohlfeyn jedes Wefens nur in ber Erfüllung feines Gefetes, Diefes aber in ber Aufrechthaltung ber Beziehungen biefes Befens mit Gott und allen übrigen Wefen besteht, fo begreift man leicht, baß jebe Störung ober hemmung berfelben fich fofort in einer Kranfung, Desintegrirung und Entstellung bes Sepns biefes einzelnen Wesens sowohl biesem als Anderen kund geben wird. — Band ber Liebe und Bereinigung welches mehrere Gemuther als Glieber eines und beffelben Gemeinwesens frei, weil von innen heraus verbindet, fann nur als Wirffamteit eines und beffelben all biefen Gemuthern zugleich inwohnenden centralen Wefens begriffen werben, bem fich alle von Rechtswegen unterworfen haben. Die Liebe ist bas Princip alles wahrhatt freien Gemeinwefens. Die Religion ber Liebe ift auch bie Religion ber Freiheit. Alle Despotie und Sklaverei geht aus Lieblofigfeit, biefe aus Sunde, biefe aus Irreligiofitat bervor. luft ift Luft an Despotie und Sflaverei. Nur Erlösung von Sunde, Despoten und Stavenlust kann Freiheit in jede Art bes Berkehrs ber Menschen bringen. Es ist folglich absurd, das Problem ber bürgerlichen Gesellschaft ohne ben Geist der Religion lösen zu wollen. Dhne sociale organische Hierarchie, ohne Macht, Autorität und Unterthänigkeit unter dieselbe besteht kein vollständiger Organismus; und weil kein Mensch von sich seibst das Recht haben kann, seines Gleichen zu befehlen, und keiner die Psicht, seinem Gleichen zu gehorchen, so vermochten auch die Menschen nicht von selbst, sich zur Gesellschaft zu constituiren, und nur ihre Gesellschaft mit Gott konnte und kann seine unter ober mit sich begründen."\*)

Diese nur in einigen Hauptzügen angebeutete Begründung bes Rechtes und bes Staates ift bereits in der Hauptsache (mit und ohne Jusammenhang mit Baader) in eine nicht geringe Jahl neuerer rechtsphilosophischer Schriften eingedrungen und bedarf nur noch für die große Masse der Gebildeten der Widerlegung des mehr oder minder genährten Borurtheils, als od diese Auffassung consequenterweise das Recht mit der Ethis und die Ethis mit der Religion und die Religion mit der Rirche vereinerleien müsse, um ihr den Sieg über alle entgegenstehenden Ansichten zu sichern. Wir werden anderwärts darauf zurücksommen.

In ber weiteren Entwicklung und Beurtheilung ber Staatslehre Rouffeau's finden sich über Souveränetät, Regierungsgewalt, Repräsentativstaat, für den R.-kein Verständniß hatte, das Verhältniß von Kirche und Staat viele treffende Urtheile. Zulest bespricht der Verf. noch die Genfer Vergdriefe Roufsseau's, die aus Anlaß selbstersahrener Verfolgung gegen relisgisse Unduldsamkeit und oligarchische Willfür gerichtet waren und mächtige Wirfung in der Genfer Bürgerschaft hervorbrachten.

Daß in ben Schriften Rouffeau's ber Schluffel zu ber Staatstheorie ber französischen Revolution liege, hat ber Berf. ganz richtig bamit nachgewiesen, baß er gezeigt hat, baß bie Rouffeau'sche Boltssouveranetät ein wesenloses und unstaatliches

<sup>\*)</sup> Baaders f. Berte V. und VI. Dann Grundzuge der Societätsphilos sophie von Fr. Baader. Burgburg 1837. Zweite erweiterte Auflage. Burg. Stuber, 1865.

Princip, nemlich das der launischen und veranderlichen Herrschaft der Massen sein. Um Schlusse des Capitels zeigt der Berk.
nun noch, zu welchen grellen revolutionaren Folgerungen die Rousseau'sche Staatelehre von Sièpes fortgeführt worden ist. Er unterläßt aber doch auch nicht, zu zeigen, daß Sièpes in einigen Punkten zum Besseren über Rousseau hinausgegangen ist. Bon seiner Erklärung der Menschen und Bürgerrechte, welche die französische Nationalversammlung als ein neues staatsliches Evangelium verfündete, rühmt er, daß es keine bessere und kurzere Darstellung der Principien der Revolution gebe, in denen so große und fruchtbare Wahrheiten mit gefährlichen Irrthümern seltsam vereinigt seven.

Im gehnten Capitel fommt ber Berf. ju bem Grunber ber neueren beutschen Philosophie, ju Rant und feinem Bernunftrecht. Die Darftellung und Rritif bee letteren gehören ju ben vorzüglichften Partien bes Werfes. Der Berf. zeigt jur Benuge, bag bie Staatelehre Rant's burchaus auf benfelben Grundgebanken ruhe, welche und in ber rabicalen Schule ber Frangosen entgegentreten. Rur nahmen biefelben bei Rant eine schulmäßigere Form an, und Rant gebe es nur ber bestehenden Bewalt anheim, diefelben in die Praxis einzuführen, d. h. er rathe zum Beffern und ertrage gebuldig bas Schlechtere. Dabei verkennt er aber nicht, baß, wenn Kant mit feinem Borgangern ben Staat auf ben Befellschaftevertrag, gwar nicht historisch, aber principiell, grunde, er boch eine Bemerfung mache, welche tiefer begriffen und folgerecht erweitert ihn über bie ganze hertommliche Grundansicht hinausgeführt haben wurde. Rant fagt nemlich: "Der Bertrag ber Errichtung einer burgerlicher Berfaffung unterscheibet fich boch wesentlich von allen anbern Berträgen. Berbindung Bieler zu irgend einem (gemeinsamen) 3mede (ben Alle haben') ift in allen Geschäftevertragen anzutreffen, aber Berbindung berfelben, bie an fich felbst 3wed ift (ben ein Jeber haben foll), ift nur in einer Gefellschaft "fofern fle ein gemeines Wefen ausmacht, anzutreffen." (Werte VII, 197.) Sieraus folgert ber Berf. mit Recht, jenes Soll fete boch offenbar einen höheren als ben Einzelwillen ber Gesellschafter voraus, einen Gesammtwillen, ber sich in ber gemeinsamen Natur rege und etwas Anderes sey als die Summe der Individualwillen. Kant habe also hier nur die Grenze berührt, nicht erkannt und noch weniger überschritten. Ebenso zeigt der Berk., daß Kant, obgleich er noch in der Borstellung des Bolks als der Summe der Bürger (XI, 144) befangen war und noch nicht das Bolk als ein organisches Gesammtwesen mit einem Haupte und mit Gliedern erkannt hatte, doch schon den Ansatz zu einer höheren Erkenntniß mit der Aeußerung gemacht habe: "Der Staat ist ein Bolk, das sich selbst beherrscht. Die Fascikeln aller Nerven sind die Justände, welche durch die Gesetzgebung entstehen. Das Sensorium commune des Rechts entsteht von ihrer Jusammenskimmung." (XI, 160.)

Befonbere pragnant zur Charafteriftif Rant's ift bie Neußerung bes Berfaffers: "So nahe verwandt und wesentlich gleichartig die Rantische Staatstheorie mit der Lehre Rousseau's und Siebes' ift, fo groß ift ber Begenfat berfelben in praftifcher hinficht. Die Frangofen machten Ernft mit ihrer Theorie. Sie wollten fie rudfichtolos in's Leben einführen. Sie rechtfertigten die Revolution als Consequenz des natürlichen Staatsrechts. Der beutsche Philosoph bagegen hat nur bie vernunftigen Ibeen als Theorie ausgesprochen und wartet es ab, bis fie allmählig auch bie Mächtigen gewinnen. Er warnt eindringlich por jeber Auflehnung gegen bie bestehenbe Staatsgewalt, auch wenn fle irrationell fen; er eifert gegen allen Ungehorfam, er verwirft ben aktiven Wiberstand unbebingt. Allerdings ift er nicht wie Sobbes ein Freund bes fürftlichen Absolutismus, er vertheibigt gegen benfelben "bie unverlierbaren Bolferechte", aber er entwaffnet bie Bolferechte und macht fie praktisch ohnmachtig gegenüber ber Berrichergewalt. In ber rationellen Doftrin batte er bas Bolf, b. h. die Summe ber Burger, für ben mahren Beberricher bes Staates, für ben Souverain erflart, aber praftisch verehrt er bas gegenwärtige Staatsoberhaupt, b. h. ben Kurften, als "bas Organ bes herrichers " und unterfagt es bem Bolle, "über ben Ursprung ber obersten Gewalt, die in praktischer Absicht unerforschlich sen, zu vernünsteln." Er erklärt die Bereinigung ber Gesetzgebungsgewalt und ber Regierungsgewalt für Despotie, aber zugleich erklärt er ber Despotie unbedingt zu gehorchen. Das Staatsibeal Rant's ist nicht minder radical als das der Franzosen, aber seine Staatspraxis huldigt dem Absolutismus des Hobbes, den er theoretisch verwirst. Tros aller Achtung, die wir vor dem Geist und dem redlichen Charafter Rant's haben, so erscheint uns diese Verbindung einer doktrinären Volkssouweränetät und einer praktischen Selbsterniederigung unter die Despotie weder logisch noch moralisch."

Bir unsererseite fonnen aus bem hier Gesagten boch nur folgern, bag Rant eine rabicale Theorie eben nicht hatte aufftellen follen, in beren Confequenz bie Revolution allerdings lag, und beren Begunftigung er fich nur burch eine gludliche Inconsequenz entziehen komnte. Daß biese Inconsequenz ihm boch burch fein sttliches Bewußtseyn auferlegt war, ift wohl nicht au beameifeln. Rant fonnte wiffen, bag eine Revolution in Deutschland nur Alles in Trummer legen fonnte, aber nicht aufbauen. Wir tonnen aber bem Berfaffer nicht unrecht geben, wenn er bie Staatslehre Rant's burchaus formell und wiber-Bulett wirft ber Berf. noch einen Blid fpruchevoll nennt. auf Rant's Bolferrecht, welches ihm mit Recht fühner gebacht und frifcher geschrieben erscheint als feine Rechtslehre. Er verweist uns barauf, bag Rant ichon in feiner Schrift über bas Berhaltniß von Theorie und Pragis von 1793 gegen Mofes Menbelosohn in Uebereinstimmung mit Lessing bie Entwidelung bee Menschengeschlechts jum Beffern vertheibigt und zeigt uns als feinen Grundgebanken: "Der Fortschritt ber Menschen aus bem Buftanbe rober Gewaltthatigfeit hat gur "ftaatsburgerlichen Berfaffung" geführt,- und berfelbe Fortschritt wird bie Bolfer aus ber Roth ber roben Rriege beraus zur "weltburgerlichen Berfaffung" führen, ober boch, weil ein weltburgerliches gemeis nes Wesen unter einem Oberhaupte ber Freiheit allzu gefährlich

werben tonnte, ju einer Foberation nach bem gewöhnlich veraberebeten Bolferrecht."

Rant erklart fich also nicht eigentlich gegen bie Möglichfeit eines aufunftigen Weltstaates, sonbern nur gegen bie Buträglichfeit eines solchen fur bie Freiheit ber Bolfer. Es gehort aber zu feinen Berbienften, bem Gebanfen einer bereinstigen Roberation aller Staaten eine große Bahl begeifterter Berehrer unb Unhanger erworben zu haben. Wenn auch ber Berfaffer beforgt, bag noch heute Rant's ibeale Friedensartifel ben Meisten als ein leeres Gebankenspiel eines philanthropischen Traumers erscheinen möchten, fo finbet er felbft mit Grund beachtenswerthe Wahrheiten in ihnen ausgesprochen, "welche zum Theil heute schon in bas Bewußtseyn ber Bolfer übergegangen find und ficher noch eine Zufunft haben." Rant unterscheibet in feinen ibealen Friedensvorschlägen Braliminarartifel und Definitivartifel. Menn alle übrigen jum Theil großen Gebanten Rant's, was nicht möglich ift, vergeffen werben fonnten, fo murben boch ficher feine Friedensvorschläge bie Runbe um bie Belt machen, und fie werben einstweilig in ber Hauptsache zur Berwirklichung geführt werben.

Die große Wirfung ber Kantischen Rechts - und Staatslehre auf die deutsche Wissenschaft läßt der Verf. nicht unbemerkt,
faßt aber die Mängel berselben am Schlusse in klaren und bundigen Sähen zusammen, denen nicht wohl widersprochen werden
kann. Diese Züge der rationalistischen Lehre Kant's sind:
"Nichtbeachtung der realen Grundlagen des Staates. Absehen
von der geschichtlichen Entwickelung des Staatesmanns. Bloß
boktrinäre Einheit eines nicht überall folgerichtigen abstrakten Sustems. Dürftigkeit des Gehalts neben großer Zuversicht der
dogm. Form. Freisinnige Tendenz ohne tieseres Verständnis
für lebendige Freiheit. Gewandte Kritif, aber Unbrauchbarkeit
für die Praxis. Ihr Hauptverdienst ist ein negatives, Hauptmangel der eines positiven Kerns."

Das eilfte Capitel ift in eingehenber Beife ben Staats,

3. C. Bluntschli: Geschichte bes allgem. Staatsrechts ze. 259 lehren ber Ibealisten: 3. G. Fichte und Wilh, von hums bolbt, gewibmet.

Die Darstellung ber Entwidelungsgeschichte ber Rechts und Staatsphilosophie Fichte's beginnt mit ber unbestreitsbaren Hinweisung barauf, daß die ibealistische Richtung ber Kant'schen Philosophie in gewissem Sinne von Fichte noch verstärkt und gesteigert worden seh. Der Berf. läßt Fichte sein Berhältniß zu Kant selbst in den Worten eines Briefes Fichte's an Jacobi vom I. 1795 bezeichnen: "Ich bin ja wohl transscendentaler Idealist, härter als Kant es war; denn bei ihm ist doch noch ein Mannichsaltiges der Ersahrung; ich aber behaupte mit durren Worten, daß selbst dieses von uns durch ein schöpferisches Bermögen producirt werde."

So trieb benn Sichte nach bes Berfaffers richtiger Bezeichnung in ber That ben transscenbentalen Ibealismus auf bie Spize, indem er Denken und Gebachtes als das mahre Sepn erflarte, und alles andere Senn ber Erscheinung als Schein verwarf. Es gilt bas auch, fahrt ber Berf. fort, von feiner Rechtolehre: "Alles Recht ift reines Bernunftrecht. Bertragenes und geschriebenes Recht ift niemals Recht, wenn es fich nicht auf Vernunft grunbet." Den Rechtsbegriff begrunbet er a priori, aus ber Bernunft, ohne alle Rudficht auf die Erfahrung, auf bie Geschichte; und biefer Rechtsbegriff ift ihm ein absoluter, "bas Rechtsgeset ein absolutes Bernunftgeset." Man fann bem Berf. einräumen, daß Fichte, inbem er bie getrennten Kantischen Seelenvermogen in ber Ginheit bes 3ch zusammensetzte und von bem lebenbigen Ich aus die ganze Wiffenschaftslehre conftruirte, boch einen entscheibenben Schritt über bas Gebiet eines bloßen kritischen Formalismus hinausthat und fich ber unerschöpflichen Quelle bes Geifteslebens zuwenbete. Nur weiß ber Berf. fo gut wie wir, wie theuer biefer Fortschritt erkauft war. Kichte's politischen Jugenhichriften findet ber Berf. unleugbar richtig wesentlich benselben Standpunkt, in Rudficht nemlich bes Rechte = und Staatsbegriffe, welchen Rousseau eingenommen hatte. Und wie weit Fichte bie Consequenz bieses Standpunk-

tes trieb, ichilbert und ber Berf. jur Benuge, wo er aus ber Schrift über bie frangofische Revolution nachweift, bag Sichte bamals fo weit ging, bie naturrechtliche Berbindlichkeit auch ber Bertrage burch bie Fortbauer bes freien Bertragswillens zu bebingen. "Go fann Jeber aus bem Staat wieber in ben Raturauftanb gurudtreten, wenn er nicht langer in biefem Staate fenn will. Wenn alle austreten, so ift naturlich bie Umwälzung volljogen. Da aber Reiner ben Anbern zwingen barf, feinen Willen au behaupten ober au andern, fo ift es möglich, baß die einen bie alte Berfaffung beibehalten und in ber alten Berbindung Da weiß er feinen anbern Rath, als ben: fortleben wollen. "Wir muffen une also beibe einrichten, so gut wir konnen, und ertragen, was wir nicht hinbern burfen. Es fann wohl fenn, baß es einem Staate unangenehm ift, einen Staat in fich ents fteben zu feben, aber bavon ift bier nicht bie Frage. Die Frage ift: ob er es rechtlich verhindern burfe, und barauf antworte ich mit Rein" (VI, 248.) Die Consequenz bes Inbivibualprincipe "mußte babin fuhren, verschiebene Staaten anzunehmen, bie neben einander auf bemfelben Bebiete find, wie verschiedene Besellschaften in einem Lande.' Damit ift aber ber ganze Begriff bes Staates, Die Einheit seiner Bebietshoheit aufgehoben." In seinem Raturrecht vom Jahre 1796 unterschied Fichte schärfer awischen Moral und Recht als Kant und leitete beibe als zwei Stamme aus ber innern Burzel bes Selbftbewußtseyns her. Er behauptete bie Ursprunglichkeit bes sittlichen Bewußtsenns. Wenn Treue und Glauben unter ben Menschen herrscht, so gilt bas Recht ohne 3wang. Wenn jene aber verloren gegangen find, fo tritt Unficherheit ein und es bedarf einer außern Rothwenbigfeit, um zu erzwingen, baß jeber bie Freiheit bes anbern in feinen Sandlungen achte und bag jebe Berletung bes Rechts ibre Strafe finbe. Um bie nothige Macht bafur zu grunden, wird bas gemeine Wefen, ber Staat gegrunbet. In ber Lofung bes Problems aber, einen Willen zu finden, von bem es fchlecht hin unmöglich fen, bag er ein anberer fen als ber gemeinsame Wille, fommt Fichte nicht über Rouffeau's Unficht binaue.

Auch bei ihm ift ber Gemeinwille nur Vereinigung von Einzelwillen, b. h. Bertragswille. Damit aber, baß Fichte ben Staat, beffen Zweck ihm nur Rechtspflege ift, burch Vertrag begründet seyn läßt, ist das Problem nicht gelöst, wie der Verf. zeigt, benn diesem Gesammtwillen fehlt es an Einheit und dieses Gemeinwesen ist teine Person. Ganz paffend etinnert der Verf. an das Göthe'sche Wort:

> "Die Theile hat er in ber Sand, Fehlt leider nur bas geiftige Band."

Der geschloffene Wenn ber Berf. in Fichte's Schrift: handeloftaat, einen Fortschritt seiner Staatolehre finbet, so verkennt er boch nicht, daß die Ideen bieser gang eigenthümlichen Schrift Aehnlichkeit mit ben socialistischen Bersuchen bes frangofifchen Convente und felbft mit bem Communismus haben. In feinen Borlesungen über bie Grundzuge bes gegenwärtigen Beitaltere (1804 - 1805) erhob fich Sichte zu einer geiftigen Betrachtung bes Staates und fein Staatsbegriff nahert fich mehr ber hellenischen Staatsibee. Doch erscheint nach bes Berfaffers Rachweisungen Fichte's neue Staatolehre ausgebilbeter in feinen Borlesungen vom Jahre 1813. Sier stellte er ber niedrigen, auf ben Eigennut berechneten Unficht bie hohere sittliche Grund-In der wahren Ansicht ging ihm nun bie anficht gegenüber. Erfenntniß über bie Bahrnehmung bes Lebens hinaus auf bas, mas in allem Leben erscheinen foll, auf die fittliche Aufgabe - bas Bilb Bottes. Er gab alfo jest bem Staate fogar eine über bas zeitliche Leben hinaus wirkende Bebeutung. Das Recht galt ihm jest als die faktische Bebingung ber Sittlichkeit. forbert baher jest allgemeine Bilbungsanstalten zur Freiheit, nicht Unftalten zur Dreffur. Die Berftellung bes fouveranen Willens fucht er nun nicht mehr in ben Einzelnen (ihrem Bertrage) überhaupt, sonbern in bem in ihnen burchgebrochenen Willen bes Rechts. Sein Grundfat ift nun: ber Befte foll herrichen. vertraut ber gottlichen Weltregierung, bag irgend einmal Giner tommen werbe, ber als ber Gerechtefte feines Bolfes ber Berrfcher beffelben werbe, und bag biefer auch bas Mittel finden werbe,

eine Succession ber Besten ju erhalten. Das Recht, Dberherr au fenn, foll bemnach ber hochfte menschliche Berftant feiner Beit und seines Boltes haben. Fichte erneuert bie Forberung Blaton's, bag bie Philosophen herrschen sollen. Da nur bie Lehrer gemeingultigen Berftand zeigten, fo muffe von ihnen ber rechtmäßige Oberherr gewählt werben aus ihrer Mitte. Der Staat Kichte's wird also nun der freie vernünftige Lehrerstaat und biefer ift bas bewußt geworbene Bernunftreich. Der Berf. entschlägt fich bier einer naber eingehenden Rritif und begnügt fich mit ber einzigen, aber treffenben Bemerkung: "Die alte enge Theorie bes bloßen Rechtsstaats ift nun auch in ber philosophifchen Schule überwunden, aber inbem bie neue Staatelehre ben Staat und bie Schule verwechselt und zugleich wieber pantheistisch - theofratische Borftellungen in fich aufnimmt, fehrt fie, ohne es zu wiffen, in ihren Gebanten zu ben ursprunglich noch findischen Anfangen ber Staatofultur jurud, welche wir in bem indischen Brahmanenreiche schon vor Jahrtausenben tennen gelern haben."

Die ben Fichte'schen Ibealismus verwandten ftaatsphilosophischen Ibeen Wilhem von humbolbt's werben nun lichtvoll und lehrreich und vorgeführt. Wir begnugen und baraus bervorzuheben, wie humbolbt aus feinem anfänglichen übertriebenen Inbividualismus allmählich einer tieferen Auffaffung bes Staatelebene entgegengeführt wurbe. In feiner reiferen Zeit, bie von seinem Aufenthalt in Rom (1802-1808) batirt, wollte er bie liberalen Ibeen mit ben conservativen Intereffen verfohnen. Das hiftorische Recht verftand er unbefangener als Stein im Sinne bes Werbenben und lebenbig Fortwirfenben. Go fprach er fich benn fur bie Ginführung einer ftanbischen Berfaffung aus in ber Ueberzeugung, bag eine folche babin führen werbe, bem Staate in ber erhöhten sittlichen Rraft ber Nation und ihrem belebten und zwedmäßig geleiteten Untheil an ihren Ungelegenheiten eine größere Stupe und baburch eine ficherere Burgichaft seiner Erhaltung nach außen und seiner inneren fortschreitenben Entwidelung zu verschaffen. Ruhn war babei fein Bebante, bas

bie Regierung eher bas Princip ber Berbefferung, bie Stände bas ber Erhaltung barstellen follten. Er will allen Classen ber Bevölferung eine ausreichenbe Bertretung gewährt wissen, verlangt als Basis die Gemeinbeordnung, Erneuerung ber Landgemeinden, Bildung ber Kreisbehörden, Provinzialstände, und als Schluß- bes Baues allgemeine Stände, endlich für alle Stufen unmittelbare Bolkswahlen, aber nach Ständen gegliebert.

Wer wollte in biefen Ibeen nicht tiefere Staatsweisheit erkennen, als in Fichte's überspannten Borschlägen.

Im zwölften Capitel verbreitet sich ber Berfasser über bie Schriften und Lehren ber empirischen Realisten: 3. 3. Moser, Joh. R. Butter, Friedrich C. von Moser, Justus Mösser und Gottfried Achenwall. Die Darstellung ist durchweg lehrreich, die Charafteristif ber einzelnen Staatsgelehrten treffend und Lob und Tadel mit Mäßigung und Gerechtigseit vertheilt. So wichtig die Schriften dieser charaftervollen Männer für die Kenntniß der Staatszustände ihrer und früherer Zeit sind, so gewähren sie boch nur wenig Ausbeute für den Fortschritt der Principien der Staatswiffenschaft.

Das breizehnte Capitel gelangt zu ben Bertretern ber gesichichtlichen Politif im Zeitalter ber französischen Revolution, Ebuard Burke, Kriedrich Gent und Johannes Mul-ler. Die Charakteristif bieser brei hervorragenden Männer nach Borzügen und Mängeln kann nur als sehr gelungen bezeichnet werden. Besonders verdienstlich ist das Bestreben des Berkassers, für Johannes Müller eine gerechtere Würdigung zu erwirken, als ihm in der letzen Zeit zu Theil geworden, "welche seine Schwächen nicht verschweigt, aber die höhern Borzüge willig anerkennt." Wir können seinem Urtheil nur beipslichten, wenn er behauptet: "Unter den deutschen Publicisten seines Zeitalters gibt es keinen, bessen Schriften reicher wären an politischer Weisheit, keinen, von dem mehr zu lernen wäre. Er voraus ist der Repräsentant der geschichtlichen Politik." Doch übersieht

ber Berf. nicht, baß I. Müller zu fest auf bie alte Historie baute und bie philosophischen Ibeen zu sehr verachtete.

Das vierzehnte Capitel ift überschrieben: Katholistrenbe Reactions : und Restaurationspolitif. Bonalb. De Maistre. Lammennais. Lubwig von Haller. Abam Müller. Josseph Görres.

Much in ber Beurtheilung biefer Gruppe von Staatsrechts. lehren fann man bem Berfaffer nicht absprechen, bag er feine Urtheile im Allgemeinen mit Maßigung und Gerechtigfeit ausfpricht. Doch ift Bonalb nicht umfaffent gewürdigt und find feine allgemeinen philosophischen Ibeen, bie fich fur bie reinphilos sophische organische Staatslehre unter einiger Umbilbung verwerthen laffen, nicht genug hervorgehoben. Bon be Daiftre zeigt er mit Grund, baß fich biefer geniale Ropf in ber Bahl feiner Baffen gegen bie Revolution boch arg vergriffen habe, indem er die Religion in ber Gestalt ber mittelalterlichen Sierardie ju Sulfe rief und fur bas neunzehnte Jahrhundert ein Brincip ale Beilmittel empfahl, welches jur Beit feiner größten Macht auf bie Gemuther, auf ber Sohe bes Mittelalters, fich ohnmachtig erwiesen hatte, einen menschenwurbigen Staat bervorzubringen ober zu erhalten. Lamen nais wirb etwas furz, aber richtig charafteriftirt und nur bie nabere Burbigung ber letten driftlichbemofratischen Schriften bes mertwürdigen Mannes wird vermißt. 2. v. Saller wird fehr gut in feinem Unterschiebe und relativen Gegensage ju Abam Muller und Joseph Borres bargeftellt. Seiner Rritif ber mobernen Befellichafts. vertrags , Staatstheorie mißt er bleibenben Werth zu. 3m Ues brigen findet er nicht ohne Grund in feiner Lehre alle Mängel ber mittelallerlichen Staatstheorie wieber, nur noch baburch verfchlimmert, baf fle von ihm jum Suftem erhoben werben. Abam Muller will bem Berf. trop beffen geiftvollen Befens am wenigsten zusagen. Der Grund bes Störenben in biefes boch fehr begabten Mannes Ibeen liegt wohl hauptfachlich in ber Berquickung ber aus ber Romantif und bem bamaligen Bantheis: mus Schellings herübergezogenen Ibeen mit bem Ratholicis,

mus in gang ultramontaner Karbung. Kriebrich Schlegel hatte wohl hier eine eingehendere Burbigung finden follen. Mehr als 21. Muller imponirt bem Berf, Jofeph Borres, und er wenbet fich feiner Burbigung mit größerer Liebe ju. Bon ber Erwähnung feiner republikanischen Jugenbibeen wenbet er fich ju ber Schilberung ber Bebeutung und bes Inhalts bes Rheinischen Merfur (1814-1816) und ber berühmten Schriften: Deutschland und bie Revolution, Europa und bie Revolution, bann: Die heilige Allians und die Bolfer auf bem Congresse su Berona, und endigt mit einer furgen Beichnung feiner fpateren völligen hingabe an bie Berfechtung bes Ultramontanis, mus in Deutschland. Bon ben leitenden Auffagen im rheinifchen Mertur ruhmt ber Berf. mit gerechterem Sinne, fie beurfunbeten in fraftiger und schwunghafter Sprache einen tiefen fittlichen Ernft, eine glubenbe Begeifterung fur bie beutsche Rationalität, einen großen Freimuth und eine tiefe Ginficht in bie Bebrechen ber mobernen Staatsmafdine, und ein lebhaftes Berlangen nach einer organischen Blieberung bes Bolfe und Staates, macht aber geltenb, fie seven nicht frei von jener ramantischen Schwarmerei fur bas mittelalterliche Papftthum und Raiferthum, welcher bie germanische Jugend fener Beit gerne nachgegangen sey. Wenn ber Berf. unter ben Auffagen bes rheinischen Mertur Manches, namentlich bie erbichtete Broflamation Rapoleon's an bie Bolfer Europa's vor feinem Abzug auf bie Infel Elba, vortrefflich geschrieben finbet, so fagt er wohl etwas zu wenig, benn wenigstens bie bemerkte Proklamation ift nicht bloß vortrefflich geschrieben, sonbern fle ift geradezu einzig in ihrer Art und in ber gesammten publiciftischen Literatur alter und neuer Zeit völlig ohne ihres Gleiches. Auch wurde ber rheinische Merfur, b. h. Gorres bamals nicht von Sunberten von Mannern alles Ernftes, wenn auch übertrieben, bie fünfte Dacht Europas genannt worben fenn, wenn er nicht außer jener Broffmation noch vieles Unbere von genialer gewaltiger Birfungefraft bargeboten hatte. Ein Theil ber bamaligen Sochftellung bes großen Mannes erflart fich allerbings aus bem

ftande, bag ber unter ben Deutschen weiter, als man heute que geben will, verbreitete Bunfch ber Wieberherstellung bes Raiferthums von Gorres jum Mittelpunkt feiner im rheinischen Merfur verfochtenen politischen Ibeen gemacht worben war. ber Berfaffer aus ber benfmurbigen Schrift: Deutschland und bie Revolution als bas Borres bamals vorschwebenbe Ibeal ber beutschen Berfaffung ausführt, läßt uns erkennen, wie nahe hier Gorres mit Wilh. von Sumbolbt fich berührte, mochten auch beibe Manner in Bezug auf die Wieberherstellung bes romifchen Raiserthums beutscher Nation fehr verschiebener Meinung fenn. In ber gelungenen Zeichnung bes Inhaltes ber Schrift: Europa und die Revolution läßt ber Berf. nicht unbemerkt, daß Gorres schon bamals bie Revolution in Deutschland vorausverfündigte, wenn nicht bei Zeiten bem Bedurfniffe ber Ration Rechnung getragen werbe. Es bewegte ihn tief, bag in ber Umgestaltung Europas ber Deutsche allein leer ausgehen follte. In seiner braftischen, mannhaften Art sagt er mit bitterer Fronie: "Er (ber Deutsche) war ehemals ber Furft, ber über Alle geherrscht; es scheint billig ba er fur bie Herrschaft zu klein und schwach geworben, sein Land aber, bas einft bas Reich ber Mitte gewesen, jum Reich ber Mittelmäßigkeit in allen Dingen berabgefunten, bag er nachbem ihn bie Geschichte aller feiner Burben entset, jest allen biene als Solbner, Schreiber, Dienftbote, je nachbem die Umftande fallen wollen." Man kennt bie Lage ber Deutschen im Auslande bis auf die heutige Stunde und die Beunruhigung eines guten Theiles ber beutschen Bevolferung, welche in ber bermaligen Lage ber beutschen Berhaltniffe Gefahren vom Auslande her erblickt. Rein beutscher Patriot hat bie beutsche Ration mit glühenberer Liebe im Bergen getragen, als ber fraftvolle mannhafte Gorres. Wenige haben bie Schaben, woran fie litt, Scharfer erfannt und bie Befahren benen fie entgegenging, flarer erblicht, ale er. In ihm hatte fich wie in Benigen eine seltene Charafterftarte, Willenstraft und Selbftbebertschung mit einer gewaltigen Phantasie und einem machtigen Berftanbe jufammengefunden, und nur Gines ift zu beklagen, baß

fich sein tief=religiöser Sinn bie Gefahren nicht klar machen konnte, welche auf ber andern Seite von den hierarchischen Tensbengen des Papstthums brohten. Wir können baher nicht widerssprechen, wenn der Berfasser sagt: "Sein Lebensgang bewegte sich in umgedrehter Richtung (mit jenem Lamennais). Lamensnais sing an als idealer Papist und endete als isolirter Demoskrat, Görres begann als idealer Demoskrat und war am Schlusse seines Lebens nur noch ein Führer der ultramontanen Partei."

Das fünfzehnte Capilel behandelt bas constitutionelle und bas Bernunftrecht: Benjamin Constant, Carl von Rotsted, Carl Theober Welder.

Der Berfaffer zeigt recht gut, wie mit bem Sturze bes Rapoleonischen Staates, biefer ber Defpotie ahnelnben Donarchie, und mit ber Restauration bie frangofische Charte bie Revolution beenbigen und ben gesetlichen Fortschritt ermöglichen, bie Ordnung und die Freiheit verbinden, die constitutionelle Monarchie als bie moberne Staatsform in's Leben fuhren follte. In Frankreich fand nun bie constitutionelle Ibee ihren Sauptvertreter in Benjamin Conftant, in Deutschland in Rotted und Belder. Conftant wird von bem Berf. treffend gezeichnet und gezeigt, bag er mehr burch flare Darftellung glanzte, als burch Tiefe fich auszeichnete. Die organische Ratur bes Staates fennt er nicht. Der Staat ift ihm eine große Maschine, angelegt für bie gemeinsame Freiheit und Wohlfahrt ber Menschen. Die individuelle Freiheit mit Baffen zu ihrer Bertheidigung, mit Schupwehren gegen jebe Gewalt auszuruften, ift bas Biel feiner Beftrebungen. Beiter fommt er nicht.

Rotted geht noch weiter in ber sogenannten liberalen Tenbenz. Sein eigentliches Ibeal ist nach Kant und Roussseau bie Republif und er befreundet sich mit der constitutionellen Versassung nur, weil sie sich seinem republikanischen Ibeal annähert. Er vertritt das System des Vernunftsrechts und verlangt völlige Trennung der Gebiete des Rechts und der Moral. Im historischen Rechte sieht er nur Verderbniß des Rechts und löst so den Rechtsbegriff völlig ab von der leben-

bigen Menschheit und ihrer Entwickelung. Daß er ben Staat auf Bertrag gründet, folgt baraus von selbst. Treffend bemerkt der Berf. zum Schluß: "Damals machten seine (Rotteck). Ansichten den Eindruck des Reuen, Kühnen, Idealen. Das Borurtheil der Zeit war geneigt, dieselben durchweg für liberal zu halten. Wer aber heute diese Schriften liest, dem fällt es auf, wie sehr inzwischen die politische Einsicht der Nation gewachsen und ihr Urtheil gereift ist.

In mancher Beziehung mit Rotted verwandt, verhält sich Welder boch nicht so seinblich wie jener gegen bas historische Recht. Zwar gründet auch er den Staat auf Bertrag, aber doch nur im Sinne der freien Willensübereinstimmung, welche sich in der Anerkennung der natürlichen und sittlichen Rothwendigkeit einer bestimmten Rechts, und Staatsordnung kund giebt. Der Staat ist ihm die höchste, moralischersönliche, lebendige, einheitliche Gesellschaft, also Organismus. Er ist auf dem Wege zum Richtigen und es sehlt nur theils an der nothigen Ausbildung, theils an der rechten Begrenzung.

Das sechzehnte Capitel bringt eine eingehende Betrachtung ber philosophischen Staatslehre Schelling's und Hegel's. Der Bers. beginnt seine Darstellung mit den Worten: "Gegen die bisherige naturrechtliche Staatslehre erhob sich nun eine zwiesache Opposition von Seite der deutschen Wissenschaft. Die eine ging von den Philosophen Schelling und Hegel, die andere von der historischen Rechtsschule aus. Die beiden Oppositionen warsen ihr vor, daß sie willfürlich, odersstächlich, in Widerspruch mit der Entwickelung der Geschichte sep; und in beiden war auch eine politische Abneigung demerkbar gegen ihren Zusammenhang mit den Staatsboctrinen und Staatseexperimenten der französischen Revolution. Sie kamen beide in der Zeit der Restauration zur Geltung."

Schelling's Einfluß auf bie veränderte Richtung ber philosophischen Rechtswissenschaft wird im Ganzen gut und richtig gezeichnet. Es wird mit Recht behauptet, daß es uw möglich sey, die realen menschlichen Staatsinstitutionen aus dem

pantheistischen Gottesbegriff abzuleiten und zu erflaren. Es wird ber pantheistischen Staatslehre überhaupt und jener Schelling's insbesondere mit Grund vorgehalten, daß fie an Unfruchtbarkeit und Unbrauchbarfeit ber Lehre für bas politische Leben leibe, und auf bie Befahr hingewiesen, welche aus jeber falfchen Gleichftellung ber Menschen mit Gott fur bie Rlarheit bes Denfens und für bie Freiheit bes Sanbelns entspringe. Rur hatten unferes Erachtens bie Beweife für biefe richtigen Behauptungen eins . -gehenber und ftrenger geführt, und gezeigt werben follen, wie boch bie pantheiftische Staatslehre Schelling's trop ihrer Ginfeitigkeit und beziehungsweisen Unrichtigkeit mehr als alle ihr vorausgegangenen Spfteme bie Erfaffung ber organischen Ratur bes Staates machtig vorbereiten half. . Roch weniger fann gebilligt werben, bag ber Berf. Schelling nur ale Junger Fichte's und bann ale Stifter ber Ibentitatephilosophie fennt, bie spatere und hohere Bestaltung ber Philosophie Schelling's aber ignorirt. Es ift zwar richtig, bag Schelling in ber Anwendung seiner spateren Brincipien auf ben Staat nicht febr weit geht, bennoch findet fich mancher beachtenswerthe Ausspruch, und jedenfalls liegt in ben Brincipien feiner fpateren Philosophie eine nicht unerhebliche Beranberung seiner Unficht vom Besen bes Staats. Das Janoriren ber fvateren Geftaltung ber Philofophie Schelling's ift um fo auffallenber, als fie nicht etwa erft mit seiner Philosophie ber Mythologie und ber Offenbarung (erft feit 1856 authentisch bekannt) hervortrat, fondern in ber Sauptsache ichon feit 1809 batirt. Der entscheibenbe Umschwung ber Philosophie Schelling's vollzog sich zuerft fcon in ben in bem genannten Jahre an bas Licht getretenen Untersuchungen über bas Befen ber menschlichen Freiheit, feste fich im Dentmal Jakobi's fort wie in Allem (freilich quantitativ nicht Bielem), was noch zu seinen Lebzeiten von ihm erschien, und vollendete sich in einer Reihe von Entwürfen, welche erft nach feinem Tobe in ber Gefammtausgabe feiner Werte befannt geworben find. Die wichtigsten biefer Entwurfe find: 1) Stuttgarter Brivatvorlesungen (1810), 2) Ueber bas Wesen ber Wiffenschaft, -3) Die

Beltalter, 4) Ueber ben Busammenhang ber-Ratur mit ber Geifterwelt, 5) Erlanger Bortrage (1821), 6) Bur Beschichte ber neuern Philosophie. - Der wichtigsten von allen, ber Philos sophie ber Mythologie und ber Offenbarung ift schon gebacht In allen biesen Schriften Schelling's zeigt fich ber gemeine Bantheismus überschritten. Gott wird in ihnen als perfonliches Wefen, als absoluter Beift erfannt und anerfannt, ber Mensch ift in ihnen nicht vergangliche, verschwindende Ericheinungsform bes Absoluten, fonbern gur Unfterblichkeit beftimmt. Schelling macht hier geltenb, bag er ben mahren Theismus wolle, ber ihm nicht im Gegenfage ju jeber Art bes Bantheismus, fonbern nur im Gegenfage ju bem gemeinen, Gottes Perfonlichfeit leugnenden Pantheismus fteht, aber mit bem mahren Bantheismus eine ift. Db nun biefer hohere, man wird wohl fagen burfen: theistische Bantheismus ober pantheistische Theismus vollkommen befriedigend ift ober nicht, wollen wir hier nicht untersuchen. Wir conftatiren nur, bag Schelling's fpatere Philosophie, vom Jahre 1809 an, nicht mehr gemeiner Pantheismus ift, und bag biefer veranberten höheren Auffaffung vom Befen Gottes auch eine veränderte höhere Staatslebre entspricht, welche auch von Schelling angebeutet ift.

Der größeren politischen Bebeutung gemäß, welche sich Hegel theils durch seine Schriften, theils und mehr durch seine Schüler erworben, gibt uns der Verf. eine eingehendere Zeichenung der Hegel'schen Rechts und Staatsphilosophie. Sie kann als gelungen bezeichnet werden so wie auch seine Kritik zutreffend erscheint. Daß Hegel den Staat als die Offenbarung des selbstbewußten Geistes und als die herrlichste Erscheinung der Weltgeschichte (ist der Staat wirklich herrlicher als die Kirche?) erkant habe, rechnet der Verf. Hegel zum Verdienst an, macht aber mit Fug und Grund bemerklich, daß es eine gefährliche Ueberspannung der Wahrheit sey, den Staat zur Wirklichseit der Vernunft selbst und zum sichtbaren Gotte zu machen und daher auch seine nothwendigen Schranken zu verkennen. Wir würden indes bestimmter diese pantheistische Staatsansicht nicht

fowohl eine Ueberspannung ale eine grelle Berfehlung ber Babrheit nennen, ba fie auf ber burchaus falfchen Borausfegung beruht, bag Gott überhaupt in ber Welt fich verwirkliche und im Menschengeift jum Selbftbewußtseyn fomme. Dieg überfieht auch ber Berfaffer gar nicht, indem er felbst bemerkt: "Die Begel'sche Philosophie betrachtete fich ale bas Wiffen ber absoluten Wahrheit, ber Begel'sche Staat erklart fich als bie Berg wirklichung bes absoluten Beiftes. . . So im Mittelpunkte bes Weltgeistes nahm Segel feinen Sochfit ein, zwischen Bernunftigem und Wirklichem bas Gleichgewicht erhaltend. Der Unfpruch ift ungeheuer, gerabezu göttlich. Aber bie Beltgeschichte hat benselben nicht gebilligt." Nicht bloß bie Weltgeschichte (unfer Wiffen von ber Weltgeschichte) hat ihn nicht gebilligt, sonbern bie unbefangene Bernunftforschung felbft fann ihn nicht billigen. Die Begel'sche Staatsphilosophie fann ebenso leicht zum Dienst bes Absolutismus als jum Dienst ber Revolution verwendet werben, b. h. fle bient ber Revolution in zwiefacher Geftalt, ber Revolution von Oben nach Unten und ber Revolution von Unten nach Dben. Die lettere Richtung wird aber schon barum bie vorherrschenbe fenn, weil ber Staatsoberhaupter wenige, ber Staatsbürger aber viele find und weil bie Revolution in ber erften Richtung bie in ber zweiten beständig herausforbert und herbeiführt.

Im siebenzehnten Capitel schließt fich sofort die Betrachetung ber historischen Rechts - und Staatsschule an. Als Reprasentanten fommen hier: Savigny, Riebuhr, Dahlmann, Wait und Gneift zur Sprache.

Die historische Rechts und Staatsschule wird in ihren allgemeinen Zugen gut charafterisitt und die genannten einzelnen Bertreter berselben in ihren verwandten und unterscheidenben Zügen treffend und lehrreich vorgeführt. Der Werth ber historischen Rechts und Staatsbetrachtung wird richtig gewürsbigt und vor den Einseitigkeiten gewarnt, in welche die historische Richtung bei Hintansehung der Phiiosophie leicht gerathen kann, und welche die historische Schule keineswegs immer vers

mieben hat. Ja, bereits bie erften Boraussetzungen Savigny's find unflar und nebelhaft. Riebuhr fam ohnehin nie gur Rlarheit über die Brincipien bes Rechtes und bes Staates. Dabls mann erhebt fich zwar nach bem Bugeftanbnig bes Berfaffers in seiner Politif an einzelnen Stellen zu bem Brößten und Berrlichften, mas jemals über ben Staat gebacht worben ift, aber bas von ihm beigebrachte hiftorische Material ift nicht reich zu nennen und an manchen Stellen erscheinen feine Ibeen bunn und nebelhaft. Die Grundzüge ber Politik von G. Wait zeigt ber Berf. ale von bemfelben fittlichen Beifte erfüllt auf, ruhmt auch von ihm, baß er bie Reprafentativverfaffung ficherer auszubauen und vielseitiger darzustellen suche. Aber auch bei ihm findet er Mißtrauen in die Philosophie, um nicht zu sagen Beringschätzung, obgleich er Lehren vorträgt, die nur aus ber Philosophie geschöpft senn können, wie wenn er sagt: "Der Staat ift bie Institution zur Berwirklichung ber sittlichen Lebensauf gaben ber Menschen, insofern biese in bem Busammenleben nach Bolfern erfolgt. Der Staat ift tein natürlicher, fonbern er ift ein ethischer Organismus. . . Der Staat , ift bie Organisation bes Bolkes." u. s. w. Der Tabel bes Berfaffers trifft Baig noch in zwei Bunkten. Erstlich barin, daß Wait wie Dahlmann bie Politik ganz allgemein als bie Lehre vom Staate versteht und staatsrechtliche Institute mit politischen Bebanfen mischt, ohne irgend die beiben Seiten bes Staates, seine ruhende Ordnung (Staatsrecht) und fein bewegtes Reben (Bolitit) ju unterscheiben. Er macht hierüber treffliche Erinnerungen, welche mit ben beachtenswerthen Borten ichlie-Ben: "Wenn in ber Politif bas fittliche Moment ausschließlich ober vornehmlich beachtet wird, fo werben bie eigentlichen Staate. aufgaben vernachläffigt. Die Politit barf freilich nicht unfittlich fenn, aber bie Sittlichkeit allein bestimmt fie nicht und erklart fie nicht." Ameitens billigt ber Berf. mit Grund nicht, bag Baip in ber Unterscheibung ber Staatsformen von bem Bebanken ausgeht, baß ber Ursprung ber Gewalt, bie Ableitung berselben, enticheis bend fen für bie Art ber Staatsformen.

R. Oneift mendet ber Berf. befondere Aufmertsamteit ju, weil er einer jungeren Generation angehore, welche ben Streit ber hiftorischen und ber philosophischen Methode als einen zurudgelegten Standpunkt betrachten. Inbeffen mas er recht belehrend aus Gneift's Hauptwert: Das heutige englische Berfaffungs - und Berwaltungerecht, beibringt und barlegt, beutet boch mehr barauf, baß Gneift bem hiftorischen Moment eine einseitig überwiegenbe Bebeutung beilegt. Sagt er boch felber von ihm: "bie Ideen schätzt er gering, die Institutionen über Much halt er nicht fur überfluffig jum Schluffe mit eindringlichen Worten bie fehr richtige Belehrung vorzutragen: "Wenn die Frangofen im Bewußtsebn ihrer flaren Logif geneigt find, bie mannigfaltigen hiftorischen Bebingungen bes gegenwärtigen Staates zu migachten und einer abstraften Staatsibee nachzugehen, so find bie Englander von Hause aus zu ber entgegengesetten Ginseitigkeit geneigt, b. i. bie mobernen logischen Ibeen zu wenig und bie geschichtlichen Institutionen zu boch zu Indem fie in neuerer Beit anfangen, fritischer zu verfchaben. fahren, bie Bermaltung nach 3medmäßigfeitegrunden einzuriche ten, ber Stromung ber öffentlichen Meinung freien Lauf zu verschaffen, überall bas Licht ber Preffe leuchten zu laffen, nach Brincipien auch bie Parteien zu unterscheiben, so folgen fie in allen biefen Dingen nur ber geiftigen Bewegung bes neunzehnten Jahrhunderte und ber Entwidelung bes modernen Staats, ber die Corporationen erträgt und ihnen Freiheit verstattet, aber ber im Grunde boch nicht mehr wie ber mittelalterliche Staat auf Corporationen ruht, und vor allen Dingen seiner selbst bemußt werben, nicht inftinktiv fortwachsen will."

Das achtzehnte Capitel stellt bar und beurtheilt die Bermittelungsversuche. Hier werden aneinander gereiht: Ancillon und Radowis, Carl Salomo Zacharia, Schmitthenner und Schleiermacher.

Wir finden die wohlgemeinten, aber principiell nicht fchwer wiegenden Bermittelungsversuche Ancillon's und Radowig's ganz befriedigend auseinandergesett. Zacharia wird nach seinen wis-

senschaftlicheren Leiftungen eigehenber recht gut chararafterifirt. Wir halten und indeß bei ben umfänglichen Arbeiten eines Staats lehrers nicht auf, von bem ber Berfaffer ohne beforgt fenn ju burfen . auf wefentlichen Biberfpruch ju ftogen, fagen tonnte: "In ber Ruftfammer Bacharia's wird jebe Partei fur jebe Deinung gut gearbreitete Baffen holen tonnen. Db biefelben fich bamit wechselseitig verwunden, fummert ihn fo wenig, ale bie alten Romer, wie fich bie mancherlei Götter im Bantheon vertragen." Wenn ber Berf. bas Werf Schmitthenner's: 3wolf Bucher vom Staate (bie nur bruchftudweife erschienen ftub) vermanbt mit bem Berfe Bacharia's: Biergig Bucher vom Staate, nennt, so zeigt boch seine eigene Darlegung und Beurtheilung ber Lehren Schmithenner's, bag fich bes Letteren Werf bedeutenb 'au feinem Bortheile von jenem Bacharia's unterscheibet. Schmitthenner tritt nie mit fich felbft in Wiberspruch, wenn et ber hiftorischen und ber philosophischen Methode gerecht zu merben fucht, wenn auch in ber Beife, bag er fur bie verschiebes nen Staatsfragen balb bie eine, balb bie anbere ausschließlich befolgt. Er grunbet, wie ber Berf. zeigt, ben Staat auf bie bürgerliche Gesellschaft, die er aus ben Bedürfniffen ber Denschen nach Berbindung entstehen läßt. Er widerlegt bie atomistische Meinung, bag ber Staat ursprunglich ein Werf bes freien Bertrags fen, ober gar eine Erfindung, wie eine Brandtaffe, aber er erflart auch bie Schelling-Segelsche Ansicht fur einseitig, welche ben Staat als eine nothwendige Raturerscheinung ober ale einen bewußtlosen ethischen Broces erflart. In ber gangen bisher verfolgten Entwidelungsgeschichte ber Staats. lehre fommen nur annäherungsweise ober höchftens vereinzelt fo tiefgebachte Lehren vor, wie bie, welche ber Berfaffer in folgenben Worten berichtet: "Ihm ift ber Staat voraus ein ethisches Boftulat, b. h. eine fittlich nothwendige Erscheinung, beren naturliche Bebingungen zwar mit ihrer Ibee gefest find, beren Exifteng aber an ben menschlichen Willen gebunden ift. Das Treten in ben Staat ift fur ben Menschen nicht Sache bes Beliebens, fonbern Pflicht. Dabei wird vorausgefest, bas ber Gebanke bes Staats, b. i. bie Ibee, welche realisirt werben foll, außer bem einzelnen Menschen vorhanden fenn muß, weil die Realisation einer Ibee, die ber Mensch sich beliebig fest, nimmer Bflicht fur ibn fevn fann. Die Staatsibee last fich betrachten als bie im gottlichen Beifte ober im 3wede bes Weltganzen und im Besondern in der menschlichen Ratur vorgezeichnete Form bes Bufammenlebens ber Menschen. Ihre Realifation aber besteht barin, baß bie Menschen selbst ihr gemeinfames Santeln ber Form gemäß gestalten. Ursprünglich entfteht ber Raturstaat in unbewußter Beife, in Unlehnung an bie Familie. Aber allmälig erwacht bas freie Bewußtseyn und bie spatere Staatenbildung wird ein Werk ber Runft. Für biese fecundare Staatenbilbung giebt Schmitthenner ben Bertrag ju: "Gine Unterwerfung Freier erzeugt nur bann Berbinblichkeiten, werm fie mit Freiheit b. h. mit Einwilligung geschieht; bie einzige vernunftgemaße, gerechte und fichere Bafis ber Berrichaft eines Einzelnen ober einer Dynaftie über ein munbiges Bolf ift baber ber Bertrag." Der Berf. hebt ausbrudlich hervor: "Ein Fortschritt ift es, bag Schmitthenner ben Staat als einen "ethischen Organismus" bezeichnet. Es ift ihm beutlich, baß berfelbe weber ein Aggregat fen von Ginzelnen, wie ein Steinhaufen, noch ein Mechanismus, b. h. ein Spftem von thatigen Rraften, bie bas Brincip ihres Bestehens außer fich haben, sonbern ein Organismus, welcher biefes Brincip als bewegenbe Seele in fich tragt. Ethisch heißt er ihn im Gegensate ju bem natürlichen Organismus, weil seine Funktionen burch ben Willen bewegt werben, und bas Ethos bie Gestaltung bes Willens ift. Das Bolf ift ein folder ethischer Organismus, ber fich in Sprache, Religion und Recht manifestirt. . . . Als ben 3weck bes Staates bezeichnet er mit Blaton bie Autarfie, ober mit Aristoteles das höchste allgemeine Wohl, und verlangt von dem Staate, bag er bie finnlichen Beburfniffe ber menschlichen Natur burch bie Staatsofonomie, bie fittlichen burch Gewährung von Freiheit und Recht, und bie geistig-intellektuellen burch Förderung ber Cultur befriedige." In ben weiteren Darlegungen bringt ber Berf. wohl einige kritische Bemerkungen bei, ift aber boch in allen hauptsachen voll Anerkennung für bie geistreichen Leisftungen bes ausgezeichneten Forschers.

Schleiermacher's Staatslehre behandelt ber Berf. furz. Er geht nicht auf biefes Denfers Metaphyfit jurud, woburch allein er boch hatte zeigen fonnen, welche Stellung berfelbe ber Staatelehre im Berhaltniß zur theistischen und pantheiftischen Staatslehre geben wollte, fonbern begnugt fich hauptfachlich mit ber hervorhebung bes Berbienftes, welches fich Schleiermacher burch bie Rachweisung erwarb, bag ber Staat ein Gebilbe bes Menschen selbst sey, aber nicht von ben Menschen willfürlich gemacht worben, was wohl genauer so viel heißen foll, als: bem Wefen nach ift ber Staat nicht Hervorbringung bes Menschen, fonbern Beranstaltung Gottes, aber ber Gestaltung und Entwidelung nach ift er nicht ohne die Selbstthätigfeit bes Men-Er berührt noch Schleiermacher's Unficht, fchen zu begreifen. nach welcher bie weltgeschichtliche Stufenfolge ber Staatsformen fich zugleich als Stufenfolgen bes gesteigerten Selbstbewußtseyns barftellt in: Demofratie (Sellas), Ariftofratie (Rom, Mittelalter) und Monarchie (moberner Staat), und fest fein Sauptverbienft barein, bie entscheibenbe Bebeutung bes einheitlichen Staatsbewußtfenns im Begenfat zu bem Brivatbewußtfenn bervorgehoben und auf die Entwickelungsftufen in bemfelben aufmerksam gemacht zu haben.

Das neunzehnte Capitel ergeht sich über die fritischen Arbeiten von Robert von Mohl, Baron Edtvös und Toque, ville. R. v. Mohl wird nach Mangel und Verdienst richtig gewürdigt. Seine umfassenden überwiegend fritischen Leistungen werden mit Anersennung hervorgehoben, aber es wird auch gezeigt, daß v. Mohl im Wesentlichen über Kant nicht hinaustommt, wenn er den im Staate sich offenbarenden Gesammtwillen nur als den maßgebenden Einzelwillen faßt. "Der ganze Gedanke der Volksindividualität erscheint ihm mystisch und unverständlich. Das Volk ist ihm nur eine zum Staat vereinigte Menschenmenge; die Bürger sind "Theilnehmer" am Staate.

""Die Besammtheit ber Theilnehmer bes Staats bilbet bie Ration. "" Es erscheint ihm baber ber Staat auch nur als ein Mittel fur die gemeinsamen Lebenszwecke ber Menschen, und ba biese mehrere und verschiedene senn können, so verwirft er auch bie Beschränfung bes Ginen Staatszwecks. Mit Kant bezeichnet er ben mobernen Staat ale Rechtoftaat, nur verftebt er bas Bort Rechtsftaat in viel weiterem Sinne als Rant. inbem er nicht bloß bas Rechtsgeset, fonbern ebenso bie verschiebenften Bohlfahrtezwede mit umfaßt. Die Rirche ift ihm nicht eine bem Staate ebenburtige Erscheinung. Gie nimmt ihm nur unter ben gefellschaftlichen Lebenstreifen einen Blat ein. Daß R. v. Mohl zwischen bas Staaterecht und bie Staatefunft (Bolitif) noch als ein brittes Glieb bie Staatssittenlehre in bie Mitte schiebt, billigt ber Berf. nicht, indem er nicht ohne Grund bemerkt, biefelbe finde ihre Begrundung außerhalb bes Staats und fep nur Anwendung bes allgemeinen Sittengefetes auf bem Bereich bes Staatslebens. Die geiftreiche Schrift bes B. Cotvos: Der Ginfluß ber herrschenden Ibeen bes 19. Jahrhunderts auf ben Staat, und A. v. Toqueville's Schriften: La Démocratie en Amérique und L'ancien régime et la révolution, find portrefflich charafterifirt und gewürdigt.

Das zwanzigste Capitel wendet sich der religiös politisschen Richtung zu und führt und Heinrich Leo, Fr. Julius Stahl und Kerdinand Walter vor. Die Charafteristif Leo's läßt kaum etwas zu wünschen übrig, aber wichtiger ist es für uns, bei Stahl etwas zu verweilen, den der Vers. als den entschiedensten und geistreichsten Vertreter einer theologistens den Rechts und Staatsphilosophie in neuerer Zeit bezeichnet, der auch alle früheren Repräsentanten derselben Richtung hoch überrage. Stahl's wissenschaftliches Hauptwerk, die Philosophie des Rechts (in britter Auflage 1854—56 erschienen) gilt ihm mit Recht für Epoche machend für die Geschichte der Staatswissenschaftlich so groß ihre Mängel seven, meint der Vers., und so schädlich die salschen Impulse, welche sie gegeben habe, das unbestreitbare Verdienst derselben, eine Wenge von Irrthüs

mern weggescheucht und weggeräumt, viele neue Gesichtspunkte eröffnet und manche verkannte Wahrheit hervorgezogen zu haben, müsse dankbar anerkannt werden. Er bemerkt weiter: "Sowohl Savigny als Schelling haben als Lehrer einen Einstuß auf die geistige Erziehung Stahl's gehabt. Er schrieb seine Rechtsphilosophie "nach geschichtlicher Ansicht", und erklärte ausdrücklich, durch Schelling dazu angeregt worden zu seyn. Trozdem ist seine Merk ein selbständiges, und man hatte Unrecht, seine Staatsslehre als "Reoschellingianismus" zu bezeichnen, während es bekannt genug ist, daß Schelling überhaupt keine Staatslehre erzeugt hat. Bon Ansang an trat Stahl der naturrechtlichen Lehre mit schroffer Feindschaft entgegen. Er wollte ""dem Rationalismus einen ewigen Denkstein sehen, und ihn auf seinem eigennen Gebiete mit seinen eigenen Wassen durch die strengste, genauste Gebankensolge bekämpsen.""

Die Anregung, welche hier Stahl Schelling zu banken bekennt, war ihm nicht bloß aus ber späteren Philosophie Schelling's, welche mit ber Schrift über bie Freiheit vom Jahre 1809 beginnt, sondern auch aus der früheren zu Theil geworden, bezog fich aber boch überwiegend auf die spatere, in welcher Schelling fich zur Erfenntniß ber Versönlichkeit Gottes hindurchgerungen hatte, ohne boch barum ben Bantheismus überhaupt aufzugeben. Sein Syftem wurde von ba an ein pantheiftischer Theismus ober theistifcher Bantheismus, ben Andre auch Semipantheismus ober Berfonlichkeitspantheismus genannt haben, und über biefen Standpunkt ift Schelling bis zu seinem Ende nicht hinausgefommen. Stahl fand fich hier feineswegs zurecht. bem er bas Wefen bes Pantheismus in bie Behauptung fest, baß Gott nicht Perfanlichkeit fen, alfo feine andere Form bes Bantheismus tennt als Diejenige, welche Gottes Berfonlichfeit verneint (Rechtsphilosophie II, 2, S. 8), läßt er Schelling's spätere Philosophie, weil fie bie Berfonlichkeit Gottes nicht leugnet, für Theismus gelten, wiewohl es auch hier bezüglich ber Schelling'schen Schrift über die Freiheit nicht ohne alle Berwirrung abgeht & Bergl. Rechtephilof. I, 384 ff. u. 395 ff.).

Begen ben Borwurf Maurenbrechers und Anberer, feine Rechtsphilosophie sey Reoschellingianismus ober beruhe auf ihm, ift nun Stahl allerbinge geschütt, inbem er ausbrudlich amar ben Fortschritt Schelling's zur Erfenntniß ber Berfonlichfeit Gottes anerfennt, aber wefentliche Bestimmungen feines neuen Bottesbeariffs bestreitet, ohne zwar ihren halbvantheistischen ober perfonlichkeitsvantheiftischen Charafter flar erfannt zu haben. Stahl überfah nicht, "baß eine viel reichere, lebenbigere, innigere und mit ber höchsten Bezeichnung, eine viel menschlichere Rechtsphilosophie, ale fie in ben Borlefungen über bas akabemische Stubium noch erscheint, von bem Schriftsteller "über bas Befen ber menschlichen Freiheit" zu erwarten gewesen mare", aber er erwartete offenbar zu viel, wenn er von bem fpateren Schelling auf eine von rein theistischer Grundlage aus erbaute Rechtsphilosophie rechnete, im Falle er noch jur Ausarbeitung einer Rechtsphilosophie überhaupt gelangen follte. Dagegen ift Stahl gegen bie Frage nicht geschütt, wie es fommen fonnte, bag er besjenigen Forschers nirgends auch nur mit einer Splbe gebenkt, ber augenscheinlich in ber Begründung bes Theismus und ber theistischen Rechts - und Staatsphilosophie fein nachfter Borganger gewesen ift, Frang Baaber's. Es mare überfluffig, im Angefichte ber bekannten Thatfachen ber Geschichte ber neueren beutschen Philosophie bie Behauptung, bag Baaber ber nachfte Borganger Stahl's gewesen ift, noch ausführlich beweisen zu wollen. Die Frage kann nur fenn, ob Stahl Baaber's Schriften und Leiftungen gefannt habe ober nicht, und wenn er fie gefannt hat, ob bie Berechtigfeit nicht verlangt hatte, feines Berbienftes zu gebenfen! Run ift es aber fo gut wie unmög. lich, baß er fie nicht gekannt haben follte, ba er gang gewiß Baaber fogar perfonlich gefannt hat. In ber gleichen Stabt, Munchen, mit ihm geboren, war Stahl zu einer Zeit (1827) an ber Munchner Universität ale Brivatbocent aufgetreten, wo Baaber's schriftstellerische und atabemische Wirksamkeit an berfelben Universität in voller Bluthe ftand und bie Aufmertfamfeit nicht bloß von bem ganzen gelehrten München, sonbern auch von fast ganz Deutschland auf sich gezogen hatte. Es fällt und nicht ein, zu behaupten, baß Stahl, bessen geniale Besgabung außer Frage ist, die Ideen Baaber's sich unselbständig angeeignet habe, aber wir behaupten mit aller Bestimmtheit, daß die Anregung, welche Stahl von Baaber's Schriften empfing, wenn nicht größer, doch entscheibender für ihn gewesen ist, als jene, die Schelling auf ihn geübt hatte. Und es wurde ihn geehrt haben, wenn er diese Anregung nicht verleugnet hatte.

Aus ber Stahl'schen schrreichen Kritik Hegel's führt ber Bers. ben pikanten Ausspruch an: "Der objektive (absolute) Ibealismus Hegel's ist nicht minber eine bloße Traumwelt, als ber subjektive Fichte's, aber überdieß noch ohne einen Träumenden." Dieser Ausspruch ist glänzender als wahr. Denn wenn Hegel's Ibealismus eine bloße Traumwelt ist, so kann ihr auch der Träumende nicht sehlen, da man von einer Traumwelt außer einem Träumenden gar nicht sprechen kann. Das Wahre ist, daß bei Hegel im Grunde dasselbe Ich der Träumende ist, wie bei Kichte.

Der Berf. leitet seine Darlegung ber Stahl'schen Rechtes und Staatslehre mit ben Worten ein: "Ueberzeugt von ber Richtigkeit und Gefährlichkeit ber gangen auf bie Autoritat ber "hochmuthigen" Bernunft baffrten neueren Philosophie forbert er "Umfehr ber Wiffenschaft" jum Glauben an bie geoffenbarte Wahrheit ber driftlichen Religion, und verlangt bie Erneuerung jener ungetrübten Einheit von Theologie und Philosophie, wie fte im Mittelalter Thomas von Aquin bargeftellt hatte." Dagegen läßt fich nun boch Manches erinnern. Diese Darftels lung halt ben Digverftand nicht fern genug, als ob Stahl bie Vernunft überhaupt bochmuthig nenne. Sie fagt bieß zwar nicht, aber es wird boch in biefer Kaffung ber Berbacht erwedt, als ob Stahl überhaupt ein Bernunftverächter fen. Stahl aber verachtet bie Bernunft nicht, sonbern tabelt nur benjenigen Bebrauch ber Bernunft, ber sich in Wiberspruch: mit ber driftlichen Offenbarung fest und bamit, wie er fich überzeugt balt, in Irrthum gerath. Auch geht ihm nicht jeder Frethum ber

Bernunft aus hochmuth hervor, wiewohl ihm aller Bantheismus, wenigstens feit bem Gintritt bes Chriftenthums in bie Belt Sochmuth bes Philosophirenben ju verrathen scheint. Der Bantheismus bes Spinoza, bes Fichte, bes Schelling und Segel fchien ihm augenscheinlich bie Selbstüberhebung, folglich ben Hochmuth, an ber Stirne ju tragen. Es fragt fich noch, ob ber Berf. ihm hierin ernftlich wibersprechen murbe. Benn Stahl ben Bantheismus richtig als eine Berirrung ber menschlichen Bernunft erfannte, und wohl zu merten ichon aus Bernunftgrunden verwerfen mußte, mas blieb ihm ba andere übrig, als mit ber Borlage seiner Bernunftgrunde fur bie Bahrheit bes Theismus die Mahnung jur Umtehr ber Wiffenschaft ju verfnupfen? Diese Mahnung war nicht als eine Aufforberung zur Einstellung ber Forschung gemeint, fonbern jum Berlaffen eines Irrwege, ber ihm überdieß als ein feit Begel vollig ausgetretener fich zu zeigen schien. Die Umtehr follte in seinem Sinn aum Fortschritt werben, fo wie g. B. bie Umfehr ber Aftronomie von ben Wegen bes Btolemaus zu ber Weltanschauung einiger Bythagoreer burch Copernicus zu einem Fortschritt bes menschlichen Beiftes und ber menschlichen Wiffenschaft fich geftaltete, ber von unermeglicher Bedeutung mar. 3m beften Falle fann ber Bantheismus ber neuern Philosophen nur ein gleiches Berbienft für bie Philosophie in Unspruch nehmen, wie Ptolemaus und feine Kortseger fur die Aftronomie. Die Beit wird nicht ausbleiben, wo ber Theismus in ber Philosophie so vollständig über ben Bantheismus fiegen wirb, wie Copernicus über Ptolemaus geftegt hat. Wenn nun Stahl ben Einflang awischen Philosophie und Theologie verlangte und anstrebte, so hat aller bings auch Thomas von Aquin biefen Ginflang verlangt unb angeftrebt, aber bes letteren Mittel und Wege waren boch nicht geringen Theils andere als bie Stahl's, und jebenfalls fuchte ' Stahl ben Einklang ber Philosophie und Theologie nicht in ber Uebereinstimmung ber Philosophie mit ber fatholischen Dogmatif. Wir können hier bem Berf. nicht in seine Darlegung und Rritif ber Stahl'schen Rechtsphilosophie folgen und nur anerkennen, daß man aus ihr einen hinlänglichen Ueberblick ihrer Hauptgebanken gewinnt und seine Kritik die Hauptschwächen und Mängel Stahl's wohl zu treffen weiß. Wer Baaber's staatsphilosophische Lehren genügend kennt, wird sinden, daß Stahl ihre Tiese nicht erreicht hat, daß Baaber's Ideen kühner und freier sind und daß ihr Reichthum einer noch ganz anderen Ausführung fähig ist, als die Rechtsphilosophie Stahl's darbietet. Nicht viel weniger auffallend als das Ignoriren Baader's ist bei Stahl die Richtbeachtung Krause's, dessen Verbeinste um die Rechts und Staatsphilosophie — im Uebergang von Schelling zu Baader — groß genug waren, um ihm in seiner Geschichte der Rechtsphilosophie gebührend eine Stelle anzuweisen. Daß er Hechtsphilosophie nicht berücksichtigte, erhöht sedenfalls den Ruhm seines Werkes nicht.

Dem der lutherischen Orthodoxie zugewendeten Stahl stellt ber Berf. ben katholischen Ferdinand Walter zur Seite und beurtheilt seine ausgezeichneten Leistungen, besonders mit Rudssicht auf sein Werk: "Raturrecht und Politif" mit Anerkennung, ohne jedoch zu verschweigen, daß er im Grunde doch nicht über die mittelalterliche Ansicht hinausgekommen ist.

Das einundzwanzigste Capitel, welches bas Schlußcapitel bes Bertes ift, ift überschrieben: "Religiöser Charafter ber Zeit. Reine "Umtehr ber Wiffenschaft." Naturwiffenschaftliche Resthobe. Th. Budle, E. Frang. Politischer Charafter bes Zeitsalters. Lieber, Mill, Laboulaye, Krause, Ahrens, Fr. Rohmer, Laurent.

Wir finden hier Vieles zusammengedrängt. Zuerst wens det sich der Verf. nochmals gegen Stahl, indem er dessen theosogische Richtung die Umkehr der Wissenschaft nennt und meint: "Würde sie herrschend werden, so hätte der menschliche Geist sehrhunderten vergeblich gearbeitet und die Welt sanke wiesder in die naive Gläubigkeit des Mittelalters, oder was schlims mer wäre, in die orthodoxe Geistesknechtschaft des siebenzehnten Jahrhunderts zurüch." Er beforgt dies nicht und hält den Glausden an den Fortschritt ausrecht.

Wir mussen hier bemerken, daß der Verf. nicht den philosophischen Theismus Stahl's, auch nicht seine christliche Gesinnung überhaupt die Umkehr der Wissenschaft nennt, sondern nur seine völlige Unterwerfung unter die protestantischen Dogmen des siebenzehnten Jahrhunderts, und sein Urtheil gilt im Wesentlichen in gleicher Beise der Unterwerfung Ferdinand Walter's unter die katholischen Dogmen. In diesem Sinne widersprechen wir seiner Verwersung der Umkehr der Wissenschaft nicht.

Die Dogmen ber driftlichen Confessionen fonnen und burfen fich ber wiffenschaftlichen Brufung nicht entziehen und fon" nen nicht unbedingte Normen fur die Wiffenschaft fenn. Daß Stahl hier unter bem Einfluß ber Reaktion zuweit ging und biefer Reaktion felbft wieder biente, lagt fich nicht leugnen. Ebenso muß bem Berf. Recht gegeben werben, wenn er behauptet, die hierarchischen und (im mittelalterlichen Sinne) theofratiftrenden Barteien hatten fich gleichwohl über ben Grundcharafter unfres Beitalters arg getäuscht, und beghalb werbe ber momentan gludliche Sturmlauf ber Reaktion feinen bauernben Erfolg haben. Wir raumen ein, baß bie Reaftion weber Erfola haben foll, noch haben wirb, fofern fle auf unbedingte Unterwerfung unter bie Dogmen bringt und mittelalterliche ober auch absolutiftische Inftitutionen verlangt. Aber ber eigentliche Rern und Ibeengehalt ber theologischen Staaterechtelehrer wird, gereinigt und geläutert von einseitigen Beimischungen, gleichwohl flegreich burchbringen. Der Sauptfampf ber theologischen Staatsrechtslehrer galt bem Subjektivismus und einseitigen Inbividualismus und Egoismus, bem Atheismus, Materialismus und Bantheismus. Gegen biefe Miggestaltungen ber Wiffenschaft ift bie theologische Staatsrechtslehre siegreich gewefen und ihr Sieg wird fich burch bie eigene Lauterung nur noch vervollstanbigen. Die Werke von Bongld, Maiftre, Saint-Martin, Ballanche, Joubert u. f. w., bann von Friebr. Schlegel, Gor= res, Jarte, Balter, Baaber, Stahl u. f. m., enthalten ein Arfenal von fraftigen Waffen gegen bie genannten Diggeftal= tungen ber Wiffenschaft und burfen nicht bei Seite gelegt, fon-

bern follen gereinigt, geläutert und fortgebilbet werben. Intereffe folgt man ben Belehrungen bes Berfaffers über bie Richtungen und Strebungen von John Stuart Mill, mas Budle, Conftantin Frang, Lieber und Laboulage, welche von ihm gut charafteriftet werben. Bulett bespricht er noch furz bie Leiftungen von Krause und Abrens, von Fried. Robmer und Laurent. Rraufe und Ahrens hatten eine umfaffenbere Darftellung und Beurtheilung verbient. Rohmer muß uns au hoch gestellt erscheinen, so lange es, wie ber Berf. sagt, auch dem naber bamit (mit feinen Arbeiten) befannten Freunde nicht möglich ift, ihre volle Bebeutung flar zu machen. Die von ihm bekannt geworbenen Schriften geben unftreitig Zeugniß von originalem Beifte und hohem Streben, aber man fieht nicht, bag er ben fpateren metaphyfifchen Standpunkt Schelling's, ben Perfonlichkeitspantheismus, wefentlich überschritten habe. Die bebeuteuben Leiftungen Laurent's werben von bem Berf. mit Recht in helles Licht gestellt. Ein philosophischer Geschichtschreis ber in eminentem Sinne eröffnet Laurent eine begeisternbe Berfpeftive in bie Bufunft ber Wiffenschaft.

Ueberbliden wir am Schluffe unferes Referats bas gefammte Wert, fo haben wir es im Bangen als eine tuchtige, bebeutsame Leiftung anzuerfennen. Die ftaatswiffenschaftlichen Bewegungen seit Rant fint bei Beitem nicht alle in bie Darstellung und Beurtheilung hereingezogen. Indeffen begreifen wir, baß Beschränfung geboten war und bie Auswahl bes Wichtigften schwierig. Unter Undern find bie Rechts = und Staatslehren von Fries und Rrug nicht berudfichtigt, ebenso menig bie Seitenzweige ber Schelling'schen Rechts : und Staatsphilosophie in ben Lehren von Dien, Steffens, Bagner, Efchenmaper und Trorler. Die nachbegel'schen rechts = und ftaatsphi= losophischen Sufteme von J. S. Fichte, C. Ph. Fischer, Chalybaus, U. Wirth und Trenbelenburg find ausgeschloffen, wenigsten aber hatten bie ftaatsphilosophischen Lehren von Serbart und Baaber fehlen follen. Weber ber eine noch ber anbere biefer in ihrer Urt hervorragenben Philosophen fonnte mit

Recht als nicht vorhanden ignorirt werden. An innerer Bedeutung gehen sie Bielen voran, die von dem Berf. berücksichtigt worden sind, und dies gilt intensiv von Baader noch mehr als von Herbart. Der Lettere hat eine weitverbreitete einflußreiche Schule gegründet, die auch auf dem rechts und staatsphilosophischen Gebiet nicht unthätig und unwirksam geblieden ist. Der Erstere hat die theologische oder wenn man will philosophisch theofratische Staatslehre tieser begründet als alle seine Vorgänger und nicht bloß auf den Umschwung Schelling's zu seiner späteren, tieseren Lehre wesentlichen Einsluß geübt, sondern auch auf fast alle Richtungen der nachhegel'schen Philosophie in Deutschsland, und seine Ideen werden voraussichtlich noch viel eingreissender auf die weitere Entwicklung der Philosophie wirken.

Der mahre Christus und sein rechtes Symbol. Ein vernünftiges Bort gur Forderung einer christlich menschlichen Union. Bon J. C. Feldmann, Dr. phil. Altona. In Commission bei Sande und Lehmfuhl. 1865.

Borliegende Schrift behandelt nicht allein, wie ihr Titel ankundigt, die christologische Frage, sondern verbreitet sich über alle Hauptlehren des Christenthums, und zwar vom Standpunkte bes "vernünstigen" (philosophischen) Glaubens aus, welcher die ewige Wahrheit des Christenthums anerkennt, ohne sich aber an den Buchstaden der Schrift zu binden. Eine philosophische Zeitschrift hat daher allen Grund, von Schriften dieser Art Kenntzniß zu nehmen. Ist die Philosophie die Wissenschaft der Wissenschaften, so kann ihr am wenigsten diesenige Wissenschaft gleichzgültig senn, welche sich auf das höchste Prinzip alles Senns bezieht. Ist insbesondere Christus der Mittelpunkt des geistigen Lebens der Menscheit geworden, so nöthigt schon das erhabenzebens der Menscheit geworden, so nöthigt schon das erhabenzebens der Wenschelt geworden, so nöthigt schon das erhabenzebenschelt geworden, so nöthigt

Leben Jesu und bas Wesen seiner Perfonlichkeit benkend einzugeshen und hierüber fich selbst flar zu werben.

Um was es fich in unfrer Zeit hanbelt, bas ift nach bes Berf. Anficht die Vollendung der Reformation. Der reformas torische Rampf muffe burchgefampft werben, ein Rampf, ber, ohne fich in welterschütternben Formen zu bewegen, auf bas geistige Leben burchgreifenber mirte, ale bies felbft bie Reformation bee 16. Jahrhunderts vermocht habe. Das Geschäft ber Dogmatif fer nicht blos, bie religiofen Sate in ihrem Bufammenhang barzustellen, wie Schleiermacher lehrte, fonbern ihre große Aufgabe liegt auch barin, bas Bestehenbe zu lautern Unfre Beit habe insbesonbere ben Beruf, und fortzubilben. ben an fich lichten Kern ber driftlichen Offenbarung von ber bunflen, geheimnisvollen bulle, bie ihn noch umschließe, ju befreien. Die völlige Erkenninig ber driftlichen Bahrheit und bie mit ihr kommende vollendete Ausbildung ber wahrhaft allgemeinen driftlichen Rirche ju Giner großen Gemeinde falle mit ber vollenbeten Entwidlung bes menschlichen Geschlechts zufammen. Beibes tomme nicht an Ginem Tage ju Stanbe, aber wir durfen nicht ftille fteben in ber Beit, vielmehr muffen wir bemuht fenn, ber völliger erfannten ober zu erfennenben Bahrbeit Berehrer und Freunde zu gewinnen.

Wir können mit dieser Ansicht nur einverstanden seyn und können und keine höhere Thätigkeit benken, als die des Sammelns von "Bausteinen für den großen allgemeinen Tempel der Wahrheit, welcher den Altar umschließt, von welchem die Wahrheit in ihrem reinsten Licht ausleuchten wird zur Andetung." Es ist auch gewiß, daß, wie der Verf. demerkt, da es nur Eine Wahrheit gebe, auch nur Eine bestimmte allgemein gültige Form im Worte zu sinden sehn werde, und in ihr Alle zulest sich einigen muffen. Solch ein Symbol der allgemeinen Kirche durfte natürlich nicht auf alle einzelne Lehren sich erstrecken, am wenigsten eine starre Gleichheit in den außern Formen und Satzungen der Kirche bezwecken, sondern es könnte nur die allgemeinsten Grundlehren des Ehristenthums, wie sie sich darstellen im Lichte einer geläuterten

Bernunfterkenntniß, umfassen, das Besondere und Einzelne der individuellen Ueberzeugung anheimstellend. Freilich sind wir noch sehr weit entsernt von einem solchen Ziel, zumal in einer Zeit, in welcher die religiösen Ansichten der Menschen so unendlich weit auseinander gehen. Aber das Ziel der Entwicklung der Menscheit dursen wir darum nicht ausgeben, vielmehr mussen wir unstersseits daran arbeiten, daß wir demselben immer näher kommen, und die Hauptaufgabe der philosophischen Aussalfung des Christenthums besteht eben darin, immer klarer sich der Vernunstsorm der Religion, ihrer wesentlichen allgemeingiltigen Lehren bewußt zu werden.

Worin benn nun besteht bas Glaubensbefenntniß bes Berf.? Bor Allem bezieht fich daffelbe auf feine Unficht von ben h. Urfunden ber mofaischen und driftlichen Religion. Sie gelten ihm nicht als infallibel ober als ibentisch mit bem Borte Gottes, wohl aber, ba fie bie relativ größte Summe religiöfer Wahrheiten enthalten und aus benfelben uns ein heiliger Sauch anwebe, für ein Bert ber von Gott geleiteten und unterftutten menschlichen Bernunft. Benn bie Bibel Irrthumer enthalte, an vielen Stellen bunkel fen und eine verschiedene Auslegung qulaffe, so sollte bieß bem Verfaffer zufolge nach bem Willen Gottes fo fepn, bamit bie menschliche Bernunft in ber h. Schrift einen Unlaß fortgebenber Forschung nach göttlicher Wahrheit finbe. Das Christenthum - fagt ber Berf. mit Recht - will nur in freier Ueberzeugung ergriffen, in bem freien Menschen leben. Das Christenthum ift gottliche Offenbarung; aber biese Offenbarung ift nicht eine übernatürliche und unmittelbare, sondern eine natürliche und burch Bernunft, Gewiffen und Gefühl vermittelte. Diese Offenbarung ift baber wesentlich biefelbe, welche auch in uns ftattfindet; benn gur völligen Erfenntnig ber in ber Bibel enthaltenen Bahrheit bedürfen wir noch immer ber Offen. barung Gottes. Burbe ber gottliche Beift nicht auch in unfrer Bernunft fich offenbaren, wie konnten wir bas Bergangliche in ber h. Schrift scheiben von bem Ewigen in ihr? Es ist baher ber nämliche Beiftanb Gottes, beffen alle Propheten und Apostel zur Erfenntniß bes gottlichen Wefens bedurften und beffen auch wir theilhaftig werben.

Bon biefem Standpunkte aus fann nun ber Berf. folche Bunber, burch welche die Gefete ber Natur follen aufgehoben worben sevn, wie Tobtenerwedungen und bergl. nicht als geschichtliche Thatfachen anerkennen. Alles, bemerkt er, ift wohl bei Gott möglich, - mit Ausnahme beffen, woburch Gottes Befen felbst aufgehoben, Gott aufhören wurde zu feyn, mas Er Die Offenbarung vollzieht fich nur in Uebereinstimmung mit bem Befen Gottes in feiner Allmacht, Liebe und Beisheit. Aber Gottes Beisheit selbst ift es, bie fich in ben Gesegen ber Natur realifirt, und von ben Naturgefeten fann baber auch Gottes Allmacht nicht abweichen. Auch die Sohnschaft ober, wie ber Berf. lieber gefagt haben will, bie Rinbichaft Bottes ichreibt er Befu nur in bemfelben Sinne zu, wie allen fittlich religiofen Menschen. Wie hatte auch - fagt er - Jesus allein biejenigen, welche ben Willen feines Baters im Simmel thun, als feine mahren Bruber und Schwestern anerkennen (Matth. 12, 50), und boch babei feine Bermanbtichaft mit Gott in etwas Unberes fegen fonnen, ale in bie Uebereinstimmung mit bem Billen Bottes b. h. in bie Gemeinschaft mit Gott, welche in ber Berechtigfeit volltommener Gesetseverfüllung befieht? 3wischen Jefu und ben übrigen Menschen fann hiernach fein spezifischer, sonbern nur ein gradueller Unterschied ftattfinden. Sein rechter und voller Name ift: "eingeborner Sohn," weil Gottes Liebe auf ihm besonders rubte, auf dem Einen fundlos Wandelnden unter ben vielen Gunbigen feines Befchlechts.

Dieß führt auf die Lehre von der Berföhnung, wie fie Geldmann auffaßt. Jesu Wirksamkeit war nach dem Berf. auf die Erlösung des Menschen durch hinwegnahme seiner Sunde gerichtet. Dafür opferte er sich im Leben wie im Tode. Seine ganze Erscheinung, sein ganzes Wirken war ein Wirken in der Aufopferung. Während seines Lebens entfaltete er seine erlösende Wirksamkeit vorzugsweise durch das Wort im Kampfe mit der Berblendung, welcher er entgegenarbeitete, also durch das Licht

ber Wahrheit und Erfenntniß, und im Tode wirkte er erlösend burch die siegreich vollbrachte Geseheserfüllung. Die Bersöhnung hat er also zu Stande gebracht mit menschlichen Krästen, indem er völlig die Sünde überwand und von ihr frei blieb. Strebt nun der Mensch nach Jesu Borbild im Glauben an ihn und sein Werk, such auch er das Geseh Gottes vollsommen zu erfüllen, hat er also den rechten Glauben an ihn, welcher die Werke Gottes wirft, so gelangt er zur Rechtsertigung vor Gott, indem Gott ihm die ihm immer noch anklebende Sünde nachsieht.

Hechtfertigungslehre, sowie er auch andre biblische Lehren, 3. B. bie von einem persönlichen Teufel und die Annahme einer Abstammung aller Menschen von Einem Paare bekämpft und die Auferstehung und himmelsahrt Jesu nur als psychologische Phåsnomene erflärt. Er schließt aber boch mit der Aussicht auf ein jenseitiges Fortleben, indem, wenn nicht einmal von der Materie etwas verloren gehe, dieß noch viel weniger vom Geiste anzusnehmen sey.

Wir werben bem wurbigen Berf, bas Zeughiß eines vorurtheilsfreien und ernften Forschers nicht verfagen fonnen. bie aottliche Offenbarung feine medanische, schließt fie fomit bie Selbstthatigfeit bes menschlichen Beiftes nicht aus, fo bebt fie auch ben Irrthum ber Trager berfelben nicht völlig auf, und wir werben baber, was ber Berf. von ber h. Schrift fagt, ichwerlich bestreiten können ober wollen. Ronnen wir fobann schlechterbings nicht einsehen, wie eine gottliche, allwissenbe und praexiftente Berfonlichfeit in ben Buftand eines menschlichen Embryo folle haben übergeben konnen, fo wird auch bas Leben Jefu nur als ein wahrhaft menschliches und sein Berhaltniß zu Gott im Wefentlichen faum anders gefaßt werben fonnen, als wie Keldmann es fich bentt. Jeboch bedarf feine Auffaffung immerhin einer boppelten Berichtigung. Einestheils nämlich weift bie von bemfelben allein hervorgehobene moralifche Gottesfohnichaft Jefu bin und zurud auf eine Wesenseinheit ober Wesenspermanbtschaft Gottes und Jesu, sofern bas mahrhaft Sittliche im

Bollen ein Unenbliches in ber Liebe ift, beffen ber Mensch nicht fabig ware, wenn nicht bas Unenbliche zum mahren Befen bes menichlichen Beiftes gehören und ein mabres uribrungliches Senn Bottes im Menichen ftattfinden murbe. Unberntheils fragt es fich, ob bie Unnahme einer absoluten Gunblosigfeit und Beiligfeit Jefu nicht boch eine bogmatische Boraussetzung fen? Jesus . fcbeint ben Unfpruch bierauf von fich gewiesen zu haben (Matth. 19, 17); barum aber ift bie erlofenbe Wirfung feines Lebens nicht aufgehoben. Das Erlofenbe in feiner Berfonlichfeit mar fein ebenfo freies und universelles als inniges Leben in Gott, und bieg Leben behalt feine normative Bebeutung fur bie Denfchheit, wenn auch Jesus jum Sohepunkte beffelben fich nur burch Schwere innere Rampfe erhoben hat. 3m Gegentheil fein Leben in Gott ift um fo beilofraftiger fur une, wenn es fich unter ben nämlichen Bebingungen, wie bas unfrige, entwickelt hat, vorausgesett, mas nicht in Abrebe geftellt merben fann, bag Befus wirklich ben bem Menschen möglichen Sohepunkt bes Lebens, bie Gemeinschaft mit Gott in ihrer vollen Freiheit und Innigfeit, erreicht und thatfraftig jur harmonischen Darftellung gebracht hat.

Aus dem Bisherigen erhellt, daß des Verf. Standpunkt ber kritische ift, und wir glauben, daß die philosophische Auffassung des Christenthums sich von ihm nicht trennen läßt. Tritt freilich die historische Kritts in Verbindung mit einem die Gottessidee negirenden Standpunkte, so führt sie mit Rothwendigkeit zur Läugnung der spezigsch religiösen Stellung Jesu in der Weltgeschichte, und nicht blos die Theologie, sondern auch die wahre Philosophie muß solche Resultate von sich welsen. Berdindet sich aber die Kritis mit der Anerkennung der Gottesidee, also auch des Seyns Gottes in Jesu und der unendlich tiesen Einheit beider, so tritt eben diese Einheit durch die Hervorhebung der rein menschlichen Natur und Entwicklung Jesu nur in ein desto helleres Licht und wird und nur desto mehr zugänglich und für uns normativ, und eine Theologie, welche gegen eine solche Auffassung des Lebens Jesu Wassen aus der veralteten

J. M'Cosh: An Examination of Mill's Philosophy etc. 291

Rüftfammer bes 17. Jahrhunderts hervorholt ober gar bie fie vertretenden Manner aus ihrer amtlichen Stellung in ber Rirche zu verdrängen strebt, richtet sich nur selbst in ben Augen eines jeden vernünftigen. Denkers.

Der Streit zwifchen der Schottischen und Englischen . Schule ber Philosophie.

J. M'Cosh: An Examination of Mr. J. S. Mill's Philosophy; being a Defence of Fundamental Truth. London, Macmillan, 1866.

Die literarische Welt Englands, soweit fie fich um philofophische Fragen fummert, erscheint gegenwärtig mehr als gewöhnlich aufgeregt burch ben neu ausgebrochenen Kampf amischen ber f. g. Schottischen und Englischen Schule ber Philosophie. In England herricht nicht nur auf bem religiofen und politischen, fondern auch auf bem philosophischen Gebiete ber Trabitionalismus und bas Autoritätsprincip, b. b. bie Entwickelung schreitet nicht in fühnen Reuerungen und revolutionaren Versuchen burch ben Kampf schroffer Gegensage hindurch, sondern bewegt fich im engen Anschluß an bie gegebenen Buftanbe, an bie bereits gewonnenen Bilbungestufen und bie anerkannten Autoritäten langsamen Schritts weiter. Diese Art bes Fortschritts ift eben bie bem Englischen Beifte - wenigstens seit bem 17. Jahrhundert - entsprechende, naturliche Form ber Bewegung. Daraus erflart es fich, bag trot ber Bemuhungen fo bebeutenber wiffenschaftlicher Capacitaten wie Coleribge, Bhewell, Morell u. a., bie Englische Philosophie burch ben Ginflug ber Deutschen Speculation seit Kant zu verjungen und von ihrer einseitigen Richtung abzulenken, boch noch immer in England Locke und resp. Bacon, in Schottland Reid nicht nur in autoritativem Unsehen fiehen, sondern auch ben Bang ber philosophischen Entwickelung insofern leiten, ale berfelbe an ihre Principien fich anlehnt und die von ihnen eingeschlagene Bahn weiter verfolgt. Diefe fur une Deutsche so auffallende Erscheinung beruht indeß im letten Grunde auf benselben specifisch Englischen Charafter-

19 \*

gugen, in benen bie Berrichaft bes Trabitionalismus und bes Autoritateprincipe felbft ihre Burgel bat. Es ift einerseite bas exclusive Wesen und ber bornirte Nationalstola, ben ber Englander mit der Muttermilch einfaugt und fraft beffen er a priori überzeugt ift, bag ohne Ausnahme alles Englische im Grunde gut ift, jebenfalls aber boher fteht, beffer, ichoner, mahrer ift als alles Frembe, und baber auch nur in einzelnen Beziehungen und nur von Englandern felbft verbeffert werden fann. Es ift andrerfeits jene bas Englische Bolf - feit bem 18. Jahrhundert wenigftens - beherschenbe einseitig praftische, realistische Richtung, welche im religiofen Gebiete Rirche und Chriftenthum als prattifch bewährte Inftitute in hergebrachter Form festhält und in ber Sphare ber Philosophie ben Englischen Beift an bie Fußtapfen Lode's und Reid's feffelt. Dbwohl bie Lodefche (Englische) und die Reibsche (Schottische) Schule in einem entschies benen Begensat zu einander fleben und von jeher einander Dpe position gemacht haben, so find boch beibe von bemselben praftifch realistischen Beifte beherrscht, ber in allen Bebieten bes Englischen Lebens regiert. Bei Lode befundet fich berfelbe in feiner einseitig empiristischen Erkenntnistheorie, beren scharffinnige Durchführung ihm mit Recht einen hohen Rang und einen fichern Blat in ber Geschichte ber Philosophie erworben bat, aber auch bie einzige bedeutende Leiftung feines Beiftes ift (fur ben Ausbau ber Naturphilosophie, ber Psychologie, ber Ethit, Metaphysit ac. hat er wenig ober nichts gethan). Bei Reib und feinen Rachfolgern manifestirt sich berselbe Beist in ben Brincipien, Die er zu Grunde legt um auf ihnen feine Lehre aufzubauen, die im Wefentlichen nur Postulate ober Boraussetzungen find, welche ber prattische Berftand und bie praktische Bernunft (Ethik) macht, weil nur unter biefen Boraussehungen bie 3wede bes praktischen Lebens fich erreichen laffen und Bestand und Wohlfahrt bes menschlichen Gemeinwesens gesichert erscheint. Diese Principien ftammen baher im Grunde ebenfalls aus ber Erfahrung: Reib felbft behauptet baß fie "als allgemein zugeftanben " (als Principien) nur barum anzusehen sepen, weil fie aus bem com-

Die Consequenzen Dieses einseitigen praftisch realistischen Beiftes, bie mohl bas einzelne philosophische Suftem und bas von ihm beherrschte Reitalter vermeiben fann, indem es fie nicht gieht sonbern zu verhullen fucht, bie aber im Lauf ber Beiten und ber menschlichen Geiftesentwickelung nothwendig hervorbrechen, beginnen jest zu Tage zu treten. 216 Saupt ber Schottischen Schule ift ber vor Anrzem verftorbene Sir William Samilton allgemein anerkannt. Obwohl von Kant (namentlich in ber Logif) beeinflußt, schließt er sich boch im Allgemeinen ziemlich eng an bie Principien Reib's und D. Stewart's an. biefe Principien im Grunde rein empiristischer Natur find und baher consequenter Beise auch nur so weit gelten können als ber Empirismus es gestattet, fo folgt er unwillführlich biefer Consequeng: seine Erfenntnißtheorie, wie er fie allmälig in seinen Schriften entwidelt, nimmt mehr und mehr einen einfeitig emviristischen Charafter an. Die Folge bavon ift, baß sich ihm ber Gegensatz gegen allen Apriorismus und alle Speculation immer mehr verschärft, bis er endlich bis zu ber Behauptung fich ausvist, bag wir nicht nur fein Erfennen und Wiffen vom Befen Gottes besitzen (- bas behauptete auch Reib -) fonbern auch nicht einmal ber Borftellung Gottes, ber Borftellung bes Unbebedingten, Absoluten, fabig seven, einen Sat, ben fürzlich sein

Schuler, S. Manfel, in einer besonderen Schrift ausführlich au erharten gefucht hat. Dit biefem Sage ift aber nicht nur alles Wiffen von Gott, sonbern auch aller Glaube an Gott für unmöglich, für eine bloße Mufton erflart. Das leuchtet unmittelbar von selbst ein: benn es ift offenbar unmöglich, an bas Dasepn eines Wesens ju glauben, von bem ich gar feine Borftellung habe und haben fann. Mit biesem Sat bat ber einseitige praftisch realistische Geift Englands eine feiner eigenen Grundlagen, ben Glauben an Gott, die Religion, bas Chriftenthum, felbft gerftort. Und biefe Berftorung ift nur bie unvermeibliche Consequeng seiner eignen Principien. Denn wenn es schlechthin feine apriorischen, in unfrem Beifte felbft liegenben und somit selbständigen, von ber Erfahrung unabhangigen, nicht aus ihr ableitbaren, sondern fie felbft erft ermöglichenden Glemente und Factoren giebt, wenn vielmehr all' unfer Ertennen und Biffen nur auf ber Erfahrung beruht und aus ber Erfahrung stammt, weil alle unfre Vorstellungen nur burch bie Dinge vermittelte Verceptionen find, also auch hinfichtlich ihres Inhalts nur auf bas Endliche, Befchranfte, Bebingte fich erftreden und über baffelbe nicht hinausreichen fonnen, fo folgt unvermeiblich, baß umfer in biefem Sinne burch bie Erfahrung bebingtes und auf bie Erfahrung beschranktes Bewußtseyn unfahig ift, bie Ibee Gottes, bes Unbebingten, Absoluten zu erfaffen. Bon biefen Bramiffen aus hat Gir B. Samilton Recht: es ift in ber That ein Widerspruch, ju behaupten, bag ein Bewußtseyn, welches nach Form und Inhalt weber mittel = noch unmittelbar burch bas Unbebingte, sonbern nur burch Bebingtes und Beschränftes vermittelt, bestimmt und beschränkt ift und also zum Unbebingten in gar feiner Beziehung fteht, bennoch ber Borftellung bes Unbebingten fähig fenn foll.

John Stuart Mill ift gegenwärtig ber berühmteste Phislosoph ber Englischen Schule. Er verbankt biesen Ruf vorsnehmlich seiner s. g. inductiven Logik, — einer Schrift, über bie wir früher berichtet haben. Er schließt sich, wenn auch beseinstußt durch James Mill, E. Brown und insbesondere durch

ben frangöfischen Philosophen Aug. Comte, und somit zwar nicht unmittelbar, boch mittelbar an Lode an. Lode wollte awar befanntlich, trop feiner einseitig empiriftifchen Erfenntniftheorie, fowohl ben Glauben an Gott (- er giebt fogar einen Beweis für bas Dasenn Gottes) wie bie allgemein anerkannten (driftlichen) Brincipien und Ibeen ber Ethit festhalten. Aber bie Confequeng ift in philosophischen Dingen ftarter als ber Wille und bie Befinnung bes Philosophen. Schon Lode's Rachfolger, Sume, Condillac, Helvetius, De la Mettrie, v. Holbach, folgerten und entwidelten aus Lode's Empirismus ben reinen Senfualismus und aus diefem ben Materialismus. Und biefe Confequenz ift vom tinfeitig empiriftifden Standpunfte aus unvermeiblich. Denn beruht alle unfre Erfenntniß von ben Dingen nur auf ber Sinnesempfindung (sensation) und Alles, mas wir von unferm eignen Befen, von ben Buftanben, Befühlen, Strebungen, Bewegungen und Thatigfeiten unfrer Seele wiffen, nur auf bem f. g. innern Sinn, und wird unfre Seele nur mittelft ber Sinnesempfindungen (burch bie außern Dinge) in bestimmte Buftanbe, Bewegungen ic. verfett, fo folgt offenbar, bag biefe Buftanbe 2c. nur Birfungen ober Mobificationen von Sinnesempfinbungen find, und bag mithin all' unfer Erkennen und Wiffen nicht nur von ben Sinnesempfindungen ausgeht und durch fie vermittelt ift, fonbern im Grunde felbft nur bearbeitete, modificirte, hopoftafirte Sinnesempfindung ift. Es erscheint baber vollfommen gerechtfertigt, wenn bereits Conbillac ben Berfuch machte, ju geigen, bag und wie aus ben Sinnesempfindungen burch Begiehung auf einander, burch Scheibung und Berschmelzung, Analyse und Combination, alle unfre Borftellungen, Begriffe, Ibeen berporgeben. Die Confequeng bes Sensualismus aber ift ber Materialismus. Denn find bie psychischen Erscheinungen im Grunde nur Sinnebempfindungen, geht bas Wefen und Leben ber Seele gang in ber Sinnesempfindung auf, und ift biefe boch offenbar burch bas Nervenspftem bedingt und vermittelt, fo hindert nichts, bie Seele felbft und alle feelischen Functionen nur ale eine befondere Thatigfeit und Wirfungeweise bee Behirns ju betrachten.

Die Englische Philosophie ftraubte fich lange gegen biefe Confequena. Sie suchte Bulfe theils bei ber beutschen Speculation, theils bei ber eflektischen Philosophie D. Coufin's; aber fie wollte ihren praftisch realistischen (empiristischen) Standpunkt nicht aufgeben; ihre Untipathie gegen alles Upriorische, gegen alle ursprünglichen bas menschliche Denten und Erfennen leitenben Principien und Ibeen, gegen alle Debuctionen, bie über bie Erfahrung hinausführten, ließ fle nicht bazu kommen, auf bie Deutsche Speculation ernstlich einzugehen, und burch Scheibung bes Bahren vom Falfchen in ihr zu einem höheren Standbunft (zu einer Berfohnung von Realismus und Ibealismus) au gelangen. Best ift fie baber, ber Confequeng ihres Standpunfts nachgebend, wenn auch noch nicht bei'm offenen Materialismus, boch bei'm beclarirten Senfualismus angefommen: Mill, Bain u. A. erneuern ausgesprochener Magen, wenn auch in felbständiger Form und in scharffinnigerer, auf umfaffente (physiologische) Renninisse gestütter Begrundung, ben Bersuch Condillac's und Hume's, all' unfer Erfennen und Wiffen nur von ber Sinnesempfindung abzuleiten. Mill bilbet fich gmar ein, trot feiner fenfualiftisch empiriftischen Erkenntnigtheorie bie Brincipien ber Moral (wenn auch nur einer rein utilitarischen Moral) nicht verwerfen zu muffen, sondern mit jener vereinigen und aus ihr entwickeln zu können; aber biese Illusion wird balb schwinden, - schon barum weil eine rein utilitarische Moral (à la Bentham) in Wahrheit feine ift, - und bie lette Confequeng ber eingeschlagenen Bahn, ber Materialismus und refp. Stepticismus, wird balb erreicht fenn. -

Bisher verfolgten bie beiben Schulen, ohne Rückficht auf einander zu nehmen, jede ihren eignen Beg. Jeht hat Mill, im Bertrauen auf seinen überlegenen Scharffinn, auf seinen steigenden Ruhm und die wachsende Ausbreitung der von ihm vertretenen Richtung, einen Angriff auf die Schottische Schule unternommen und eine scharfe Kritif der Hamilton'schen Philosophie veröffentlicht. Eine Folge dieses Angriffs und mehr noch der Besorgniß vor dem Siege des von Mill versochtenen Sens

fualismus und seiner Consequenzen ist das vorliegende Werk von James M'Cosh (Prosessor der Logis und Metaphysis zu Belsaft). Wir kennen den Vers. bereits aus seinen beiden grösseren Werken: The Method of the Divine Government, Physical and Moral, und The Intuitions of the Mind (S. Bd. XXXIII, S. 274 ff. und Bd. XL, S. 164 ff. dieser Zeitschrift). In der vorliegenden Schrift verfolgt er den doppelten Zweck, 1) auf dem Wege der Kritif zu zeigen, daß Mill's Versuch, eine rein sensualistische Erkenntnistheorie zu begründen, höchst ungenügend ausgefallen und im Grunde ein unmögliches Unternehmen ist, und 2) seine eigene Erkenntnistheorie und insbesondere seine. Ueberzeugung von "fundamentalen Wahrheiten", welche (in der breisachen Form ursprünglicher Perceptionen oder Anschauungen, Glaubensannahmen und Urtheilen) der menschlichen Seele zustommen, zu vertheidigen.

Bas ben fritischen Theil seiner Abhandlung betrifft, so tonnen wir ihm fast überall beistimmen. D'Cosh zeigt zunachft mit einbringenbem Scharffinn, bag Mill, obwohl er principiell nur von ben Sinnesempfindungen und beren Combination zc. alles Erkennen und Wiffen ableiten will, boch nicht umhin fann, allerlei andere Elemente und Factoren zu Sulfe zu rufen, und somit seinem Brincipe juwiberhanbelt, fich felber wiberfpricht, felber fein Unternehmen für unausführbar erflart. weift in Mill's Logif und beffen übrigen philosophischen Schriften nicht weniger als c. 24 Gate nach, bie Mill aufgeftellt, ohne fie aus ber Sinnebempfinbung abgeleitet zu haben, beren Gultigfeit und Bahrheit er vielmehr behauptet, um feine fenfualiftifche Erfenntnißtheorie entwideln zu fonnen. Unter biefen Saten finden wir bie Anerkennung einer allgemeinen Dentnothwendigfeit, bie es "uns unmöglich macht, wenn wir ein Gefühl haben, ju zweifeln bag wir fühlen", bie überhaupt "alles Zweifeln und Leugnen ber reellen Thatfachen bes Bewußtseyns\* ausschließt, bie nne also nothigt, folche Thatsachen als Thatsachen anzunehmen. Wir finden barunter auch bie fundamentalen Dentgefete ber Logif, ben Sat ber Ibentitat,

bes Wiberfpruchs und bes ausgeschloffenen Dritten, in Betreff beren Dill bemerft: "Db bie brei fogen. funbamentalen Gefete Befete unferes Dentens find infolge ber angeborenen Beichaffenheit (native structure) unfres Beiftes, ober bloß weil wir ihre universelle Bultigfeit in Betreff ber beobachteien Erscheinungen verciviren, will ich nicht positiv entscheiben, genug fie find Befete unfres Denkens, jest und unüberwindlich; mogen fie einer Abanderung burch bie Erfahrung fahig fenn ober nicht, jebenfalls verweigern uns bie Bebingungen unfres Dasepns bie Erfahrung, welche erforberlich fenn wurde, um fie abzuändern." Alfo eine nothgebrungene Anerfennung ber thatsachlichen Serrs fchaft biefer Befete, bie alle wiberfprechenben Borftellungen, woher fie auch fammen mogen, unmöglich machen und comftitutive Clemente unfres Borftellungs : und Erfenninifpermögens bilben. Wir finden endlich auch eine Rothwendigfeit anerkannt, welche unfer Schließen und Folgern (insbesondere unfer Schließen von ber Wirkung auf die Urfache) beherrscht. Denn, fagt Mill, "moge Etwas folgen aus einer Demonftration ober aus einer gegebenen Urfache (by demonstration or by causation), es folgt nothwendig, b. h. es fann nur folgen infolge eines Gefeges, bas wir als einen Theil ber Conftitution unfres Denkvermögens ober bes Universums betrachten." — Damit find implicite apriorische Elemente unfres Dentens feftgeftellt, welche unfer Erfenntnifvermogen bergeftalt beherrichen, baß alle Resultate seiner Thatigkeit von ihnen bebingt und beftimmt find. Mill ignorirt indes absichtlich ober unabsichtlich ihre apriorische Ratur; er fragt nicht nur nicht nach Grund und Bebeutung biefer apriorischen Factoren, er forscht auch ihrer Wirkfamkeit nicht nach, und vermeibet es forgfältig, bie pfpchelogischen und erkenntnißtheoretischen Consequenzen zu gieben, bie fich baraus ergeben. Er benutt fie nur nothgebrungen, wo er ohne ihre Bulfe in ber Erflarung ber logischen und psychologischen Erscheinungen nicht auszukommen vermag, und ignorirt fie fofort wieber, wenn er fie nicht mehr braucht, -- bas gewöhnliche Berfahren, bas auch unfre Empiriften, Genfugliften

und Materialisten einzuschlagen pflegen. Nichtsbestoweniger gelingt es ihm nicht, bie Erscheinungen und Thatsachen, um bie es fich handelt, von feiner fenfualiftifchen Grundannahme aus einigermaßen befriedigend ju erflaren. M'Cofh zeigt vielmehr unwiderleglich, daß er an ben hauptpunften feiner Theorie bie Thatsachen nicht nur unvollständig und einseitig auffaßt, indem er Elemente von wesentlicher Bebeutung unberudfichtigt laßt, fondern fie oft auch falfch beutet, und fie bei alle bem boch nur in gewaltsamer, willführlicher, ungenügender Beise ju erflaren vermag. Der Beweis, bag Mill's Erfenntnißtheorie unhaltbar fen, ift baber m. E. bem Berf. vollfommen gelungen.

Un benselben Mangeln leibet aber auch Mill's Logif. Denn abgesehen von seiner Theorie ber Induction, - bie M'Cosh zwar mit Lob überhäuft, die aber, wie ich gezeigt zu haben glaube, einer ftreng wiffenschaftlichen Begrundung ebenfalle ermangelt, - zeigt fich bei naberer Betrachtung, bag Dill's Logik im Ganzen ebenso unvollständig ift und auf ebenso gewaltsamen und willführlichen Boranosetungen beruht wie seine Erfenntnißtheorie. Auch bieß hat m. E. M'Cosh zur Evidenz bargethan.

Rur in Ginem Buntte fann ich bem scharffinnigen Rris tifer nicht beiftimmen. Mill bemerkt: es fen "ein reelles und wichtiges Gefen unseres geistigen (bentenben) Befens, bag wir Etwas nur erfennen als unterschieben von einem Unbern, baß unfer Bewußtseyn gang und gar aufgeht im Bewußtseyn ber Differeng, bag baber wenigstens zwei Objecte erforberlich · find um Bewußtseyn herzustellen (to constitute consciousness), fury bag ein Ding nur gefaßt werben fann als bas mas es ift burch ben Begensat zu Dem was es nicht ift." Er beruft fich für biefes Gefet auf bie nabere Darlegung beffelben, welche 21. Bain gegeben habe. Bain (beffen Schrift: The Senses and the Intellect 1855 erschienen ift) scheint also ber Erfte in England gewesen zu fenn, ber jenen allerdings hochst "wichtigen" Sat - welchen ich meinerseits bereits vor 20 Jahren (Brincip ber Philosophie Thl. II.) aufgestellt habe und nach seinen

verschiebenen Seiten bin in meinen philosophischen Schriften (Logif - Glauben und Wiffen - Pfpchologie) erwiesen zu haben glaube — erkannt ober anerkannt hat. Es gereicht mir natürlich zu besonderer Genugthuung, bag scharffinnige Denter wie Bain und Dill - wahrscheinlich auf eignem Wege in felbftanbiger Forschung - zu bemfelben Resultate gelangt finb. Bain und Dill verfolgen zwar ben Sat nicht in seine Confequengen, fie ziehen nicht bie Folgerung, bie ich entwickelt habe, baß wir bemgemäß überhaupt nur in Unterschieben benfen und baß unfer Bewußtseyn felbft auf bem Unterscheibungevermogen und ber unterscheibeuben Thatigfeit unfrer Seele beruhe. es ift flar: wenn alles Bewußtseyn nur Bewußtseyn ber Differeng ift, also aller Inhalt unfres Bewußtsehns nur in Unterschieben besteht, und wir ein Ding als Das mas es ift nur faffen konnen burch ben Gegensat ju Dem was es nicht ift, fo folgt unvermeiblich, bag wir überhaupt Etwas nur vorftellen (eine Borftellung von ihm gewinnen) konnen burch Unterscheibung beffelben von einem anbern Etwas, bag also nur burch Unterscheibung unser Bewußtseyn überhaupt einen Inhalt gewinnt, und somit selber auf ber unterscheibenben Thatigfeit beruht. — Bain und Mill benuten ben obigen Sat nur. um baraus bie "Relativitat" all' unfres Biffens berauleiten. Daran nimmt M'Cosh Anftog. Er fürchtet, bag biese Relativitat ben Sensualismus begunftige und jum Sfepticismus führe. Allein wenn er bas Unterscheibungevermögen und feine Thatigfeit genauer in Betracht gezogen hatte, wurbe er gefunben haben, bag unfer Ertennen und Biffen, gerabe barum weil es überall auf ber unterscheibenben Thatigfeit beruht, nicht auf ein Wiffen aus bloger Sinnesempfindung beschränkt ift, sonbern bag unfre Seele Alles zu erkennen vermag was irgend wie Object ihrer unterscheibenben Thatigkeit wirb, also nicht bloß bie außern finnlich erscheinenben Dinge, sonbern burch Reflexion auf ihre eignen Buftanbe, Thatigfeiten und Rrafte zc. b. h. burch Unterscheibung berfelben von ben außern Dingen auch fich felbft in ihrer vom materiellen Seyn unterschiebenen

(immateriellen) Befenheit, nicht bloß bas Bebingte, Enbliche, Beitliche, sondern auch bas Unbedingte, Unendliche, Ewige, bas eben bamit gefett ift, baß fie jenes als bebingt, ale enblich und zeitlich nur faffen fann burch Unterscheibung beffelben vom Unbedingten, Unenblichen, Emigen. - Er murbe außerbem in ben Gesethen und Rormen, nach benen bie unterscheis bende Thatigkeit sich nothwendig vollzieht, die Grundlagen einer wiffenschaftlichen Erfenntnigtheorie gefunden haben, welche gerade allen principitelen Stepticismus entschieben ausschließt, und boch zugleich bas Schwankenbe und Unfichere, bas einem großen Theile unfrer perfonlichen Ueberzeugungen wie unfrer wiffenschaftlichen (philosophischen) Unnahmen anklebt, erklart. Unbrerfeits fann er nicht umbin, bie Relativität unseres Erfennens und Wiffens felbft anzuerfennen. Er raumt ausbrudlich ein, mas fich auch schlechthin nicht bestreiten lagt, baß wir unser Wiffen nach Inhalt und Form nicht schöpferisch felbft erzeugen, bag vielmehr unfer Erfennen und Biffen bebingt ift burch unfre Sinnesempfindungen, Befühle, Berceptionen zc. wie burch die Lehren und Zeugniffe Andrer (Gottes), alfo unter Bedingungen fteht, beren wir feineswegs machtig find. Mues Bebingte aber ift abhangig von seiner Bebingung, fteht also in Relation zu ihr, und ift mithin felber ein Relatives.

M'Cosh kampft vergeblich gegen eine Wahrheit, welche burch die auf sie gerichteten Angriffe nur eine neue Bestätigung und Bekrästigung gewinnt. Er behauptet, die Seele beginne ihre intelligenten (auf Intelligenz abzielenden) Acte nicht mit der Thätigkeit des Unterscheidens und Bergleichens, sondern unmittelbar mit einem Rennen und Erkennen, mit knowledge. Denn sie beginne mit einer Perception eines äußern Objects, welche knowledge sen, und mit einem Bewußtseyn ihrer selbst als percipirend, welches ebenfalls knowledge sen. — Allein abgesehen davon, daß unser Erkennen thatsächlich nicht von Perceptionen ausgeht, sondern von Sinnesempsindungen und Gefühlen, die selber erst percipirt (zum Bewußtseyn gebracht werden) mussen, und daß die bloße Berception höchstens eine Kunde vom Obser

ject, nicht aber eine Erfenntniß enthält, fo fragt es fich, wie ift bie Berception bes Objects und bas Bewußtseyn bes vercivirenben Subjects möglich ohne einen Act ber Unterscheibung zwischen Object und Subject? Reflectiren wir auf bas was in unferm Bewußtfebn vorgeht, wenn wir etwas percipiren und bamif uns porftellen, fo zeigt fich, bag alles Berciviren eine Stellung bes Dbjecte gegenüber bem percipirenben (vorstellenben) Subject involvirt. Diefe Gegenüberstellung ift eine im manente, innerhalb ber Seele felbft Denn nicht bas reelle Ding felbft warb von ber Berception bem Bewußtfeyn jugeführt und von ber Seele aufgenommen, sonbern nur als percipirt, als-abbilblicher Inhalt ber Berception, mittelft und in ber Berception fommt es und jum Bewußtseyn. Die immanente Begenüberstellung ferner ift ein Befchehen, ein Factum, ein Ereige niß, bas in und mit ber Perception fich vollzieht. Jedes Gefchehen muß einen Grund, jebe Wirfung eine Urfache haben. Soll es bas reelle percipirte Object fenn, bas burch eigne Rraft und Thatigfeit fich ber percipirenben Seele gegenüberftellt? Doch wohl nicht; M'Cosh wenigstens fann bas nicht behaupten, ba er bie Berception ausbrudlich fur einen "Act" ber Geele erflart. Dann aber ift nothwendig auch bie Gegenüberstellung von Dbject und Subject ein Act ber Seele; benn fie vollzieht fich unmittelbar in und mit bem Acte ber Berception, fie ift ein integrirenbes nothwendiges Moment biefes Actes, ohne welches bie Diefen Uct fann aber offenbar Berception unmöglich mare. bie Seele nur vollziehen, fle fann bas Object ihrem eignen Selbft nur immanent gegenüberftellen, indem fie bie Berception und beren Inhalt (bas percipirte Object) von ihrem percipirenben Selbst fcheibet: nur baburch fann ihr bas Object immanent gegenständlich werben, nur baburch fann fie bas Object ale. Dbject, fich felbst als Subject faffen, nur baburch tann fie fich ihrer felbft ale percipirent bas Dbject bewußt werben. bamit icheibet fie ihr Gelbft von ihrer Berception und beren Inhalt; benn die Berception als Act ihrer eignen Thatigfeit wird eben bamit zu einem ihr angehörigen Momente ihrer, selbft

beffen sie auch als eines folden sich bewußt wird; sie vollzieht mithin eine Scheidung in sich selbst. Ein solches immannentes Scheiden, ein solches Sich- insich selber. Scheiden ift aber eben bas Hauptmoment im Begriff bes Unterscheidens, baburch ist das Unterscheiden principaliter von allem bloßen Trennen und Sondern unterschieden, obwohl es darin nicht bloß und allein besteht. —

Aber burch biefen erften Act ber Unterscheibung wirb uns ber Inhalt ber Verception nur überhaupt erft immanent gegenftanblich, wir faffen bamit bas Object nur als Object - überhaupt, wir erfahren (percipiren) bamit noch feineswegs, was bas Db= ject fen. Dazu bebarf es, wie Mill mit Recht behauptet, wieberum eines (aweiten) Actes ber Unterscheibung. D'Cofh beftreitet auch bieß. Nach ihm ift bie Berception auch insofern unmittelbar knowledge, als wir mit ihr zugleich fennen lernen, mas bas percipirte Object fen. Er fragt feinen Begner, ob, wenn wir eine Sinnesempfindung haben, barin eine Bergleichung enthalten fen? Wir antworten: mit bem blogen Saben ber Sinnesempfindung ift allerbings nicht nur feine Berglefthung, fonbern auch noch feine Unterscheidung gegeben, auch mit bem gleichzeitigen Saben mehrerer Sinnesempfindungen nicht. Aber eben barum, weil ber Uct ber Unterscheibung noch fehlt, wiffen wir auch noch nicht, worin bie Sinnesempfindung, bie wir haben, befteht, ob es eine Gesichts : ober Taftempfindung, ob es bie Gesichtsempfindung bes Rothen ober bes Blauen ift. Das erfahren wir erft, wenn und indem wir bie eine Sinnesempfindung von ber andern unterscheiben. Wer bieß bestreiten will, hat erft die Frage zu beantworten, woher es fommt, baß wir bei völliger Finfterniß von ben uns umgebenben Dingen schlechthin nichts feben, b. h. warum uns unfre Augen nichts helfen, wenn schlechthin Alles nur von Einer Farbe (schwarz) erscheint? Denn offenbar murbe ber Erfolg gang berfelbe fenn, wenn fchlechthin Alles, ohne alle und jede Unterschieden= heit, roth ober blau erschiene. Er beantworte bie zweite Frage, warum wir die Sterne, obwohl fie bei Tage so hell wie in

ber Racht scheinen, boch nur bei Racht sehen? Er beantworte bie britte Frage, warum eine Besichts : und eine Behörsempfinbung, obwohl fie schlechthin gleichzeitig eintreten, boch nicht gleichgeitig jum Bewußtseyn tommen? (wie bei aftronomischen Beobachtungen fich ergeben bat). Wenn M'Cosh biese Kragen au beantworten vermag, ohne schließlich auf bie unterscheibenbe Thatigfeit ale Bebingung ber Perception bes Bas (ber Beftimmtheit) bes percipirten Objects, refp. ber Sinnesempfinbung au recurriren, fo wollen wir willig feiner Theorie beipflichten. So lange aber muffen wir behaupten, bag wir auch einer Schmerzempfindung nicht als Schmerz empfindung uns bemußt werben murben, wenn schlechthin alle unfre Empfindungen Schmerzempfindungen maren, und daß wir auch zur Borftellung bes moralisch Guten nur gelangen burch Unterscheibung beffelben vom Bofen (- bie indeß feineswege involvirt ober vorausfest, bag wir bas Bofe felbft erfahren ober gethan haben mußten). -

M'Cofh verwechselt fortwährend bas Unterscheiben mit bem Durch bas bloße Unterscheiben fommt mir nur Bergleichen. jum Bewußtseyn, bag bas eine Object ift mas bas anbre nicht ift. Das Bergleichen bagegen ift zwar ebenfalls ein Unterscheiben, aber ein Unterscheiben ber Dinge in Beziehung auf ihre Gleichbeit und Ungleichheit mit ber bewußten Absicht, bas Bleiche und Ungleiche an ihnen zu entbeden (mir zum Bewußt-Das Bergleichen fest baber allerdings besebn zu bringen). mußte Berceptionen (Borftellungen) voraus. Das einfache Unterscheiben forbert bagegen nur bas Borhanderseyn zweier Sinnedempfindungen ober Befühle; es fest weber bas Bewußtseyn noch was M'Cosh knowledge nennt voraus; burch bie unterscheibenbe Thatigfeit, wie ich gezeigt zu haben glaube (vergl. Binchologie S. 293 ff.), fomm t une vielmehr erft Etwas jum Bewußtfenn, auf ihr beruht baber bas Bewußtfenn und bamit all' unfer Erkennen und Wiffen. Seine Einwendungen, Die er vom Begriff bes Bergleichens aus gegen jenen Sas Mill's vorbringt, treffen baber gar nicht bie Sache, um bie es fich hanbelt. Und wenn er meint, bag und bie Unterschiebe ber Dinge nicht

burch ein selbstikätiges Unterscheiben ober vielmehr Rach-Unterscheiben ber gegebenen Bestimmtheiten (Differenzen) unsere Simmed-empfindungen zum Bewußteyn kommen, sondern daß wir die Unterschiede unmittelbar "percipiren," so ist das wiederum ein Irrthum. Denn was ein Ding nicht ist, ein bloßes Nichtseyn, kann ich offenbar nicht percipiren, weil ein Richtseyn weder eine Nervenreizung noch eine Seelenassection hervorrnsen kann; und doch ist gerabe das relative Richtseyn das Hauptmoment im Begriff des Unsterschiedes.

M'Cosh verwechselt aber auch fortwährend die bloke Sinnesempfindung mit der bewußten Verception, und daraus pornehmlich erklart fich feine Opposition gegen ben Mill'schen Sat wie seine eigne Lehre von ursprünglichen (unvermittelten) Berceptionen ober Unschauungen, Glaubensannahmen und Urtheilen, welche er der Mill'schen Erkenntnistheorie entgegensett. bestreitet, bag wir Sinnceempfindungen haben, beren wir uns nicht bewußt sepen, und sucht Sir B. Hamilton's Argumente für biefe Annahme zu widerlegen. Allein Samilton hat biefen Bunkt nur obenhin berührt, und bie wenigen Thatsachen, auf bie er sich beruft, sind nicht eben wohl gewählt. Es giebt andre Thatsachen, welche ben Sat, daß wir Sinnesempfindungen haben ohne und ihrer bewußt zu fenn, unwiberleglich beweisen. Durch phystologische Experimente ift festgestellt, bag wir häufig an ben f. g. Rachbilbern — welche nach langerem Fixiren eines Gegenftanbes im Auge gurudbleiben' - einzelne Puntte, Beichen, Beftimmtheiten bemerken, bie wir beim Anblid bes Begenftanbes felbft, also an' ben Urbilbern wegen Mangels an Aufmerksamfeit nicht bemerkt hatten. Diese Einzelheiten, obwohl uns beim Seben bes Gegenstandes felbst nicht jum Bewußtseyn gefommen, mußten boch nothwendig empfunden fenn, gang ebenfo empfunden sehn, wie Dassenige, was wir vom Gegenstande selbst percipirt hatten; benn sonft konnten fie offenbar in ben Nachs bilbern nicht fich prafentiren noch von une bemerkt werben, also Empfindung ohne Bewußtseyn, ohne bewußte Perception. Den leifen Drud unfrer Rleiber, bes Seffels auf bem wir figen, empfinden wir offenbar fortwährend und werben une biefer Empfindung auch sofort bewußt, sobald wir nur barauf achten; bennoch haben wir gemeinhin fein Bewußtseyn bavon, weil wir und an die fortbauernde Empfindung bergestalt gewöhnt haben, baß wir fle eben gar nicht mehr beachten und bemerken. Ebenfo ergeht es uns mit einem gleichmäßig andauernben Beräusch, einem gleichmäßig fortwährenden Leuchten 3. B. bem Tageblicht, das wir sicherlich fortwährend empfinden, ohne uns feiner be= wußt zu fenn. Bir ftarren wohl auch gelegentlich, in Gebanken versunken, lange auf einen Gegenstand, ohne uns bewußt zu

werben, was wir feben und bag wir überhanpt feben; erft inbem wir aus unfrem Grubeln ermachen, bemerten wir ben Begenfand, b. h. fomint une bie Befichtsempfindung, bie wir ohne Bweifel fortwährend hatten, jum Bewußtseyn. Aehnliche Er-Scheinungen zeigen fich bei heftigen Affecten, bes Schredens, bes Bornes ze.; in folcher Aufregung ber Seele tommen und fogar fehr farte und neue Empfindungen nicht gum Bewußtseyn: ber Solbat 3. B. in ber hipe bes Rampfes merkt und weiß nichts bavon, bag er verwundet worben. Wenn wir im Schlafe gefigelt werben, so machen wir die befannten Bewegungen, Die bas Kiteln hervorruft, ganz wie im wachen Zustande; ber Proces bes Empfinbens muß also ganz ebenso vollftanbig fich vollzogen haben, und boch haben wir im Schlafe fein Bewußtseyn von ber entstandenen Empfindung. Oft genug begegnet es uns, bag uns Jemand Etwas fagt, wir aber gerftreut find und baber im Augenblid nicht wiffen, mas er gefprochen; einen Augenblid fpater indeg fammeln wir und und nun fommt uns jum Bewußtfenn was wir gehört haben. (Roch einige Falle derfelben Art habe ich in meiner Psychologie S. 286 f. aufammengeftellt).

Aus biefen Thatfachen ergiebt sich zur Evidenz, bas bie bloße Sinnebempfindung ber Seele nicht unmittelbar bewußte Berception ift, bag ber Act bes Empfindens (Fuhlens) nicht genügt um eine bewußte Berception hervorvorzurufen, bag vielmehr noch ein zweiter Act, eine zweite Thatigfeit ber Seele binautommen muß, wenn und eine Sinnedempfindung, eine geiftige Action jum Bewußtfenn tommen foll, turg bag bas Bewußtfenn felbft, weil 'alles Bewußt werben, burch eine besondere Thatigfeit ber Seele vermittelt ift. Daraus aber folgt unabweislich, bag es ursprungliche, un vermittelte Berceptionen bes Bewußtfenns nicht giebt. Es ift eine Taufchung, wenn De Coft behauptet, bag unfere Ueberzeugung vom Dafenn außerer reeller Dinge auf einer solchen ursprünglichen Berception berube. Bewußtsehn ber Außenwelt fann vielmehr nur baburch entfleben, baß wir bas außere Ding eben als außeres von unserer inneren Bereeption (Sinnesempfindung) und beren Inhalt unterschei. ben: wenn und fo lange wir biefen (zunächft unbewußten) Act ber Unterscheibung nicht vollziehen, fallt bas außere Ding nothwendig mit bem Inhalt unfrer Berception in Gins ausammen: benn uur biefer Inhalt und nicht das außere Ding ift unmittels bar Object unfres Percipiren und Appercipirens (Bewustfeyns). Mit biefem nothwendigen (und baher gleichsam von felbit fich vollziehenden) Acte ber Unterscheidung ift implicite ber Unterschied zwischen bem Dinge an fich (in itself) und feiner Erfcheinung gefest, ben D'Cofb nicht begreifen gu tonnen versichert, obwohl er ihn fortwährend selber macht und anerkennt. Denn bas Ding an sich ist eben bas äußere reelle Object, seine Erscheinung bas innere ibeelle (vorgestellte) Object unster Bercevtion.

Es ist ferner eine Täuschung, wenn M'Cosh solche angeblich unvermittelte Berceptionen oder Anschauungen für fundamentale Wahrheiten ausgiebt, weil ihrem Inhalte an fich felbft Evidenz, Rothwendigkeit und Univerfalität (Allgemeingultigkeit) gutomme. Denn es ift gunachft ein offenbarer Wiberfpruch, bem Inhalt einer einzelnen Berception ohne Beiteres universelle Geltung beizumeffen, indem ja ber Inhalt einer folchen Berception ober Anschauung selbst nur ein einzelner und bas Ginzelne als foldes tein Allgemeines ift. Die Allgemeingultigfeit kann ibm baher nur zukommen, wenn er zugleich als ein schlechthin noth. wendiger fich erweift, b. h. wenn wir uns genothigt sehen anjunehmen, bag bie Sache schlechthin nicht anbere fenn fann als wir fie auffaffen. Aber biefe Denknothwendigkeit liegt nicht und quillt nicht in und aus der bloßen Anschauung ober Perception. Es ift g. B. nicht bie bloge Unfchauung zweier Baralellen, die uns zwingt anzunehmen, bag biefelben fich niemals treffen ober ichneiben tonnen, fonbern Gewißheit und Evibeng (Denknothwendigkeit) Diefer Unnahme beruht auf bem logischen Gefete ber Ibentitat und bes Wiberspruchs, barauf, bag es ein Widerspruch und darum unmöglich ift zu benken, daß eine gerade Linie, die als solche nur Eine Richtung hat, eine andre aweite Richtung haben ober annehmen und boch jugleich eine gerabe Linie bleiben tonne. Aus bemfelben Grunbe ift es schlechthin gewiß und evident (benknothwendig), daß zwei gevabe Linien feinen Raum einschließen konnen: benn fie vermochten es nur, wenn fie zugleich feine geraben Linien maren. Die Gewißheit und Evidenz, daß etwas fo fen wie wir es benfen, und damit die Ueberzeugung von der Wahrheit unfrer Borftellungen (Glaubensannahmen) beruht überhaupt nirgend und niemals auf ber "wahrgenommenen Ratur ber Sache," wie M'Cosh behauptet, fonbern ftete und überall auf ber Denknothwendigkeit, bie uns nothigt angunehmen, baß bie Sache fo fen, wie wir fie uns vorstellen ober anschauen. Wo biefe Denknothwendigkeit fehlt ober boch nicht sich nachweifen läßt, kann von Gewißheit und Evidenz, wiffenschaftlich wenigstens, nicht die Rebe fenn. -

Als ein Beispiel ursprünglicher Glaubensannahmen (primitif beliefs) führt M'Cosh bie Thatsache an, die auf der Ratur des Gedächtniffes oder Erinnerungsvermögens beruhe, daß wir unmittelbar "glauben, in der Bergangenheit eine bestimmte Ersahrung gehabt, ein Ereigniß erlebt zu haben." Allein auch dieser Glaube liegt keineswegs unmittelbar in der Ratur des

Bebachtniffes ober in ber einzelnen Erinnerung, fonbern tritt au ihr burch einen besondern Act ber Geele erft hinzu. Bunachft ift bazu wieberum ein Uct ber Unterscheibung erforberlich. Denn wir tonnen und unfrer Erinnerungen als Erinnerungen, als vergangener (gehabter) Berceptionen ober Borftellungen nur bewußt fenn und werben, indem wir fie von unfren gegenwartigen Borftellungen, Berceptionen, Unschauungen unterscheiben: eben bamit fassen wir sie als Erinnerungen. So gefaßt sind sie eben Borftellungen, bie wir "in einer vergangenen Beit" hatten; und maren fie bamale Bahrnehmungen von außern Gegenftanben ober Ereigniffen, so werben fle naturlich auch in ber Erinnerung als gehabte Bahrnehmungen (im Unterschied von felbstgebilbeten Borftellungen ic.) gefaßt. Damit indeß "glauben" wir nicht, fondern werden und find une einfach bewußt, daß wir fie einft hatten und baß fle Wahrnehmungen außerer Dbjecte maren : in und mit ber Erinnerung treten gehabte, b. h. aus bem Befenn entschwundene Wahrnehmungen, Borftellungen zc. nur wieber in's Bewußtsyn ein. Rur ba wo es uns ursprünglich, als wir das Ereignis erlebten, gewiß war ober wo wir icon ursprünglich glaubten bag bie Wahrnehmung bem außern Gegens stande (Ereignisse) entspreche, also nur wo und soweit die urfprungliche Bahrnehmung felft eine "Erfahrung" war, und nur wo die Erinnerung berfelben b. h. bie in's Bewußtseyn gurudgerufene Wahrnehmung noch volle Bestimmtheit und Lebenbigkeit besit, nur ba fuhrt sie auch ben ursprünglichen Glauben mit fich, b. h. nur ba "glauben" wir, baß wir bie Erfahrung hatten und die Begebenheit fo geschehen ift, wie fie Die Erinnerung und reprafentirt. Wo bagegen bie Erinnerung schwach, unbestimmt, undeutlich geworden ift, tritt biefer Glaube nicht ein. — Das ift ber Befund unfres Bewußtfenns beim Erinnern, wenn wir baffelbe genauer untersuchen und analystren. Und baraus ergiebt fich, baß jener "Glaube" feineswegs fo primitto und unmittelbar ift, wie M'Cofh behauptet.

Wir begnügen uns mit diesen Bemerkungen, da wir die Theorie des Berf. oder vielmehr seine Hypothese von der sundamentalen Wahrheit, die gewissen Perceptionen, Glaubensannahmen und Urtheilen zukomme, bereits früher (in der Anzeige seiner Schrift über die Intuitons of the mind) näher erörtert daben. Wir schließen mit dem Ausdruck des Bedauerns, daß es ihm infolge seines Englischen Borurtheils gegen alle apriorischen Factoren unfres Denkens und Erkennens nicht gelungen ift, eine haltbarere Erkenntnistheorie dem umhaltbaren Milkichen

Senfualismus entgegenzustellen.

S. Ulrici.

# Bur Abwehr,

Die Entgegnung bes Hrn. Dr. Schliephate auf Bemerfungen in der "Zeitschr. für exacte Philos.", welche sich in dem 1. Heft des 48. Bds. der "Itschr. für Philos. und philos. Kritit" vorsindet, ist mir erst dieser Tage zu Gesicht gefommen. Jeder Unbefangene wird einsehen, daß es mir nicht zuzumuthen ist, auf eine folche "Entgegnung" eingehend zu antworten. Zur Richtigstellung des Thatbestandes aber sehe ich mich genöthigt, die verehrliche Redaction um die Aufnahme der solgenden Er-

flarungen zu ersuchen.

1. Ich verwahre mich gegen jede Unterschiebung von Motiven die mir fremd find. Meine "Bemerfungen" wendeten fich nicht gegen irgend einen frühern Angriff Hrn. Dr. Schliephafe's, sonbern gegen seine Behauptung: "Die Herbart'sche Schule tische gegenwärtig mit Emphase ben Irrthum wieber auf, als fließe bas Recht burchweg aus einem Bertrageverhaltniß." Diefe Behauptung trat im Jahre 1865 an die Deffentlichkeit; im Jahre 1863 hatte ich in meiner Rechtsphilosophie nachgewiesen, daß die Herbart'sche Philosophie das Recht nicht durchweg aus einem Bertrageverhaltniß fließen laffe. Dein Unmuth bar-über, baß gerabe "gegenwartig" ben Herbartianern ein "Brrthum" aufoctropirt wurde, gegen welchen ich Berwahrung eingelegt hatte, ift baber leicht erflarlich. Br. Dr. Schliephafe bezweifelt jest selbst (48. Bb., S. 189 bieser Ztschr.), ob ich ber Anstcht bin , baß alles Recht auf einem Bertrag beruhe. Wie fich bieß zusammenreimt mit ber früheren zuverfichtlichen Behauptung in ber Atschr. für bie gesammte Staatswissenschaft, — mag er fich felbft beantworten.

2. 3ch habe Hrn. Dr. Schliephake einen Anhänger Krause's genannt. Ber G.'s "Einleitung in bas Syftem ber Philosophie" (1856) ober feine neueften Auffape fennt, wird meine Bezeichnung nicht für ungegrundet halten fonnen, benn ein "Unhanger" muß nicht nothwendigerweise "in verba magistri jurare." "Betkeperung" mar babei nicht beabsichtigt, was schon ber Umftanb barthut, ben ich freilich Srn. Schliephate gegenüber jest nicht beweisen fann, baß ich: "Unhanger bes Rrause'schen Banentheismus" geschrieben hatte — und fo nennt Rrause bekanntlich feine Lehre felbft. Gin Drudfehler machte baraus "Bantheismus". Daß ich biesen bisher nicht berudfichtigt, beruht allerbings barauf, bag meiner Ueberzeugung nach, welche burch Invectiven nicht erschüttert wird, ber Begriff "Wefen" pantheistisch ift, wie herbart (Werfe XII S. 652 ff.) und Thilo (Rechts: und Staatelehre S. 96 f.) bargethan haben. Das hatte ich bei Berichtigung jenes Drudfehlers ausbrudlich erklaren muffen, um der Wahrheit die Ehre ju geben, darum unterließ ich es, bie

Sache zur Sprache zu bringen. Seltsam genug klingt übrigens ber Borwurf ber Verfegerung aus einem Munde, welcher ber Berbart'schen Schule in einem Athem Byzantinismus, Sensualismus, Sophisterei, Zersetzung ber wiffenschaftlichen und fittlichen Bilbungeelemente u. f. w. zur Laft legt. Seltsam auch, baß ein Mann mir eine Lection über "Besonnenheit und Unstand" ertheilt, der sich bazu hinreißen läßt, mich unter die "Winfelschriftfieller" ju rechnen, welche "burch Berbachtigungen fich zu empfehlen bemuht find." Merkwurdig, bag Gr. Dr. Schliephake, nachbem er fich fo und noch arger — wie a. a. D. zu lesen — bloggestellt, es nachträglich nicht "schicklich" findet, mir "in ben Bfuhl ber Insinuationen und Berunglimpfungen nachzugehen", und hierauf fogleich ale letten Trumpf eine neue Berunglimpfung vorbringt. Begenüber einer folch en olympischen "Beiterfeit" hat ein Schriftsteller "biesfeits bes Inn", um ben ebenso eleganten ale schlagenden Ausbrud Grn. G.'s ju gebrauchen, ben Troft, daß es selbst "am Rekar noch Männer giebt, welche mit größerer Unbefangenheit über Berbart urtheilen, als fr. Dr. Schliephate - man febe &. B. biefe Zeitschr. 48. Band **S**. 113. -

- Innebrud, im Juni 1866.

M. Gener.

# Schlusswort an Herrn Dr. Seper.

Da ich in ber angeblichen "Abwehr" bes Herrn Dr. Gever nichts sinde, was nicht schon durch meine frühere Entgegnung auf seinen Angriff gegen mich beseitigt ware, so begnüge ich mich damit, den Leser auf diese meine Entgegnung zu verweisen, welche am Schluß des ersten Hestes des Jahrgangs 1866 dieser Zeitschrift steht. Bei den großen logischen und metaphysischen Mängeln der Lehre, zu welcher Herr Dr. Gever sich bekennt, kann ich demselben über, die wichtigsten Grundfragen der Philosophie und über meine eigne Auffassung dieser Wissenschaft ein competentes Urtheil nicht zugestehen, und ich werde von etwa weiter ersolgenden Auslassungen des Herrn Dr. Gever gegen mich, von welcher Urt sie auch sehn mögen, hinsort keine Rotiz mehr nehmen.

### Schliephate.

# Sibliographie.

## Verzeichniß

ber im In - und Auslande neu erschienenen philosophischen Schriften.

Ampere: Philosophie des deux Ampère, publice par J. Barthelemy St. flilaire. Paris, 1866 (7% Fr.)

- D. J. Ampère: Les Sciences et les Lettres en Orient. Paris, Didier, 1866
- Aristote: Traité du ciel, traduit et accompagné des notes perpetuelles par J. Barthélemy St. Hilaire. Meaux, 1866 (6 Fr.)
- A. Babin: Philosophie spirite, c'est-à-dire psychologique et morale, extraite du divin livre des esprits de M. Allan-Cardec. Angoulême, 1866 (1 Fr.)
- L. Bautain: Manuel de philosophie morale. Paris, Hachette 1866. (3 % Fr.) E. Beaussire: La liberté dans l'ordre intellectuel et morale. Etudes de droit naturel. Poitiers, 1866 (5 Fr.)
- Berseaux: Les philosophes aux prises avec eux-mèmes. 2 vols. Nancy,
- 28. Benichlag: Schleiermacher als politischer Charafter. Rebe 2c. Berlin, Rauch, 1866 (6 44).
- Bifchoff: Plato's Phabon. Gine Reibe von Betrachtungen gut Erflarung und Beurtheilung bes Befprache. Erlangen, Deichert, 1866 (1 f.).
- und Beurtheilung bes Gesprächs. Erlangen, Deichert, 1866 (1 f). 3. C. Bluntschlie Altaflatische Gottes und Beltibeen in ihren Birfungen auf bas Gemeinleben ber Menschen. Fünf Borträge. Rörblingen, Led, 1866 (26 H.)
- Blanc de St.-Bonnet: Philosophie fondamentale. La raison, Précédé de l'Infini et l'Infinitésimal par lauteur de l'Infaillibilité. Paris, 1866.
- M. P. W. Bolton: Inquisitio philosophica, being an Examination of the Principles of Kant and Hamilton. London, Chapman, 1866.
- Bonaventurae Opera omnia, Sixti V pontif. jussa emendata etc. Cura et studio A. C. Peltier. T. V. Besançon, 1866.
- E. Boudet: De la morale dans la philosophie positive et de l'autonomie de l'homme. Boulogne-sur-Mer, 1866 (3', Fr.)
- L. Boutteville: La Morale de l'Eglise et la Morale naturelle. Etudes critiques. Paris, 1866 (7% Fr.)
- B. J. Braun von Braunthal: Gefcmackliebre ober Biffenfchaft bes Schonen. Bum Selbstunterricht für alle nach Bildung Strebenden. Bien, Gorifcet, 1866 (26 14.)
- C. Bray: On Force, its Mental and Moral Correlates, and on that which is supposed to underlie all Phenomena, with Speculations on Spiritualism and other abnormal Conditions of mind. London, Longmans, 1866 (5 Sh.)
- F. B. Braubach: Dentreise in das unbefannte Jenseits-ober das Leben nach dem Lobe und die Selbständigkeit der Seele, hergeleitet aus den Wirfungen des Chloroform. Leipzig, heuser, 1866 (10 IN).
- M. Brillat-Savarin: Physiologie du gout. 2 vols. Paris, 1866.
- J. Brown: Locke and Sydenham etc. Edinburgh, Edmonston, 1866 (7% Sh.)
- T. Bruce kner: De tribus ethicis locis, quibus differt Kantius ab Aristotele. Berlin, Calvary, 1866 (10 JK).
  W. A. Butler: Lectures on the History of ancient Philosophy. Edited by
- W. A. Butler: Lectures on the History of ancient Philosophy. Edited b. W. H. Thompson. 2 vols. London, Macmiltan, 1866 (25 Sh.).
- E. Caro: La philosophie de Goethe. Paris, Hachette, 1866 (7% Fr.)
- A. Caselli: La Philosophie et les Systèmes. Paris, Didier, 1866 (2 Fr.) G. della Cella: Autropologia empirica in servigio della Logica, della
- Metafisica e della Morale. Parma, 1866 (2 L.)
- P. Charpenne: L'attaque et la défense de la philosophie par le Cardinal Sadolet. Première traduction française, précédée d'une étude. Paris, Hachette, 1866 (3 % Fr.)
- B. T. Culmann: Die driftliche Ethif. Zweiter Theil (Entwurf). Rebft Rachrichten über ben feligen Berfaffer und einigen weiteren Auffagen beffelben. Stuttgart, Steintopf, 1866 (22 19.).
- B. Dietichi: Sofrates und Plato in ben Blalogen Protagoras, Apologie, Symposion und Phadon. Schulptogramm, Soloshurn, 1866.

- R. Deutinger: Der gegenwärtige Buftand ber beutschen Bhilosophie. Gerauegegeben von E. Rafiner, Munchen, Leniner, 1866 (27 /4)).
- C. Dollfus: Méditations philosophiques. Bruxelles, 1866 (21/2 Fr.)
- P. A. Dufau: De la Methode d'observation dans son application aux sciences morsles et politiques. Paris, Durand, 1866 (6 Fr.)
- J. M. C. Duhamel: Des méthodes dans les sciences de raisonnement. Paris, 1866 (7 % Fr.)
- Mgr. Dupanloup: De la haute éducation intellectuelle. L'histoire, la philosophie, les sciences. T. II. Orleans, 1806 (10 Fr.)
- J. P. Durand (de Gross): Essay de Physiologie philosophique suivis d'une étude sur la théorie de la méthode en général. Corbeil, 1866 (8 Fr.)
- Eisotheism. By a late Member of the Anthropological Society. London, Tarrah, 1866.
- Epictetus: The Works of E. Consisting of his Discourses in four Books, the Enchiridion and Fragments. A Translation from the Greek based on that of E. Carter by T. W. Higginson. Boston, Little, 1866.
- G. Fr. Semm: Berder ale Religionsphilosoph. Inaugural Differtation. Berefeld, 1866 (12 /4).
- E. Effen: Die Definition nach Aristoteles. Schulprogramm. Stargart, 1866. J. F. Ferrier: Lectures on the Early Greek Philosophy and other Philosophical Remains. Edited by Sir A. Grant and Prof. E. L. Lushington.
- E. von Feuchtereleben: Diatetit ber Seele. 29te Auflage. Bien, Gerolb, 1866.
- 2. Feuerbach: Der Ursprung der Gotter nach den Quellen des clasififchen, bebraifden und driftlichen Alterthums. 2. Aufl. Leipzig, Bigand, 1866.
- (2'/s \$.)
  —: Gottheit, Freihelt und Unsterblichkeit vom Standpunkte der Anthropologie. Ebb. 1866 (1 & 20 14).
- 2. Flentje: Das Leben und Die todte Ratur. Gine Streitschrift gegen bie materialiftifchen Unfichten vom Leben 2c. Caffel, Biegand, 1866. (10 JK).
- T. Fowler: Deductive Logic. London, Macmillan, 1866 (3% Sh.)
- 3. Fra uenftadt: Das fittliche Leben. Ethische Studien Leipzig, Brodhaus, 1866 (2 # 20 IK).
- A. Frege: Die Entwickelung des Gottesbewußtseyns der Menscheit in all-gemeinen Umriffen dargestellt. Bismar, Led, 1866.
- M. Treppel: Clément d'Alexandrie. Cours de Sorbonne (1864 5). Paris,
- Bray, 1866 (6 Fr.)
  M. Gérard: Magnétisme organique. Le Magnétisme à la recherche d'une
- position sociale. Sa théorie, sa critique, sa pratique. Poissy, 1866. 3. Germat. Rategorifche Briefe. 216 Julifration jum II. Theile von Gothe's Fauft und als Anhang ju Chalpbaus hiftorischer Entwicklung ber beutschen Philosophie. Przemysl, Jelen, 1866 (1 4).
  Gobel: Beitrag zur philosophischen Propadeutst auf Gymnasien.
- Schulprogramm, Fulda, 1866.
- F. S. Gobel: Gott und die Menschheit. Fügungen der Borfebung in Blättern über Staat und Kirche, Glaube und Wissenschaft, Krieg und Frieden. Erfter Band. Biesbaden, Schellenberg, 1866 (25 JK).
- P. Gratiolet: De la Physionomie et des Mouvemens d'expression. d'une notice sur la vie et les travaux de l'auteur par L. Grandeau. Paris
- O. Gréard: De la Morale de Plutarque, thèse présentée à la Faculté des
- Lettres de Paris. Paris, 1866 (7 Fr.) A. 28. Grube: Aefthetifche Bortrage. Zweites Bandden: Deutsche Boltslieder. Rebreeim bes Bolleliedes. Bferlohn, Babeder, 1866 (1 /4 4).

- E. Grucker: François Hemsterhuys, sa vie et ses oeuvres. Paris, Durand, 1866 (6 Fr.)
- B. Samberg: Bur Erkenntnißlehre von Ibn Sina und Albertus Magnus. München, Frang, 1866 (1 4).
- F. A. Hartsen: Geloof en Weten volgens Fechner. Zalt-Bommel, Noman, 1866.
- -: Gedachten over wijsbegeerde en openbaring. Amsterdam, 1866. F. Sasler: Ueber das Berhaltniß der heidnischen und driftlichen Ethit auf Grund einer Bergleichung bes Ciceronianischen Buchs de officiis mit
- bem gleichnamigen bes h. Ambrofius. Munchen, Frang, 1866 (12 JK). B. F. Hatch: The Constitution of Man, Physically, Morally and Spiritually considered. New-York, 1866 (25 Sh.)
- R. Soffmann: Die Lebre vom Gewissen. Leipzig, Sinriche, 1866. (24). D. K. Hovell: Medicine and Psychology. The annual Addres to the Hun-
- terian Society. London, Bell, 1866 (8 % Sh.)
- J. Hunt; An Essay on Pantheism. London, Trabner, 1866 (12% Sh.) 3. Suber: Professer Stödl in Munfter. Gin Beitrag jur Charafterifit neuscholaftischen Biffenschaftlichkeit. Munchen, Lentner 1866 (3 Jy).
- -: Studien. Philosophische Schriften. Munchen, Lentner, 1866  $(1^2/_3 / )$ .
- P. Janet: The Materialism of the Present Day etc. Transtated from the French by G. Masson. London, Baillière, 1866 (3 Sh.).
- Inquirer (an): The Battle of two Philosophies. London, Longmans, 1866 (3½ Sh.)
- M. Joël: Don Chasbai Cresta's religionsphilosophische Lehren in ihrem gefdictlichen Ginfluffe. Breslau, Schletter, 1866.
- 2. von John: Syftemmedfel und philosophisch politische Brincipien. Peft,
- Rauffer, 1865 (1019). M. Jouffroy: Cours de droit naturel, professé à la Faculté des Lettres de Paris. 4me edition. Paris, Hachette, 1866 (7 Fr.)
- L. Jouin: Elementa philosophiae moralis. Amiens, 1866 (3% Fr.)
- Journal of the Transactions of the Victoria Institute or Philosophical Society
- of Great Britain. London, Hardwicke, 1866. 28. Raulich: Ueber Die Freiheit bes Menschen. Gin Beitrag jur Moral-
- philosophie. Brag, Lehmann, 1866 (20 JK). Br. von Rirchmann: Ueber den Begriff Des Schonen. Gin Bortrag 2c. Berlin, Schlingmann, 1866 (5 JK).
- B. Rin: Der Beffimismus und Die Ethit Schopenhauers. Berlin, Sann. 1866 (15 Jyl).
- R. Anappe: Grundzuge ber Ariftotelifden Lehre von ber Eudamonie. Schulprogromm, Bittenberg, 1866.
- A. de Lamartine: J. J. Rousseau, son fausse contrât social et le vrai contrât social. Poissy, 1866 (1 Fr.)
- C. Lambert: L'Immortalité selon le Christ, étude historique. Paris, Lévy, 1866 (7½ Fr.)
- A. Laurel: Les problèmes de la vie. Paris, Baillière, 1867 (2 Fr.)
- M. Laurentie: Mélanges. Religion, philosophie, morale, histoire etc. T. I. Versailles, 1866 (7 Fr.)
- S. S. Laurie: The Philosophy of Ethics: an Analytical Essay. London, Hamilton, 1866 (6 Sh.)
- E. Lee: Annimal Magnetism and Magnetic lucid Somnambulism. An Enlarged Price Essay, with an appendix of corroborative Facts and Observations. London, Longmans, 1866 (7% Sh.)
- D. Lebmann: Des Laten Zweifel und hoffnung. Ein Berfuch, Die Beltrathfel vom naturwiffenschaftlichen Standpuntte aus zu lofen. Leipzig, Sunger, 1866 (6 14).)

- G. Leopardi: Osservazioni intorno al pensieri, per P. Castagnola. Torino, 1865.
- J. Levallois: Déisme et Christianisme. Peris, Durand, 1866 (21/8 Fr.) G. H. Lewes: The History of Philosophy, from Thales to the Present Day.
- A new Edition, re-written and enlarged. London, Longmans, 1866. M. Liberatore: Institutiones philosophicae ad triennium accommodatae.
- 3 Volls. Editio III Romae, Gerhard, 1866 (4 4). D. Liebmann: Ueber ben individuellen Beweis für Die Freiheit bes Billens. Ein fritifder Beitrag jur Selbftertenutuif. Stuttgart, Schober, 1866 (27 JK).
- G. A. Lindner: Einleitung in das Studium ber Philosophie. Rit Rud's ficht auf das Bedürfnig ter Gymnafien entworfen. Wien, Gerold, 1866 (27 Jyk).
- Leibnitz: Oenvres philosophiques. Avec une introduction et des notes per P. Janet. 2 Vols. St. Cloud, 1866.
- 3. von Liebig: Die Entwidlung ber 3been in ber Raturwiffenfcaft. Braunfdweig, Bieweg, 1866 (10 Jyf).
- Bur Logit: Zwei Berneinungen bejahen 2c. Grimma, heun, 1866 (5 /4/). E. Loubens: Encyclopédie morale ou Dictionnaire d'éducation. Paris, Durand, 1866 (10 Fr.)
- Maimoun de Maimonide: Le guide des égarés, traité de théologie et de philosophie. Publié pour la première fois dans l'original arabe et accompagne d'une traduction etc. par S. Munk T. III. Paris, 1866 (20 Fr.)
- M. Maguire: An Essay on the Platonic Idea. London, Longmans, 1866 (7½ Sb.)
- H. L. Mansel: Metaphysics, or the Philosophy of Consciousness, Phenomenal and Real. 2 Edition, revised. London, Black, 1866 (7% Sh.) - -: The Philosophy of the Conditioned: Sir W. Hamilton and J. St. Mill.
- London, Straham, 1866.
- A. Marminia: L'idée de la mort et de l'éternité. Amiens, 1866 (3 % Fr.)
- C. Martha: Les Moralistes sous l'Empire romaine, philosophes et poëtes. Ouvrage couronné par l'Académie française. Denxieme édition. Paris, Hachette. 1866 (3½ Fr.)
- A. Maper: Bur Seelenfrage. Mainz, Zabern, 1866 (24).
- R. Rein ardus: Bie ift Plato's Protagoras aufzufaffen ? Schulpro= gramm, Altenburg, 1866.
- J. St. Mill: Aug. Comte and Positivisme. Second edition revised. London, Trübuer, 1866 (6 Sh.)
- W. Milroy: The Conscience. London, Gardner, 1866.
- M. de Mirville: Des Esprits et de leurs manifestations. Mémoires ad ressés a l'Académie. 5 Vols. Paris, Vrayet de Surcy, 1866 (37 Fr.)
- J. Molleschott: L'unità della vita. Torino, Löscher, 1865.
- R. Nielsen: Propaedentik og Psychologie. Kopenhagen, 1866.
- A. Pezzani: Pluralité des existences de l'ame. Conforme à la doctrine de la pluralité des mondes, opinions des philosophes anciens et modernes, sacrés et profanes depuis les origines de la philosophie. Paris, Didier, 1866. (6 Fr.).
- H. Philibert: Du principe de la vie suivant Aristote. Paris, Durand, 1866. (4 Fr.)
- A. Pierron: Voltaire et ses maîtres. Episode de l'histoire des Humanités en France. Paris, 1866 (6 Fr.)
- A. Bierfen: Richtung und Leben. Aus bem Sollandifchen überfest, mit einem Borwort beglettet von S. Lang, Pfarrer. Berlin, Reimer, 1866 (1!/4 + ).

### Bergeichn. b. im In - u. Auslande neu erschlenenen philos. Schriften. 315

- Platonis Protagoras. Recognovit et eum G. Stallbaumi suisque annotationibus edidit et Dr. J. S. Knochel, Zweite Abthetlung bes 2ten Theils ber britten Auflage von Stallbaum's Ausgabe. Leipzig, Leubner, 1865.
- A. Poulol: Méditations religieuses, philosophiques et sociales. Montpellier, 1966 (4 Fr.)
- Breis: Die Bahrheit in ihren hauptgugen bargeftellt. Leipzig, Forfter, 1866 (1 4).
- A. H. Raab; De politica Platonicae philosophiae natura in amoris expositione conspicua. Rotterdam, 1866.
- E. Reich: Unftetlichfeit und Unmäßigfeit aus bem Befichtspuntte ber met bicinifchen und politifch = moralifchen Biffenschaften. Reuwied, Beufer, 1866 (1 4).
- E. Renan: Averroës et l'averroïsme. Essei historique. 2e edition. Paris,
- Levy, 1865 (71/2 Fr). E. Richtne Lehre vom Sehn urd bie metaphyfifche Grundlage
- feiner Philosophie. Salle, Schmidt, 1866 (2/8 pt).
   —: Die Phochologie bes Plotin. Ebendaf. 1867 (20 II).
  G. Ritter: Unfterblichkeit. Zweite Auflage. Leipzig, Brockhaus, 1866 (1¹/<sub>3</sub> ♠).
- A. V. P. Robert: Aurifodina universalis scientiarum divinarum atque humanarum, ex fontibus aureis sanctorum patrum, conciliorum, doctorum, necnon paganorum fere ducentorum, tam in theologia quam in philosophia per sententias plusquam octo milia ordine alphabetico digestarum et. T. IV. Pé-
- rigueux, 1866 (16 Fr.) A. Robertson: The Philosophy of the Unconditioned. London, Longmans, 1866 (3 Sh.)
- E. Roeber: Das Bort "a priori". Eine neue Kritif der Kantischen Philosophie. Frankfart a/R., hermann, 1866 (10 Sgr.)
- H. Rogers: Reason and Faith, their Claims and Conflicts. New Edition, London, Longmans, 1866.
- R. Rofentrang: Diberot's Leben und Berte. 2 Banbe. Leipzig, Brod. hans, 1866 (5 \$\dots).
- A. Rosmini-Serbati: Teosofia: Opera postuma. Vol. III. Torino, Franco, 1865.
- F. V. Roger: Etudes sur le but de la vie, ou Désense du Christianisme contre les principales erreurs modernes. Paris, Le Clère, 1866 (4, Fr.)
- S. Rufcheler: Die Staatstheorie bes Thomas Sobbes. Eine philosos phifche Abhandlung. Mit einem Borwort von S. E. Rym. Burich, Drell 1866 (20 *JY*).
- G. Sanseverino: Elementa philosophiae christianae cum antiqua et nova comparatae. 2 Voll. Napoli, Manfredi, 1865 (4% か).
  P. Scapini: Theologia moralis universa. 4 Tomi. Ed. X. Mediolani (Inns-
- bruck, Wagner), 1866 (5½ 4). M. Schoebel: Philosophie de la raison pure. Paris, Baillière, 1866 (3½ Fr.)
- A. J. Scott (Prof. of Logic): Discourses. London, Macmillan, 1866 (7% Fr.) R. Seybel: Chriftian hermann Beige. Refrolog, vorgetragen ac. Leip-
- gig, Breitsopf u. Hartel 1866.

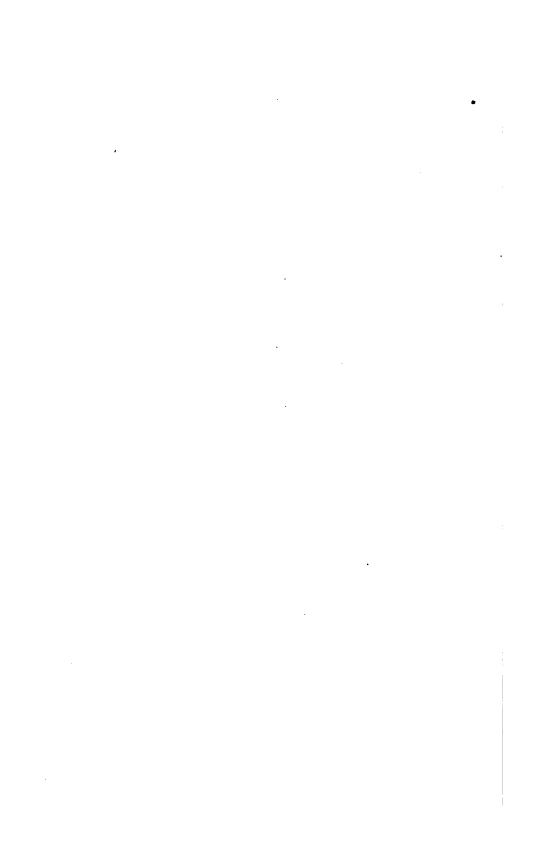
  ——: Logif oder Bissenschaft vom Bissen mit Berückschung des Berhältnisses zwischen Philosophie und Theologie im Umrisse dargestellt. Lelpzig, Breitsopf, 1866 (1 %).

  ——: Seyn und Erscheinung. Fortsehung und Begründung der in "Ueder Idealismus und Realismus" aufgestellten Theorie des Wesens der "Alleber Idealismus und Realismus"
- Ersays on Philosophical Subjects. London, Longmans, 1866 (7% Sh.)

- P. Sièrebois: La Morale fouilliée dans ses fondements. Essai d'Anthropodicée. Paris, Baillière, 1866 (3 % Fr.)
- S. Smith: The Divine Government. Fifth edition. London, Trübner, 1866 (6 Sh.)
- H. Spencer: Principles of Biologie. Vol. II. Being the third Volume of a System of Philosophy. London, Williams, 1866 (16 Sh.)
- A. Stodl: Professor huber in Munchen. Senbichreiben an einen Freund. Ein Beitrag jur Charatteriftit ber gegenwärtigen Runchener Philosophie und philosophifchen Bolemit. Mainz, Kirchheim, 1866 (7% /9%).
- D. Sutter: Esthétique générale et appliquée, contenant les régles de la composition dans les arts plastiques. Dediée etc. Ornée de 89 planches gravées. 4. Paris, Renouard, 120 Fr.)
- S. Zaine: Philosophie der Runft. Autorifirte beutsche Uebersepung. Paris
- und Leipzig, Jung Treuttel, 1866 (1 f). G. Leichmuller: Beiträge gur Erklarung ber Boetit bes Ariftoteles. Halle, Barthel, 1867 (1 & 25 /4/). J. Tissot: Principes de la Morale. Dijon, 1866 (7 Fr.)
- E. B. Tyler: Forfchungen über die Urgeschichte ber Menschheit und bie Entwidelung ber Civilisation. Aus bem Englischen von S. Duller.
- Leipzig, Abel, 1866 (21/3 f). F. Ueberweg: Grundrif der Geschichte der Philosophie von Thales bis auf die Gegenwart. Zweiter Theil. Die patristische und scholastische Zeit.
- 2te Auflage. Dritter Theil: Die Reugett, Mittler, 1866 (3 4). S. Ulrici: Gott und Die Ratur. Zweite neubearbeitete Auflage. Leipzig, I. D Beigel, 1866 (32/2 4).
- J. Venn: The Logic of Chance, an Essay on the Province and Foundations of the Theory of Probability with special Reference to its Application to Moral and Social Sobjects. London, Macmillan, 1866.
- M. A. de Venero: A new System of Physiognomy. New York, 1866 (10 Sh.)
- Berfasser bes Wunder- Rosmos: Der Geift in der Ratur, bas Befen bes himmels und bes Jenseits. Rosmologisch = wiffenschaftliche Beweisführung für unfre Fortdauer und unfer Bieberfeben. Samburg, Ander,
- 1867 (3 %). F. J. Bischer: Kritische Gange. Neue Folge. Fünstes Heft. Stuttgart, Cotta, 1866 (27 /y/).
- N. Vlacovich: Importanza delle scientifiche speculazioni per il progresso dell' industria. Schulprogramm, Trieft, 1866.

  J. S. Watson: The Reasoning Power in Animals. London, Reeve, 1866.
- 3. Beber: Rant's Dualismus von Geift und Ratur aus dem Jahre 1766
- und der des positiven Christenthums. Bressau, Aberhold, 1866 (1 f). C. Beigel: Der Runststil und seine Sauptformen, mit besondrer Begieh-ung auf die dramatische Kunft. Eine kunftwissenschaftliche Studie. Stutt-
- gart, Ebener, 1866 (1 4). E. Belper: Platon und feine Beit. Siftorifc biographifches Lebensbild
- in drei Abtheilungen. Kassel, Jungklaus, 1866 (11/3 st). R. Bilmarshof: Das Zenseits. Ein wissenschaftlicher Versuch zur Ldsseing der Unsterdlichkeitsfrage. 4te Abtheilg. Ort und Beschaffenheit des tünstigen Lebens. Leivzig, Amelang, 1866 (27/2 IP).
  O. Zedrowski: Essai sur les principes sondamentaux de la cosmologie.
- Toulouse, 1866.
- \*\* \* \* \*: Sarmonie. Ein Beitrag gur Beforderung des Getfteslebens. Stuttgart, Schober, 1866 (11/3 4).

• •



... •

· .

.

